
Coletivo 
Vozes Indígenas 
na Saúde Coletiva
(org.)

Ec
os

 d
a

 G
est

ã
o 

em
 S

a
úd

e 
Co

le
tiv

a 
In

dí
ge

na
 d

e 
Ro

ra
im

a

NA
 P

RO
DU

ÇÃ
O 

DO
 C

ON
HE

CI
M

EN
TO

 II
:

VO
ZE

S 
IN

DÍ
GE

NA
S



Os saberes e conhecimentos Indígenas 
relacionados aos modos de tratar 
e curar as enfermidades humanas 

sempre estiveram presentes nas culturas dos 
povos originários que, antes da chegada da 
medicina ocidental, eram manejados pelos 
especialistas Indígenas como os rezadores, 
pajés e benzedores. Esses conhecimentos 
foram historicamente sistematizados pela 
observação, experiência e intensas relações 
desses povos com os recursos da natureza 
e o mundo que os rodeia. Com o advento da 
medicina não Indígena, muitas dessas práticas 
especificas de combater as doenças foram 
desvalorizadas e esquecidas. 

A presente coletânea que, na sua maioria, 
reúne textos de alunos do curso de Gestão 
em Saúde Coletiva da Universidade Federal de 
Roraima-UFRR é, antes de tudo, um produto 
de autoria Indígena onde cada autor (a), com 
o auxílio de seu orientador (a), se torna prota-
gonista, abordando temas do seu interesse e 
de relevância para seu povo e comunidade. De 
acordo com a etnia ou região, estes autores 
(as) desvendam os contextos em que estão 
inseridos utilizando as ferramentas da pesqui-
sa cientifica e os demais conhecimentos ad-
quiridos no processo de formação acadêmica.   

De um modo geral, os autores (as) eviden-
ciam como os povos Indígenas do estado de 
Roraima vem lidando com as problemáticas 
no campo da saúde Indígena decorrentes das 
mudanças no ambiente, nos hábitos alimen-
tares e de outras práticas culturais que foram 
sendo desvalorizados ou substituídos ao 
longo do tempo. 





Apoio:



Ec
os

 d
a

 G
est

ã
o 

em
 S

a
úd

e 
Co

le
tiv

a 
In

dí
ge

na
 d

e 
Ro

ra
im

a

NA
 P

RO
DU

ÇÃ
O 

DO
 C

ON
HE

CI
M

EN
TO

 II
:

VO
ZE

S 
IN

DÍ
GE

NA
S

Coletivo 
Vozes Indígenas 
na Saúde Coletiva
(org.)



Organização
Coletivo Vozes Indígenas na Saúde Coletiva

Preparação dos textos
Felipe Carnevalli e Paula Lobato

Projeto gráfico e diagramação
Felipe Carnevalli e Paula Lobato

Revisão
Rachel Murta - Trema Textos

Arte
Makdones Santos de Almeida (Dones' Aunuru)

Tiragem
500 exemplares

Impressão
Nossa Impressão Gráfica

Tipografias
Space Grotesk e Format_1452

V977

Vozes Indígenas na produção do conhecimento II : ecos da gestão em saúde 
coletiva Indígena de Roraima / Coletivo Vozes Indígenas na Saúde Coletiva 
(orgs.). - 1a ed. - São Paulo : Hucitec, 2025.
	 13.357 kb. : il. ; PDF.

	 Inclui bibliografia
	 ISBN 978-85-8404-526-6

	 1. Saúde pública - Brasil. 2. Indígenas da América do Sul - Saúde e 
higiene - Brasil. I. Coletivo Vozes Indígenas na Saúde Coletiva. II. Título.

CDD: 362.10420981

Ficha catalográfica elaborada por Camilla Castro de Almeida CRB-7/7400

CIP-Brasil. Catalogação na Publicação 
Sindicato Nacional dos Editores de Livros, RJ



Publicado sob Licença Creative Commons (CC BY-NC), o que permite 
compartilhar, copiar – incluindo fotocópia (xerox) –,  distribuir, exibir, 
raeproduzir a totalidade ou partes do conteúdo, desde que não tenha 
objetivo comercial e sejam citados os autores e a fonte. 

Esta publicação contou com apoio financeiro de:

Vice-Presidência de Ambiente, Atenção e Promoção da Saúde  
(VPAAPS) (Fiocruz)  através do Projeto “Desenvolvimento de 
ações para o aprimoramento do Subsistema de Atenção à 
Saúde Indígena (SasiSUS)” (TED 60) 

Programa Inova Saúde Indígena, da Vice-presidência 
de Produção e Inovação em Saúde (VPPIS) da Fiocruz, 
por meio dos projetos “Vozes Indígenas na produção do 
conhecimento: Dimensões do protagonismo dos povos 
Indígenas na saúde” e “Indígenas Sanitaristas: investigadores 
de agravos emergentes e reemergentes na Tríplice Fronteira”.





Entre mãos e vozes

Entre tantas mãos que escrevem,
há dedos de avós plantando memória,
há letras feitas de rio.

Escrevem em nós,
com a tinta viva do tempo,
com o barro moldado na luta,
com o sopro firme dos cantos antigos.

Tecemos caminhos,
ocupamos espaços.

Somos mulheres em movimento,
livros abertos ao vento,
arcos firmes apontando futuro,
somos estudantes da vida,
somos guerreiras da palavra.

Na militância dos corpos-territórios,
nos espaços que ousamos semear,
escutamos a voz que nos guia:

“Diga às mulheres: avancem.”

E nós avançamos.
Com voz valente,
com o corpo inteiro lançado no mundo,
e os pés firmes sobre a ancestralidade.

Inara do Nascimento Tavares





Para Miriam Tembé,
que, entre os percalços do viver, seguiu firme —
presença inteira,
arco pronto para a flecha certeira.
Seu caminhar fez caminho
para que este livro pudesse nascer. 





SUMÁRIO



16

22

26

46

70

92

114

117

127

Depoimentos dos autores da coletânea
Vozes Indígenas na produção do conhecimento: 
para um diálogo com a saúde coletiva (2022)

Prefácio
Inara do Nascimento Tavares

Apresentação
Felipe Rangel de Souza Machado, Clarisse Fortes, Felipe 
Carnevalli, Paula Lobato, Makdones Santos de Almeida (Dones' 
Aunuru) e Ana Lúcia de Moura Pontes

Memórias de um professor Macuxi: do movimento 
social à política de educação escolar Indígena
Fausto da Silva Mandulão (in memoriam)

A formação intercultural de gestores no campo  
da saúde Indígena
Ariosmar Mendes Barbosa e Ana Paula Barbosa Alves

Aprendizados, desafios e estratégias 
metodológicas na docência do Curso de Graduação 
em Gestão de Saúde Coletiva Indígena
Ana Paula Barbosa Alves

DESAFIOS PARA O BEM-VIVER  
DOS POVOS INDÍGENAS DE RORAIMA

Capítulo 1 
Os dilemas de uma pesquisadora Indígena: 
alimentos ancestrais e alimentos 
industrializados
Greyce Kelle Fidelis Paulino

Capítulo 2
Wai-Wai Komo Nahrî Poko Kehcamhokatopo: 
alimentação tradicional e saúde do  
Povo Wai-Wai da comunidade Jatapuzinho,  
sul de Roraima
Geneide Souza dos Santos e Ariosmar Mendes Barbosa



143

165

185

182

207

219

Capítulo 3
Juventude Indígena e o consumo de bebida 
alcoólica na comunidade Manoá-Bonfim (RR)
Nayra Paulino Vieira e Inara do Nascimento Tavares

Capítulo 4 
Saúde mental no DSEI Leste de Roraima: 
desafios na sua organização e os debates  
no controle social
Patricia Araujo de Oliveira

PROBLEMATIZANDO NECESSIDADES  
DE SAÚDE NO CHÃO DOS TERRITÓRIOS

Capítulo 5
Processo histórico da comunidade Laje e a 
malária constante no território
Elen Pereira da Silva e Luciana Pires de Freitas

Capítulo 6 
A pandemia decorrente da Covid-19 na 
população Indígena 
Kiusylene Souza da Silva, Naiane Souza da Silva 
e Lucelia Santos Sousa Gomes 

Capítulo 7
Uma perspectiva dos profissionais de  
saúde: desafios e estratégias para  
acesso de mulheres Indígenas ao exame 
preventivo de câncer de colo uterino no  
DSEI Leste de Roraima
Joziel de Oliveira Moraes da Silva, Ana Paula Barbosa 
Alves e Kristiane Alves Araújo



241

238

259

281

305

324

332

340

PERSPECTIVAS E DESAFIOS NA ATUAÇÃO DOS 
GESTORES EM SAÚDE COLETIVA INDÍGENA

Capítulo 8 
Saberes e práticas tradicionais  
Indígenas: relatos e vivências de 
especialistas Indígenas
Janaina Feliciana Oliveira de Souza e Arnieli Cecília 
Viriatos dos Santos

Capítulo 9 
Uma experiência no campo da saúde 
coletiva com Indígenas Warao e Eñepá
Breno Caíque da Silva Monteiro e Luís Felipe Paes  
de Almeida

Capítulo 10
A atuação dos gestores de saúde coletiva 
Indígena na emergência sanitária 
no território Yanomami: desafios e 
perspectivas para a construção do 
perfil profissional
Ádria Maiara Sarmento de Lima, Aldirene Melchior 
Matias Amim, Breno Caíque da Silva Monteiro, 
Dionany Lima Moreira, Helton Lima Silva, Elen Pereira 
da Silva, Jucimar dos Santos Pereira Silva, Lucirene 
Bento Barbosa, Pierry Angelly Silva Nascimento e 
Roseane Morais Cunha

Capítulo 11
I Seminário Unificado de Capacitação  
para Conselheiros Indígenas Locais:  
um relato de experiência
Lucirene Bento Barbosa e Ana Paula Barbosa Alves

Composição do Coletivo

Memórias do Coletivo

Mapa de Roraima, suas terras Indígenas  
e etnoregiões





DEPOIMENTOS 
dos autores  
da coletânea  
Vozes Indígenas na 
produção do conhecimento:  
para um diálogo  
com a saúde coletiva (2022)



NAYRA PAULINO VIEIRA, 
POVO MACUXI
“Estou muito feliz em 

participar e ver um capítulo 
que eu escrevi em uma pu-
blicação. O sentimento é de 
gratidão e esperança de que 
nós podemos ter as nossas 
histórias, a nossa voz Indíge-
na sendo vista, lida e ouvida. 
Isso é muito gratificante e 
nos dá a esperança de que 
podemos ir além".

M
ÍR

IA
M

 D
AN

TA
S 

DE
 A

LM
EI

DA
, 

PO
VO

 T
EM

BÉ
 

“Q
ua

nd
o 

eu
 li

 a
 c

ha
m

a-
da

 d
o 

liv
ro

 V
oz

es
 In

dí
ge

na
s 

na
 

Pr
od

uç
ão

 d
o 

Co
nh

ec
im

en
to

, e
u 

fiq
ue

i s
ur

pr
es

a 
co

m
 o

 t
ít

ul
o 

e 
fe

liz
 e

m
 p

od
er

 c
on

tr
ib

ui
r c

om
 u

m
 

ca
pí

tu
lo

, c
on

ta
nd

o 
a 

hi
st

ór
ia

 d
o 

m
eu

 p
ov

o.
 É

 p
ra

ze
ro

so
 e

sc
re

ve
r 

so
br

e 
o 

pr
ot

ag
on

is
m

o 
da

s 
m

ul
he

-
re

s 
Te

m
bé

 e
 o

s 
rit

ua
is

 d
e 

pa
ss

a-
ge

m
 d

es
de

 a
 in

fâ
nc

ia
 a

té
 a

 v
id

a 
ad

ul
ta

. A
 m

in
ha

 e
xp

er
iê

nc
ia

 n
es

sa
 

co
le

tâ
ne

a 
fo

i s
im

pl
es

m
en

te
 m

a-
ra

vi
lh

os
a,

 e
 m

e 
se

nt
i v

al
or

iz
ad

a.
”



FLÁ
VI

O 
DE

 C
AR

VA
LH

O 
JU

RU
NA

, P
OV

O 
XA

VA
NT

E
“P

ar
a 

m
im

, f
oi

 u
m

a 
se

ns
aç

ão
 in

en
ar

rá
ve

l. 
Nã

o 
te

nh
o 

pa
la

vr
as

 p
ar

a 
ex

po
r m

eu
s 

se
nt

im
en

to
s 

po
r t

er
 u

m
 a

rt
ig

o 
pu

bl
ic

ad
o 

na
 c

ol
e-

tâ
ne

a 
e 

po
de

r t
er

 c
on

he
ci

do
 o

s 
ou

tr
os

 p
ar

en
te

s 
au

to
re

s 
e 

au
to

ra
s 

qu
e 

fiz
er

am
 p

ar
te

 d
el

a.
 P

od
er

 e
nc

on
tr

ar
 p

es
so

as
 q

ue
 p

en
sa

m
 e

 t
êm

 
hi

st
ór

ia
s 

si
m

ila
re

s 
à 

m
in

ha
, h

is
tó

ria
s 

de
 f

or
ça

 e
 re

si
liê

nc
ia

, m
e 

fe
z 

ve
r 

o 
m

un
do

 p
or

 o
ut

ra
 ó

ti
ca

. T
an

to
 é

 q
ue

 e
ss

a 
ou

tr
a 

ót
ic

a 
m

e 
po

ss
ib

i-
lit

ou
 e

sc
re

ve
r m

eu
 a

rt
ig

o 
na

 é
po

ca
 d

a 
pa

nd
em

ia
 d

e 
Co

vi
d-

19
, l

á 
no

 
Po

vo
 X

av
an

te
. R

ei
te

ro
 a

 im
po

rt
ân

ci
a 

da
 in

ic
ia

ti
va

 e
 d

a 
di

sp
os

iç
ão

 q
ue

 
a 

Fi
oc

ru
z 

te
ve

 d
e 

le
va

nt
ar

 e
ss

a 
co

le
tâ

ne
a,

 ju
nt

o 
de

 o
ut

ro
s 

pa
re

nt
es

 
qu

e 
in

ce
nt

iv
ar

am
 a

 in
st

it
ui

çã
o 

a 
cr

ia
r e

ss
a 

ca
pi

la
rid

ad
e 

vo
lt

ad
a 

pa
ra

 
nó

s,
 p

ov
os

 In
dí

ge
na

s.
 A

 e
xp

er
iê

nc
ia

 f
oi

 s
ur

re
al

, e
 e

u 
pe

ns
o 

qu
e,

 s
e 

eu
 

fu
i a

be
nç

oa
do

 p
or

 e
la

, t
en

ho
 q

ue
 a

be
nç

oa
r o

s 
ou

tr
os

, s
er

 u
m

 a
ge

nt
e 

m
ul

ti
pl

ic
ad

or
. É

 u
m

 c
ic

lo
 q

ue
 s

e 
in

ic
io

u 
e 

nã
o 

va
i t

er
 fi

m
, p

oi
s 

a 
ge

nt
e 

fa
z 

pa
rt

e 
de

ss
a 

gr
an

de
 c

or
re

nt
e.

”



ELIANE BOROPONEPA MONZILAR, POVO BALATIPONÉ-UMUTINA
“Para mim, foi e é muito importante fazer parte do projeto Vozes Indíge-
nas, pois foi um momento significativo e magnífico de poder conhecer 

as vozes de diversos povos e áreas do conhecimento. É uma experiência en-
riquecedora na minha vida pessoal, profissional e acadêmica trazer, através 
da escrita, as vozes e narrativas dos conhecimentos Indígenas do meu povo, 
além da minha vivência, experiên-
cia e transcendência. Ter um artigo 
publicado é fundamental para que 
eu possa disseminá-lo em outros 
territórios, e para que seja subsídio 
de referência para as pesquisas, 
bem como para o fortalecimento e a 
valorização dos saberes originários. 
Fico grata por fazer parte dessa 
equipe de Indígenas intelectuais e 
de seus parceiros e apoiadores. E 
que venham outras edições para 
que as vozes Indígenas possam 
ultrapassar fronteiras.”

MELINA CARLOTA PEREIRA, 
POVO MACUXI 
“Eu, Melina, do Povo Ma-

cuxi, vou falar um pouquinho da 
minha experiência de publicar o 
artigo no projeto Vozes. Fiquei re-
ceosa, pois achei que o meu artigo 
não teria muito a contribuir com a 
temática da saúde. Porém fui en-
corajada a enviar, e foi uma grande 
surpresa o meu artigo ser aceito. 
Como a publicação foi voltada 
para pesquisadores Indígenas, me 
senti mais confortável. Foi uma 
experiência fascinante que me 
oportunizou conhecer outras pa-
rentas e outros parentes, e pude 
me sentir em casa por estar “com 
Indígenas iguais a mim”. 



CLARISSE GA FORTES,  
POVO KAINGANG
“O projeto Vozes Indígenas 

é a junção das vozes de povos 
Indígenas de diferentes bio-
mas com visões singulares, com 
pensamentos que se comple-
mentam e descortinam saberes, 
experiências e trocas. É essa 
junção de vozes que formou esta 
coletânea. O projeto Vozes, para 
mim, representa a valorização 
dos pesquisadores Indígenas e 
vem para demarcar espaços de 
conhecimentos para nós expres-
sarmos nossas experiências por 
meio de escritas – pois somos 
protagonistas da nossa história 
e vamos ecoar a nossa voz no 
mundo da ciência.”

MARLEI ANGÉLICA BENTO, 
POVO KAINGANG 
“Para mim, foi uma ex-

periência ímpar, em que apren-
di muito sobre o processo de 
escrita e sua construção. Tive 
muitas dificuldades, mas pude 
superá-las com a supervisão da 
equipe de editores e pude tam-
bém aprimorar os registros dos 
conhecimentos e pesquisas que 
estavam me propondo. Foi muito 
importante, para mim, fazer parte 
deste projeto.”



DIÁ
DI

NE
Y 

HE
LE

NA
 D

E 
AL

M
EI

DA
, 

PO
VO

 P
AT

AX
Ó 

 
“A

 e
sc

rit
a 

é 
co

m
o 

um
a 

fe
it

ur
a 

de
 c

há
 q

ue
 f

or
ta

le
ce

 o
 c

or
po

 e
 o

 
es

pí
rit

o,
 q

ue
 p

ro
m

ov
e 

en
co

nt
ro

s 
an

ce
st

ra
is

 e
 p

ot
en

ci
al

iz
a 

a 
lu

ta
. 

Es
cr

ev
er

 c
om

 o
 V

oz
es

 f
oi

 e
nc

on
-

tr
o,

 f
oi

 e
nc

an
to

, f
oi

 s
em

ea
du

ra
!”

JOSÉ FERNANDES, POVO TIKUNA 
“Estar em um espaço desses significa romper as barreiras que invi-
sibilizam o lugar da fala. O projeto Vozes Indígenas na Produção do 

Conhecimento representa um instrumento de expressão do pensamen-
to e das práticas culturais de cada povo. Através dele, nós, estudiosos 
Indígenas, trazemos nossos conhecimentos para fora, dialogando sempre 
com os conhecimentos observados de fora para dentro. Como dizia um 
dos pioneiros da luta do movimento 
Indígena, o guardião da floresta, Sr. 
Pedro Inácio Pinheiro, “leve o nosso 
conhecimento para fora, bem lon-
ge daqui, para que o mundo tenha 
conhecimento da nossa sabedoria 
e tradição, mas não fale de tudo, só 
fale o básico”. Deixo aqui a marca 
da nossa sabedoria, como forma de 
organizar o processo político de de-
marcar espaço na escrita com nossos 
conhecimentos milenares.”



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 P

re
fá

ci
o

2
2

PREFÁCIO

Inara do Nascimento Tavares.
Mulher pertencente ao Povo Sa-
teré Mawé, é professora do Curso 

de Graduação em Gestão em Saúde 
Coletiva Indígena, no Instituto Insiki-
ran de Formação Superior Indígena, 
da Universidade Federal de Roraima 
(UFRR). É Doutora pelo Programa de 
Pós-graduação em Ciências Sociais 
em Desenvolvimento, Agricultura e 
Sociedade, da Universidade Federal 
Rural do Rio de Janeiro (CPDA/UFRRJ) 
e membro do Grupo Temático Saúde 
Indígena da Associação Brasileira de 
Saúde Coletiva (Abrasco).



2
3

Ao pisar pela primeira vez no Insikiran, fui recebida por uma 
história que parecia dançar no ar, uma narrativa antiga 
como o chão que pisamos. Contaram-me que Makunaima, o 

grande avô, a energia primordial do mundo, era o pai de Insikiran e 
Anikê. Makunaima, fonte primeira de tudo, espírito criador e sábio, 
havia dado vida a esses dois filhos, cada um carregando um frag-
mento do mistério e da sabedoria do universo.

Insikiran, o Instituto de Educação Superior Indígena, carre-
ga o nome daquele que sempre foi curioso, atento e cheio de 
sede por aprender – um espírito inquieto, movido pelo desejo de 
compreender o mundo ao seu redor, tal como o próprio Instituto 
que, hoje, guia tantos na busca pelo conhecimento e pelo forta-
lecimento de nossos povos.

O Insikiran se ergue como o primeiro instituto do Brasil dedi-
cado à educação superior Indígena, mas a ideia de ser o primeiro 
é um fardo que não nos pertence. Esse é um desejo colonial, uma 
sede que busca medalhas. Aqui, somos algo maior: somos o sonho 
e a luta de Makunaima, um movimento contínuo, uma força que 
nasce do chão, do espírito e da memória. Não buscamos ser os 
primeiros, mas os que mantêm vivo o que nunca deixou de pulsar.

Não sei dizer se Makunaima sabia ler. Prefiro imaginá-lo can-
tando tukuis e parixaras, deixando sua voz misturar-se aos sons 
do lavrado e das serras, como se as palavras nascessem do pró-
prio vento. Mas, se acaso Makunaima soubesse ler, acredito que 
seus olhos brilhariam de alegria ao segurar nas mãos um livro 
escrito pelos filhos de Insikiran, seus netos. Seria como segurar 
o tempo, ver a continuidade de seu sonho gravada nas páginas. 

O livro Vozes Indígenas na Produção do Conhecimento II: Ecos 
da Gestão em Saúde Coletiva Indígena de Roraima é mais do que 
páginas encadernadas; não é qualquer livro. É obra daqueles 
que estudaram, é escrito por mãos que carregam os compro-
missos firmados na Carta de Canauanim, documento político e 
reivindicatório do movimento Indígena de Roraima que abriu os 
caminhos para a criação de cursos de graduação específicos 
aos povos Indígenas na Universidade Federal de Roraima (UFRR). 
Este livro é, assim, uma continuidade do sonho, um eco que 
reverbera longe.

Falamos tanto em sonho, mas estamos acordados. Às ve-
zes, repousamos em sono leve, balançando nas redes de fio 
de algodão Wapichana ou nas capitianas de couro do gado 
que também habita nosso território. Mas o descanso é breve. 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 P

re
fá

ci
o

2
4

Estamos alertas. Escrevo este prefácio enquanto o movi-
mento Indígena de Roraima está em intensa mobilização há 
mais de 25 dias, fechando a BR-174 em resistência contra 
a Proposta de Emenda à Constituição (PEC 48), o chamado 
marco temporal.

O sonho nos guia, mas é com os pés firmes no chão e 
os olhos atentos ao horizonte que lutamos. Não há espaço 
para adormecer profundamente enquanto a terra, a memó-
ria e o futuro estão sob ameaça.

Um livro luta?
No desejo colonial, não há espaço para livros nem para 

gente Indígena. Esse desejo nega nossa existência, apaga 
nossas histórias. Mas Makunaima nos ensinou diferente. 
Ele nos mostrou que, nesta terra, a gente passa pimenta 
nos olhos para afastar a panema, a preguiça que turva a 
alma, e para enxergar longe, bem além do horizonte im-
posto. É por isso que estudamos, é por isso que escreve-
mos. Cada palavra nossa é um gesto de ver e fazer existir 
o que sempre esteve aqui.

Neste livro, escrevem os Macuxi1, os Wapichana, os 
Wai-Wai. Escrevem a partir de uma fonte ancestral: a saúde 
Indígena. São as gestoras e os gestores em saúde coletiva 
Indígena que tomam a palavra, profissionais de um curso 
criado em 2013. Não foi por acaso. As lideranças Indígenas de 
Roraima sonharam e exigiram: queriam profissionais de saúde 
formados para muito mais do que atender, queriam gesto-
res – gestores que conhecessem as raízes de seus povos e 
soubessem navegar na complexidade das políticas públicas.

Gerir políticas públicas de saúde: seria isso um conhe-
cimento ancestral ou contemporâneo? Quem pode dizer? 
Talvez Insikiran, com sua curiosidade incessante, encon-
trasse uma resposta inesperada ou, talvez, como sempre, 
transformasse a pergunta em caminho.

O caminho de formação dos gestores em saúde coletiva 
Indígena foi, para mim, uma jornada de aprendizado, desco-
berta e transformação profundas. Deixei as águas do Alto 
Solimões, no Amazonas, e segui, rumo às águas do Rio Branco. 
Atravessei lavrados e serras, como quem percorre as trilhas 
da própria memória. Pensar na saúde Indígena aqui foi olhar o 
buritizal, sentir o cheiro da paçoca no fogo e queimar o beiço 
de damurida. É ver a saúde no ritmo dessa terra.

1 
M

ac
ux

i, 
M

ac
us

i e
 M

ac
ux

i s
ão

 e
nd

ôn
im

os
 u

ti
liz

ad
os

 p
ar

a 
no

m
ea

r a
 

et
ni

a 
M

ac
ux

i. 
Op

to
u-

se
 p

el
a 

gr
afi

a 
so

ci
al

m
en

te
 d

if
un

di
da

 n
os

 d
o-

cu
m

en
to

s 
ofi

ci
ai

s 
pr

od
uz

id
os

 p
el

o 
m

ov
im

en
to

 in
dí

ge
na

 d
e 

Ro
ra

im
a.



2
5

Na emergência de saúde pública que assola o Povo Yano-
mami, vivi dias intensos: dor e esperança se misturavam, raiva 
e luto se entrelaçavam. Estava ali, lado a lado com os primeiros 
gestores Indígenas em saúde coletiva, desbravando o campo e 
enfrentando a realidade visceral de um território em crise.

Entre o aprendizado prático de fazer saúde coletiva e os 
desafios do cotidiano laboral, outro inimigo se revelava, mais 
sutil, mas igualmente devastador: o racismo institucional. Não 
era apenas a doença que precisávamos combater, mas também 
as perguntas impregnadas de descrédito que pairavam no ar: 
“Esses profissionais Indígenas fazem o que, mesmo? O que é, 
mesmo, essa formação? Quais são as competências desses pro-
fissionais?" Cada dia no campo era um ato de resistência.

Ser gestor em saúde coletiva Indígena é trilhar um caminho 
que não se encontra nos manuais. É equilibrar-se entre o saber 
técnico e o saber da terra, reinventando práticas e renovando 
compromissos. Os pés tocam a Terra e, dela, surgem as pergun-
tas mais urgentes: como cuidar, como entender, como sanar, 
sem romper os laços entre corpo, espírito e território?

Entre o que foi ensinado e o que a prática exige, surgem 
perspectivas que vão além da técnica. São desafios que pedem 
escuta, diálogo e um reinventar constante, moldado pela ances-
tralidade e pelo presente.

Um livro luta? 
Sim, são nossas escritas que empunham essa luta, palavras 

que guardam memórias e carregam resistências, desenhando 
caminhos para futuros que ainda hesitamos em sonhar, mas que 
começam aqui, neste instante. Nas letras de Macuxi, Wapichana, 
Wai-Wai, nos traços de Dones Aunuru, que adornam a capa-arte 
deste livro, a força ancestral ganha forma. Jenipapo nos traça, 
nos pinta, nos une. É tinta de história, é tinta de luta.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 A

pr
es

en
ta

çã
o

2
6

APRESENTAÇÃO

Felipe Rangel de Souza 
Machado, Clarisse Fortes, 
Felipe Carnevalli, Paula 
Lobato, Makdones Santos 
de Almeida (Dones' Aunuru) 
e Ana Lúcia de Moura Pontes



2
7

O projeto Vozes Indígenas na Produção do Conhecimento 
começou a tomar forma em 2019, a partir de encontros e 
conversas por WhatsApp que aproximaram pesquisado-

res da ENSP/Fiocruz e pesquisadoras e pesquisadores Indígenas. 
Nesse processo, olhares e perspectivas foram trocados sobre 
articulação política e científica. Falas de um lado ecoaram no ou-
tro, consolidando uma certeza comum: a academia no Brasil não 
está preparada para a presença Indígena e, além de carecer de 
representatividade significativa, precisa ser decolonizada. Desde 
o início, o projeto encampou a perspectiva “nada sobre nós, sem 
nós” – que significa protagonismo Indígena nos processos, parti-
cularmente nas tomadas de decisão. Como Tavares (2020) reforça, 
a decolonialidade pressupõe mudar o lócus da enunciação, dando 
visibilidade e espaço para sujeitos e coletivos historicamente 
subalternizados e silenciados.

O projeto nasceu da necessidade de reparação histórica e de 
transformação no campo da saúde coletiva e, particularmente, 
na área de saúde dos povos Indígenas. Tornou-se um esforço a 
muitas mãos, dando origem ao Coletivo Vozes Indígenas na Saúde 
Coletiva, que organizou seu primeiro livro, Vozes Indígenas na Pro-
dução do Conhecimento: para um diálogo com a Saúde Coletiva 
(Coletivo Vozes Indígenas na Saúde Coletiva, 2022). Esse coletivo 
reúne acadêmicos e pesquisadores Indígenas comprometidos 
com o respeito e a valorização dos conhecimentos e ciências de 
seus povos. Na conjuntura atual, os povos Indígenas demandam 
ser protagonistas em todas as etapas da produção de conheci-
mento, como expressaram Maria Baré e Luiz Tukano da Coordena-
ção das Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira (Coiab) na 
orelha daquela coletânea:

Os povos Indígenas sempre foram detentores de conhecimento 
milenar e, por muito tempo, esses conhecimentos foram conside-
rados, primordialmente, como material de pesquisa para não In-
dígenas. Hoje estamos em outra etapa de atuação do movimento 
Indígena, quando questionamos a posição de ‘tema de pesquisa’ 
para uma outra de ativos e críticos produtores de conhecimen-
tos (Baré; Tukano, 2022).

O projeto se estrutura em torno de uma perspectiva que rompe com 
paradigmas historicamente responsáveis por objetificar os povos 
Indígenas, em vez de reconhecê-los como sujeitos de ciência. A atu-
ação do Coletivo Vozes Indígenas na Saúde Coletiva ocorre em um 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 A

pr
es

en
ta

çã
o

2
8

processo dialógico, no qual a pesquisa é orientada pela valo-
rização da autoria Indígena, por metodologias participativas e 
por uma colaboração horizontal entre membros da comunidade 
e pesquisadores Indígenas e não Indígenas.

O coletivo defende que os próprios Indígenas assumam o 
protagonismo não apenas na condução de pesquisas, mas 
também nos processos editoriais e de divulgação científica. 
Essa atuação afirma a necessidade de uma ciência que aco-
lha múltiplas vozes, saberes e formas de escrita. Uma questão 
central é o reconhecimento de uma língua portuguesa que 
incorpore as experiências das pessoas cujo primeiro idioma 
seja uma das 270 línguas Indígenas existentes no Brasil.

A presente coletânea é uma continuidade desse processo 
iniciado em 2019, sendo o segundo volume organizado pelo 
Coletivo Vozes Indígenas na Saúde Coletiva, agora com um 
novo conselho editorial Indígena. Por meio desta publicação, o 
coletivo não apenas compartilha conhecimentos, mas também 
cria um espaço de aprendizado mútuo, em que pesquisadores 
Indígenas e não Indígenas trocam experiências, leem juntos, 
revisam textos,  discutem o projeto gráfico e, assim, aprimoram 
suas habilidades editoriais. Essa prática inclusiva e colaborati-
va desafia normas tradicionais do processo editorial acadêmi-
co, permitindo uma ciência mais humanizada e acessível.

O Coletivo Vozes Indígenas representa, assim, um movimen-
to essencial para decolonizar ou indigenizar a saúde coletiva 
no Brasil. Ele trabalha para que a ciência Indígena não só seja 
reconhecida, mas também contribua para o aprimoramento das 
políticas públicas de saúde, valorizando e integrando as múlti-
plas epistemologias e histórias dos povos Indígenas.

A trajetória do projeto, da primeira coletânea e da 
construção de um processo editorial Indígena

O grupo de pesquisa Saúde, Epidemiologia e Antropolo-
gia dos Povos Indígenas, do Departamento de Ende-
mias Samuel Pessoa da Escola Nacional de Saúde Pú-

blica Sergio Arouca (ENSP), da Fiocruz, foi criado em 1992 por 
Carlos Everaldo Coimbra Junior e Ricardo Ventura Santos. Sua 
atuação se articula com uma ampla rede de pesquisadores 



2
9

da área, vinculados à Fiocruz e a outras instituições universitárias, 
através do Grupo Temático de Saúde Indígena da Associação Bra-
sileira de Saúde Coletiva (GT Saúde Indígena da Abrasco), criado 
em dezembro de 2000.

É importante destacar que a área da saúde Indígena vem se 
consolidando no campo da saúde coletiva de forma comprome-
tida com a defesa dos direitos Indígenas e o fortalecimento da 
política de saúde Indígena, instituída em 1999 (Kabad et al., 2020). 
Ao longo dos anos, esses pesquisadores desenvolveram projetos 
de pesquisa e cooperação técnica elaborados a partir de diálogos 
com lideranças e comunidades Indígenas. Nos eventos e ativida-
des da Abrasco, sempre houve uma preocupação em garantir a 
participação Indígena.

Entretanto, a partir de 2018, intensificou-se a aproximação 
dessa rede com pesquisadores Indígenas, impulsionada inicial-
mente pelo ingresso da primeira associada Indígena na Abrasco, 
Inara do Nascimento Tavares, professora do Curso de Graduação 
em Gestão em Saúde Coletiva Indígena do Instituto Insikiran, da 
Universidade Federal de Roraima (UFRR). Se, anteriormente, a 
presença Indígena nos eventos científicos tinha um caráter de 
representatividade e lugar de movimento Indígena, a partir do 
12º Congresso Brasileiro de Saúde Coletiva, da Abrasco, o GT de 
Saúde Indígena fortaleceu relações simétricas com os pesquisa-
dores Indígenas, como pares na produção de conhecimento e nas 
políticas públicas de saúde Indígena.  Com vistas a potencializar 
essa rede de relações, foi criado o projeto Vozes Indígenas na Pro-
dução do Conhecimento, coordenado por Ana Lucia de M. Pontes, 
Ricardo Ventura Santos, Felipe Rangel de Souza Machado (ENSP/
Fiocruz) e Inara do Nascimento Tavares (Instituto Insikiran/UFRR).

O projeto nasceu do desejo e do objetivo de aprofundar o di-
álogo com estudantes de pós-graduação e pesquisadores Indí-
genas que refletissem sobre temas relacionados à saúde e a seus 
determinantes. Considerava-se fundamental essa aproximação 
para dar maior visibilidade à produção de conhecimento dos aca-
dêmicos Indígenas, envolvê-los nos eventos organizados na área 
de saúde coletiva, como os congressos da Associação Brasileira 
de Saúde Coletiva (Abrasco), e estimular trabalhos conjuntos.

A sequência desse diálogo resultou na iniciativa coletiva do 
projeto Vozes Indígenas na Produção do Conhecimento, que 
iniciou com o mapeamento de estudantes Indígenas de mestrado 
e doutorado que estivessem refletindo sobre temáticas relacio-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 A

pr
es

en
ta

çã
o

3
0

nadas à saúde. Em novembro de 2019, entre os dias 13 e 15, o 
grupo mapeado e mobilizado reuniu-se na Fiocruz, no Rio de 
Janeiro, para articular a formação de uma rede de pesquisa-
dores, trocar experiências sobre suas trajetórias acadêmi-
cas e discutir os desafios como pesquisadores e autores. 

O grupo de 20 pessoas reunido era diverso, represen-
tando 17 povos Indígenas de todas as cinco macrorregi-
ões do Brasil, com destaque para a presença de 17 mu-
lheres Indígenas. Durante a plenária final, foram definidos 
encaminhamentos importantes, entre eles: a) Criação 
de um Conselho Editorial Indígena, composto por cinco 
participantes escolhidos pelo grupo; e b) Organização de 
uma chamada pública para a compilação de trabalhos de 
pesquisadores Indígenas.

O encontro também gerou uma série de depoimen-
tos em vídeo, em parceria com a VideoSaúde, que gravou 
entrevistas curtas com participantes do evento. Esses 
vídeos, reunidos na playlist “Vozes Indígenas do Território 
à Academia”, estão disponíveis no canal do VideoSaúde 
no YouTube1.

Em fevereiro de 2020, o comitê editorial designado, com-
posto por pesquisadores Indígenas presentes no Rio de Ja-
neiro, reuniu-se para delinear as linhas gerais da publicação e 
elaborar a primeira chamada pública. A chamada estabeleceu 
como requisito que a primeira autoria dos textos fosse obri-
gatoriamente Indígena. Após dois meses e meio de divulga-
ção, foram recebidos 25 textos, dos quais 20 eram de autoria 
de mulheres Indígenas. A primeira coletânea selecionou 21 
textos, que passaram por um intenso processo dialógico.

No decorrer das discussões, o grupo estabeleceu três 
pactos fundamentais para o processo editorial:

1) Inclusividade e qualificação simultânea: O processo de 
produção textual deveria ser inclusivo, contribuindo para a 
qualificação tanto do comitê editorial quanto dos autores.

2) Pareceres de “parentes”: Os pareceristas seriam pes-
quisadores Indígenas, subvertendo o modelo tradicional da 
revisão científica anônima. Para isso, foi criado um formulário 
próprio de emissão de parecer, desenvolvido, criticado e vali-
dado por um subgrupo Indígena do comitê editorial.

1 
Di

sp
on

ív
el

 n
o 

ca
na

l d
a 

Ví
de

oS
aú

de
: h

tt
ps

://
w

w
w

.
yo

ut
ub

e.
co

m
/p

la
yl

is
t?

lis
t=

PL
z0

vw
2G

9i
8v

_P
9n

AF
Oe

E-
Jv

kM
Ud

R5
X3

jW
T



3
1

3) Dialogicidade no processo de parecer: Em vez de pareceres 
anônimos, o comitê editorial optou por um modelo que promoves-
se o diálogo. Cada texto foi discutido diretamente com os auto-
res, em reuniões virtuais, eliminando o distanciamento acadêmico.

Cada texto foi lido por dois pesquisadores Indígenas do projeto e 
por um pesquisador da Fiocruz, seguido por análises em reuniões 
virtuais de todo o comitê editorial. O processo incluiu múltiplas 
revisões, com textos sendo compartilhados repetidamente entre 
autores e editores, até alcançarem sua versão final.

O resultado foi a coletânea publicada pela Editora Hucitec e 
Abrasco, intitulada Vozes Indígenas Produção do Conhecimento: 
para um diálogo com a Saúde Coletiva, disponível gratuitamente 
em PDF. Essa obra representa não apenas um marco na produção 
científica Indígena, mas também um exemplo de como proces-
sos inclusivos e dialogados podem transformar a prática acadê-
mica e editorial.

 A segunda coletânea

Durante o processo de construção da primeira coletânea, 
o projeto Vozes Indígenas na Produção do Conhecimento 
redefiniu seus objetivos como: a) visibilizar a produção de 

conhecimento de pesquisadoras e pesquisadores Indígenas no 
Brasil; b) produzir uma publicação qualificada e atenta à diversidade 
das escritas Indígenas; c) fortalecer a escrita e a ciência Indígenas, 
provocando um espaço de produção que promova a voz e a escrita 
aos povos Indígenas, indigenizando as produções acadêmicas; d) 
consolidar um processo de publicação inclusivo, com a participação 
direta de pesquisadoras e pesquisadores Indígenas.

A experiência da primeira coletânea fortaleceu os laços 
entre os envolvidos e levou o primeiro conselho editorial Indíge-
na a pressionar o grupo de pesquisadores da ENSP/Fiocruz pela 
continuidade do trabalho com um novo grupo de pesquisadores 
Indígenas. Em julho de 2023, um encontro reuniu, durante dois 
dias, os primeiros autores da coletânea e a maior parte do primei-
ro conselho editorial Indígena. Foi um momento emocionante e 
profundo, no qual os autores compartilharam suas perspectivas 
sobre o processo e as repercussões da coletânea em suas tra-
jetórias pessoais e acadêmicas. Além disso, os autores tiveram a 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 A

pr
es

en
ta

çã
o

3
2

oportunidade de dialogar diretamente com a Vice-Presidente 
de Educação, Informação e Comunicação (VPEIC) da Fiocruz, 
Cristiane Vieira Machado, reforçando o desejo de mudanças 
institucionais que garantam a presença Indígena em todas as 
instâncias da Fiocruz.

O encontro também buscou aprofundar as reflexões sobre 
os processos editoriais, contando com apresentações de 
editores experientes como Angélica Ferreira Fonseca (Revista 
Trabalho, Educação e Saúde), Ricardo Ventura Santos (Edito-
ra Fiocruz) e Luciana Dias (Cadernos de Saúde Pública). Essa 
troca foi fundamental para ampliar a compreensão do grupo 
sobre os processos institucionais e para fortalecer a rede de 
relações dos pesquisadores Indígenas.

Iniciar um novo conselho editorial Indígena recolocou 
perguntas como “O que faz um conselho editorial?”, “Qual 
é a carga de trabalho?” e “Será que darei conta?”, entre os 
participantes. Nesse contexto, a participação de Angélica 
F. Fonseca foi essencial, ao abrir uma conversa franca com 
os pesquisadores Indígenas, expondo com transparência 
o funcionamento completo do processo editorial. Essa 
abertura foi especialmente significativa, considerando as 
frustrações compartilhadas pelo grupo sobre as recusas em 
submissões de artigos, uma barreira comum enfrentada por 
muitos pesquisadores Indígenas. Participar do conselho edi-
torial tornou-se, então, não apenas uma tarefa acadêmica, 
mas um ato político, abrindo caminhos para outros parentes 
pesquisadores e fortalecendo a ideia de uma ciência inclu-
siva e plural.

O encontro também foi uma oportunidade para os autores 
refletirem sobre suas experiências de escrita, a submissão 
de textos, a avaliação pelos pareceristas e a interação com o 
conselho editorial. Muitos relataram que participar da cole-
tânea havia sido um divisor de águas. Como expressou uma 
participante: “Com o livro em mãos, descobri caminhos e abri 
portas que jamais imaginei atravessar”.

Membros do primeiro conselho compartilharam suas 
trajetórias e seus aprendizados, destacando as dificuldades 
e os desafios do trabalho editorial, mas também as des-
cobertas e transformações pessoais. Ao final, foi lançado 
o desafio de dar continuidade ao projeto por meio de uma 
nova proposta de chamada.



3
3

Assim, um novo comitê editorial Indígena foi formado, compos-
to por: Melina Carlota Pereira (Povo Macuxi) e Nayra Paulino Vieira 
(Povo Macuxi), Ykaruní Costa da Silva Nawa (Povo Nawa), Flávio de 
Carvalho Juruna-Aptsi'ré (Povo Xavante), Clarisse Fortes e Marlei 
Angélica Bento (Povo Kaingang), Míriam Dantas de Almeida (Povo 
Tembé) e Eliane Boroponepa Monzilar (Povo Balatiponé-Umutina). 
Cada membro, de acordo com sua disponibilidade, contribuiu com 
sua expertise e suas vivências, enriquecendo o projeto e reafir-
mando o compromisso com uma ciência mais diversa, participati-
va e conectada às realidades Indígenas.

A coordenação do projeto Vozes Indígenas propôs uma nova 
chamada voltada especificamente para egressos do Curso de Gra-
duação em Gestão em Saúde Coletiva Indígena, do Instituto Insiki-
ran, da Universidade Federal de Roraima. Esse curso, criado em 2012, 
é o único curso de graduação em saúde coletiva construído pelo 
movimento Indígena, com foco exclusivo na formação de Indígenas. 
Como destacado no texto “A formação intercultural de gestores no 
campo da saúde Indígena”, presente na coletânea, os professores 
Ariosmar e Ana Paula ressaltam o pioneirismo desse curso no Brasil, 
que tem gerado diversas pesquisas relevantes desenvolvidas por 
estudantes Indígenas. Vale mencionar também que uma das coor-
denadoras do Projeto Vozes, Inara do Nascimento Tavares, é profes-
sora nesse curso, reafirmando a ligação entre o projeto e a forma-
ção de gestores Indígenas no campo da saúde coletiva.

O passo seguinte foi discutir com o novo grupo do conselho 
editorial Indígena cada etapa do processo editorial, desde a dis-
tribuição dos artigos recebidos até os detalhes do projeto gráfi-
co. Para o coletivo Vozes, esse processo é coletivo e considera o 
tempo de cada um para entender o processo, pois um dos objeti-
vos é fortalecer a autonomia nos processos editoriais.

Coletivamente, foi elaborada uma nova chamada intitula-
da “Ecos da Gestão em Saúde Coletiva Indígena de Roraima”, 
voltada para estudantes e egressos do Curso de Graduação em 
Gestão em Saúde Coletiva Indígena. Em agosto de 2023, a pro-
posta foi apresentada, de forma virtual, ao colegiado de profes-
sores do curso, que acolheu a iniciativa e sugeriu a inclusão de 
textos que discutissem o processo histórico, as perspectivas e 
os desafios metodológicos do curso. Para ampliar a participação, 
em setembro de 2023, foi organizado um encontro virtual aberto 
aos estudantes do Insikiran, no qual o processo foi explicado e 
os participantes foram estimulados a submeter textos. Durante 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 A

pr
es

en
ta

çã
o

3
4

o encontro, abordaram-se as barreiras, como experiências 
negativas e receios, que frequentemente desestimulam 
a submissão de trabalhos, destacando que o objetivo do 
projeto era diferente: todos os textos seriam acolhidos e 
trabalhados para garantir sua inclusão.

Ao todo, foram recebidos 15 textos, que foram distribuídos 
entre pareceristas Indígenas e não Indígenas. Foram incluídos 
como pareceristas os membros do primeiro Coletivo Vozes In-
dígenas na Saúde Coletiva e os primeiros autores da primeira 
coletânea, além dos pesquisadores da Fiocruz. Com os textos 
e pareceres em mãos, realizou-se um novo encontro presen-
cial do conselho editorial Indígena, no Rio de Janeiro, para 
discutir as leituras, os pareceres e encaminhamentos.

Durante a oficina, em janeiro de 2024, o conselho editorial 
consolidou os pareceres emitidos por dois avaliadores para cada 
texto, produzindo uma versão final para discussão com os auto-
res. Mais uma vez, seguindo a prática da primeira coletânea, hou-
ve o retorno por meio de conversas online com os autores. Esse 
contato direto, rompendo com a prática do duplo-cego, permitiu 
um diálogo rico e colaborativo, em que os avaliadores discutiam 
diretamente com os autores os caminhos para aprimorar os tex-
tos, sempre dentro do formato discutido pelo conselho editorial.

Esse processo assumiu uma temporalidade distinta dos 
fluxos editoriais tradicionais, em que a recusa de textos é a 
regra. No projeto Vozes, a inclusão foi o objetivo. Cada etapa 
demandou mais tempo e cuidado, pois o objetivo era cons-
truir, junto aos autores, uma versão final que equilibrasse 
rigor acadêmico e as particularidades de cada voz. O diálo-
go direto não apenas enriquecia o conteúdo, mas também 
reafirmava o compromisso do coletivo com a valorização das 
contribuições individuais e o fortalecimento de uma ciência 
mais inclusiva.

Além disso, durante a oficina, os participantes tiveram 
uma formação editorial com os pesquisadores Paula Lobato 
e Felipe Carnevalli, que apresentaram e discutiram os passos 
seguintes do processo de produção do livro com o comitê 
editorial – como o pedido de textos de introdução, orelha, 
prefácio. Também apresentaram pontos importantes a serem 
levados em conta para que a equipe pensasse em conjunto 
as diretrizes e os desejos para a materialidade e o projeto 
gráfico do livro. A partir da pergunta: “Que elementos, sabe-



3
5

res e características dos territórios contemplados pelos artigos 
podem ser traduzidos em elementos gráficos?”, definiu-se, em 
conjunto, o ponto de partida gráfico para o segundo volume 
da coletânea. 

Nessa segunda oficina, destacou-se também a participação 
de Makdones Santos de Almeida (Dones’ Aunuru), artista do Povo 
Macuxi e egresso do Insikiran, que foi convidado para criar a 
arte do livro. A integração entre arte e conteúdo foi considerada 
essencial para o processo. Dones ouviu atentamente as discus-
sões sobre os textos, absorvendo as reflexões e participando dos 
debates. Ao final da oficina, a imagem da Panela de Barro emergiu 
como a síntese das reflexões. A panela de barro, que congrega os 
saberes da cozinha, simboliza a reunião de pessoas, práticas de 
cuidado e conversas coletivas, refletindo o espírito colaborativo 
da coletânea.

Em maio de 2024, uma das pesquisadoras da ENSP, Ana Lucia 
Pontes, esteve em Boa Vista para reunir-se presencialmente com 
os autores, discutindo os pareceres e esclarecendo as sugestões 
feitas pelos pareceristas. Essa interação presencial foi mais um 
passo no esforço de construir um processo colaborativo, garan-
tindo que cada autor se sentisse ouvido e apoiado. Assim, cada 
página da nova coletânea representa uma jornada de dedicação, 
marcada pelo compromisso de desafiar o individualismo frequen-
temente presente nos processos científicos e promover uma 
ciência enraizada no diálogo, na inclusão e na valorização das 
múltiplas vozes Indígenas.

Infelizmente, alguns artigos recebidos não puderam inte-
grar esta coletânea, não por recusa dos pareceristas, mas pelos 
desafios na vida cotidiana e escolhas dos autores, além de dois 
casos em que os textos tinham sido publicados em outras revis-
tas. Reconhecemos e lamentamos essas limitações, mas também 
deixamos registrada, aqui, nossa gratidão a todos que, mesmo 
enfrentando desafios, se dedicaram a este projeto.

Organização desta coletânea

O projeto gráfico da coletânea foi realizado por Paula Lobato 
e Felipe Carnevalli, que participaram da oficina do comitê 
editorial no Rio de Janeiro e de todas as reuniões virtuais do 

Conselho, sempre com olhares atentos. Partindo da obra realizada 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 A

pr
es

en
ta

çã
o

3
6

por Dones especialmente para o livro, o projeto gráfico buscou 
dar sentido às discussões realizadas, incorporando gráfica 
e simbolicamente os elementos centrais que emergiram das 
reflexões coletivas. Seguindo a estrutura visual do primeiro 
volume da coletânea, de capa preta, este livro se apresenta, 
agora, com a predominância da cor vermelha. Ambos, um ao 
lado do outro, materializam as cores do jenipapo e do urucum, 
elementos naturais usados como forma primordial de expres-
são Indígena e que, para as autoras e os autores, se convertem 
em uma indigenização material do objeto livro.  Dessa forma, 
o projeto gráfico não apenas complementa o conteúdo, mas 
também se tornou parte integrante da narrativa, unindo arte e 
ciência em um diálogo visual que reflete a essência do projeto 
Vozes Indígenas na Produção do Conhecimento.

O artista Makdones Santos de Almeida (Dones' Aunuru) 
compartilhou, também, um pouco do que guiou seu processo 
criativo na confecção da arte que permeia a publicação:

A arte foi elaborada após a leitura atenta dos artigos, pro-
curando enfatizar a ideia de saúde voltada para a espiritu-
alidade, além do físico. Trago elementos que mostram que a 
saúde coletiva Indígena é perpassada por nossas tradições, 
por nosso modo de viver, pela nossa alimentação, pelos 
comportamentos dentro das comunidades. Tem o fogo que 
é elemento crucial para produzir os medicamentos e para a 
ritualidade. Tem a água. Tudo que envolve a própria nature-
za e suas dinâmicas também se comporta dentro e fora do 
nosso corpo, faz parte da essência do nosso cotidiano.
Trago muitos desses elementos, como o maruai, que re-
presenta a força da espiritualidade para a proteção contra 
os espíritos ruins e o mal-olhado. Por outro lado, também 
inseri o mosquito, que é transmissor da malária e de outras 
doenças. Assim, coloquei um pássaro e um mosquito, como 
forma de entender o mundo e que há ciclos e a dinâmica da 
natureza, que por vezes são alterados por nós, Indígenas ou 
não Indígenas, e que isso ocasiona adoecimento.
Coloco a árvore para simbolizar um lugar de aconchego e 
lembrar que suas folhas, as raízes e seivas são utilizadas 
para os medicamentos tradicionais. Os povos Indígenas 
sempre cuidaram da saúde com essa forma de pensar que 
nós somos e fazemos parte de tudo.
Trago elementos dos povos Indígenas de Roraima, tem a 



3
7

face dos Yanomami. Tem a castanha, um excelente alimento, que 
é de domínio do saber do Povo Wai-Wai, que tem técnicas de-
senvolvidas para colher, separar, cortar, fazer toda a alimentação 
como o beiju, a farinha, a paçoca e o leite.
Podem observar a casa, que é a casa de barro da maioria dos po-
vos Indígenas, como dos Macuxi e Wapichana. Esse jeito de fazer 
casa tem a sabedoria de quais misturas que se colocam, quais 
são as madeiras para a estrutura da parede. A casa é lugar de 
abrigo, de sossego e de sabedoria. Quando você entra numa casa 
de barro, você sente que não é tão quente, a cobertura é com 
a folha do buriti, assim, quando a chuva cai, ela não faz aquele 
barulhinho que faz num teto de zinco.
Tem uma mulher grávida ao lado de um monte de cruzes, que 
são justamente as perdas que a gente tem pelas várias doenças 
que nos afetam. Deixo marcada toda a questão da não vida e da 
doença. Mas também tem uma mulher com o vestido todo qua-
driculado, que é uma reflexão sobre o colorir e referência ao Povo 
Warao. E nessa arte eu fiz uma criança, representada pela tipoia, 
que traz a sabedoria milenar de estar em contato com o bebê ao 
fazer as coisas, que reflete nesse afeto que é criado não só na 
barriga, mas no amor colado ali com quem carrega.
Por fim, existe um enquadramento próprio: na parte superior, os 
grafismos simbolizam o mundo e a cura da espiritualidade, cujos 
conhecimentos sagrados são somente acessados pelos pajés; 
e na parte inferior, o grafismo simboliza a cura pela Mãe Terra, o 
contato com a terra permite dissipar as energias ruins e transfor-
má-las em energias boas. Dessa forma, temos uma circularidade 
de cura na arte. 
 
Boa Vista, 16 de dezembro de 2024

O prefácio do livro é feito por Inara do Nascimento Tavares, coorde-
nadora do projeto Vozes, membro do GT Saúde Indígena da Abrasco 
e professora do Instituto Insikiran. Ela, que conhece tão bem cada 
um dos autores desta coletânea, os chama de netos de Makunai-
ma (o grande avô), filhos do curioso e inquieto Insikiran. Este livro, 
segundo ela, é a continuidade de um sonho, mas numa conjuntura 
de ameaças como o Marco Temporal e a crise sanitária no território 
Yanomami. Ela provoca:

No desejo colonial, não há espaço para livros, nem para gente In-
dígena. Esse desejo nega nossa existência, apaga nossas histó-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 A

pr
es

en
ta

çã
o

3
8

rias. Mas Makunaima nos ensinou diferente. Ele nos mostrou 
que, nesta terra, a gente passa pimenta nos olhos para 
afastar a panema, a preguiça que turva a alma, e para en-
xergar longe, bem além do horizonte imposto. É por isso que 
estudamos, é por isso que escrevemos. Cada palavra nossa é 
um gesto de ver e fazer existir o que sempre esteve aqui.

E, por isso, Inara nos pergunta: “um livro luta?”. 
Também compartilhamos os depoimentos dos autores 

da primeira coletânea, dos quais fazem parte os membros 
do conselho editorial Indígena da segunda coletânea, e que 
antecedem o prefácio do livro.

A parte inicial da coletânea é composta por uma sessão com 
três textos que exploram as raízes, os desafios e as conquis-
tas da educação superior Indígena em Roraima e do Instituto 
Insikiran, trazendo perspectivas únicas sobre a formação inter-
cultural e o fortalecimento da autonomia dos povos originários. 

O texto Memórias de um professor Macuxi: do movimento 
social à política de educação escolar Indígena, de Fausto da 
Silva Mandulão (in memoriam), apresenta uma narrativa profun-
damente reflexiva sobre a trajetória de um professor Indígena 
no contexto educacional de Roraima. Por meio de suas vivên-
cias e memórias, o autor relata os desafios e as transformações 
que marcaram seu percurso, além de descrever e refletir sobre 
a educação “bancária” imposta na sua educação formal, e seu 
processo de conquistar uma educação crítica como profes-
sor Indígena. Mandulão reflete sobre a identidade étnica e a 
luta por uma educação que respeite e fortaleça a cultura, a 
língua e os valores dos povos originários, ressaltando o papel 
do professor Indígena como agente de mudança e defensor da 
autonomia e da dignidade de seu povo.

O texto A formação intercultural de gestores no campo da 
saúde Indígena, dos professores Ariosmar Mendes Barbosa e 
Ana Paula Barbosa Alves, apresenta a trajetória histórica e os 
desafios enfrentados pela Universidade Federal de Roraima 
(UFRR) na criação e na consolidação do Instituto Insikiran de 
Formação Superior Indígena, a partir da luta do movimento 
Indígena. Os autores apresentam os marcos da educação 
escolar Indígena e um panorama dos objetivos, da estrutura 
curricular e dos Trabalhos de Conclusão de Curso (TCC) do 
Curso de Graduação em Gestão em Saúde Coletiva Indígena. O 



3
9

texto também destaca a importância de políticas públicas e ações 
afirmativas para garantir o acesso e a permanência de estudantes 
Indígenas no ensino superior. Por fim, refletem sobre os desafios e 
perspectivas do perfil profissional dos gestores em saúde coletiva 
Indígena como sanitaristas no âmbito do SUS e do Sasi-SUS, e a 
articulação com a ciência e a política nos territórios Indígenas.

O último texto dessa seção introdutória é a edição de uma 
entrevista com a professora Ana Paula Barbosa Alves, que reflete 
sobre sua experiência singular como docente do Curso de Gradu-
ação em Gestão em Saúde Coletiva Indígena. A entrevista revela 
sua trajetória profissional e pessoal, destacando aprendizados e 
desafios acumulados ao longo de uma década de atuação com 
estudantes Indígenas. A partir da estrutura curricular do curso, 
são discutidas estratégias metodológicas, particularmente os 
estágios curriculares e o TCC, dos quais resultaram a maioria dos 
textos apresentados nesta coletânea. Ela reflete sobre os desa-
fios da permanência no curso dos estudantes, as dificuldades 
dos egressos para se inserir no mercado de trabalho, além das 
estratégias para a publicação científica. Enfatiza o papel das or-
ganizações Indígenas na promoção de uma formação que privile-
gie a autonomia, o protagonismo e o fortalecimento cultural nos 
territórios, e seus aprendizados pessoais. 

A organização da coletânea reflete um esforço para abordar 
diferentes dimensões da saúde coletiva Indígena. A Parte I: Desafios 
para o Bem-Viver dos povos Indígenas de Roraima é composta por 
quatro textos que destacam desafios contemporâneos enfrenta-
dos pelos povos Indígenas de Roraima, como a transição alimentar, 
o consumo de álcool entre os jovens e a saúde mental, valorizando o 
território e os conhecimentos Indígenas.

O capítulo Os dilemas de uma pesquisadora Indígena: alimentos 
ancestrais e os alimentos industrializados, de autoria de Greyce 
Kelle Fidelis Paulino, do Povo Macuxi, aborda a relação entre 
alimentação, saúde e identidade cultural de comunidades Indíge-
nas na Terra Indígena Raposa Serra do Sol (TIRSS), analisando as 
transformações alimentares decorrentes do contato com a socie-
dade não Indígena. Inspirada por Outsiders, de Howard S. Becker, 
a autora reflete sobre o impacto de alimentos industrializados na 
cultura alimentar Indígena, como a mandioca e suas derivações, 
e questiona como essas mudanças afetam a preservação das 
tradições e dos valores Indígenas. A pesquisa busca promover 
um diálogo intercultural que equilibre a valorização das práticas 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 A

pr
es

en
ta

çã
o

4
0

ancestrais com a abertura a novas influências, respeitando a 
diversidade e a autonomia das comunidades.

O texto de Geneide Souza dos Santos, do Povo Wai-Wai, e 
de seu orientador Ariosmar Barbosa, intitulado Wai-Wai Komo 
Nahrî Poko Kehcamhokatopo: alimentação tradicional e saúde 
do Povo Wai-Wai da comunidade Jatapuzinho, Sul de Roraima, 
analisa os hábitos alimentares e a saúde do Povo Wai-Wai. O 
estudo valoriza práticas Indígenas como a damurida, além de 
atividades sustentáveis de pesca, caça e agricultura, enquanto 
examina os impactos da dependência crescente de alimentos 
industrializados, intensificada por mudanças climáticas, urba-
nização e programas sociais. A transição alimentar identificada 
tem agravado doenças crônicas, ressaltando a necessidade de 
preservar práticas tradicionais para promover a saúde e garan-
tir a segurança alimentar da comunidade Wai-Wai.

O texto de Nayra Paulino Vieira, do Povo Macuxi, e de sua 
orientadora Inara do Nascimento Tavares, Juventude Indígena 
e o consumo de bebida alcoólica na comunidade Manoá-Bon-
fim (RR), analisa os impactos do consumo de álcool entre 
adolescentes e jovens Indígenas da comunidade Manoá. 
Explorando fatores como influências sociais, conflitos inter-
geracionais e contexto cultural, a pesquisa destaca como o 
álcool afeta as relações internas e a saúde coletiva da comu-
nidade. A valorização do diálogo e a criação de alternativas 
de socialização são apontadas como estratégias-chave para 
enfrentar essa questão.

O texto de Patricia Araújo de Oliveira, do Povo Macuxi, Saú-
de Mental no DSEI Leste de Roraima: desafios na sua orga-
nização e os debates no controle social, analisa as políticas 
de saúde mental voltadas aos povos Indígenas no Distrito 
Sanitário Especial Indígena Leste de Roraima. Baseando-se 
em vivências pessoais e pesquisa qualitativa no âmbito do 
controle social, a autora destaca os desafios organizacionais, 
a falta de infraestrutura e as limitações no acesso a serviços 
como os do Centro de Atenção Psicossocial (Caps). O texto 
reforça a necessidade de protagonismo Indígena e de uma 
abordagem integrada e humanizada para apoiar ações de 
saúde mental nas comunidades.

A Parte II da coletânea, intitulada “Problematizando 
necessidades de saúde no chão dos territórios”, apresenta 
experiências vividas pelas comunidades Indígenas em seus 



4
1

territórios, destacando a saúde como um fenômeno profunda-
mente conectado aos contextos locais. Essa seção enfatiza a 
relevância de compreender a saúde a partir da realidade especí-
fica de cada território, valorizando as particularidades culturais, 
sociais e ambientais que moldam as práticas e percepções sobre 
o cuidado.

O texto Processo histórico da comunidade Laje e a malária 
constante no território, de Elen Pereira da Silva, do Povo Macu-
xi, orientada pela professora Luciana Pires de Freitas, explora a 
persistência da malária na comunidade Laje, situada no Território 
Indígena Tabalascada, em Roraima. A pesquisa combina análise 
histórica e epidemiológica para compreender os fatores ambien-
tais e sociais que contribuem para os altos índices da doença. A 
autora propõe que a integração de práticas Indígenas com ações 
de saúde pública pode contribuir significativamente para a me-
lhoria das condições de saúde na comunidade.

O texto A pandemia decorrente da Covid-19 na população Indí-
gena, de Kiusylene Souza da Silva e Naiane Souza da Silva, do Povo 
Wapichana, e da professora Lucelia Santos Sousa Gomes, analisa 
o impacto da Covid-19 sobre os povos Indígenas do Brasil, com 
foco na vulnerabilidade dessa população durante a pandemia. 
Com base em dados da APIB e da OMS, o estudo revela que a taxa 
de mortalidade Indígena por Covid-19 foi cerca de 16% superior à 
média nacional, além de apontar desafios relacionados ao acesso 
à saúde e à preservação cultural. As autoras destacam o enfren-
tamento inicial da pandemia, marcado por desigualdades sociais 
e ausência de estratégias adaptadas às realidades culturais dos 
povos Indígenas. Abordam também os esforços posteriores, como 
a criação de barreiras sanitárias pelas próprias comunidades e o 
envolvimento da Secretaria de Saúde Indígena (Sesai), apesar das 
dificuldades de atender comunidades urbanas e em terras não 
demarcadas. 

O artigo Uma perspectiva dos profissionais de saúde: desafios e es-
tratégias para acesso de mulheres Indígenas ao exame preventivo de 
câncer de colo uterino no DSEI Leste de Roraima, de Joziel de Oliveira 
Moraes da Silva, do Povo Macuxi, e das professoras Ana Paula Barbosa 
Alves e Kristiane Alves Araújo, analisa as rotinas e os desafios para a re-
alização do exame de Papanicolau em mulheres Indígenas. Os autores 
ressaltam a importância de adaptar estratégias às especificidades 
culturais, integrando serviços de saúde e comunidades Indígenas para 
aumentar a adesão ao exame e melhorar os indicadores de saúde.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 A

pr
es

en
ta

çã
o

4
2

A Parte III, intitulada “Perspectivas e desafios na atuação 
dos Gestores em Saúde Coletiva Indígena”, destaca o papel 
estratégico dos gestores Indígenas na construção de políti-
cas e práticas que contemplem as especificidades de seus 
povos. Essa seção reúne relatos e análises sobre as experiên-
cias de profissionais Indígenas na gestão da saúde coletiva, 
abordando desde os desafios de inserção no mercado de 
trabalho até a valorização dos saberes e práticas Indígenas.

O capítulo Saberes e práticas tradicionais Indígenas: relatos 
e vivências de especialistas Indígenas, de Janaina Feliciana Oli-
veira de Souza, do Povo Wapichana, e Arnieli Cecília Viriatos dos 
Santos, do Povo Macuxi, aborda a profundidade e a relevância 
da medicina tradicional Indígena, enfatizando sua base espiri-
tual, cultural e ecológica. A pesquisa destaca a visão Indígena 
da saúde como um equilíbrio entre corpo, espírito e natureza, 
apontando desafios como a marginalização desses saberes e a 
necessidade de valorização e integração com práticas contem-
porâneas. As autoras enfatizam que a preservação desse pa-
trimônio exige respeito cultural, políticas públicas inclusivas e 
reconhecimento das práticas Indígenas como sistemas válidos 
e eficazes de cuidado e cura.

O artigo Uma experiência no campo da saúde coletiva com 
Indígenas Warao e Eñepá, de Breno Caíque da Silva Monteiro, 
do Povo Macuxi, e do professor Luís Felipe Paes de Almeida, 
explora os desafios e estratégias para a assistência em saúde 
a migrantes Indígenas venezuelanos em situação de vulnera-
bilidade no Brasil. Com foco nas etnias Warao e Eñapá, o texto 
aborda questões como insegurança alimentar, precariedade 
sanitária e dificuldades de acesso a serviços básicos. Os 
autores destacam iniciativas como hortas agroecológicas, 
ações educativas em saúde e adaptações culturais nos abri-
gos, propondo estratégias para integrar o cuidado à saúde e 
os saberes tradicionais Indígenas, promovendo autonomia e 
melhoria na qualidade de vida desses povos.

O artigo A atuação dos gestores de saúde coletiva Indí-
gena na emergência sanitária no território Yanomami: desa-
fios e perspectivas para a construção do perfil profissional, 
foi produzido coletivamente por Ádria Maiara Sarmento 
de Lima, Aldirene Melchior Matias Amim, Breno Caíque da 
Silva Monteiro, Dionany Lima Moreira, Helton Lima Silva, Elen 
Pereira da Silva, Jucimar dos Santos Pereira Silva, Lucirene 



4
3

Bento Barbosa, Pierry Angelly Silva Nascimento e Roseane Mo-
rais Cunha. O texto relata as experiências e os desafios enfren-
tados pelos gestores de saúde coletiva Indígena em sua atuação 
durante a emergência sanitária no território Yanomami, em 2023. 
O texto explora as atividades realizadas na Casa de Saúde Indí-
gena Yanomami (Casai-YY) e nos polos-base de Surucucu e de 
Auaris, destacando ações como busca ativa, vigilância epide-
miológica, gestão de logística e apoio em centros de referência 
em saúde Indígena. Os autores indicam as diferentes formas de 
contribuição que os gestores de saúde coletiva Indígena podem 
ter no fortalecimento do Sasi-SUS. Além disso, refletem sobre 
a luta por reconhecimento profissional, enfrentando desafios 
como racismo institucional, precarização salarial e a necessida-
de de maior apoio político para fortalecer a categoria.

O artigo I Seminário Unificado de Capacitação para Conselhei-
ros Indígenas Locais: um relato de experiência, de Lucirene Bento 
Barbosa, do Povo Macuxi, e da professora Ana Paula Barbosa 
Alves, apresenta a experiência do primeiro seminário unificado em 
Roraima para capacitar conselheiros Indígenas locais. O trabalho 
destaca a importância do controle social no SUS e sua contribui-
ção para uma gestão participativa e efetiva na saúde Indígena. 
O seminário é considerado um marco para o fortalecimento da 
saúde Indígena, promovendo integração, capacitação e melhorias 
na qualidade de vida dos povos Indígenas.

Cada capítulo contribui para ampliar vozes Indígenas no campo 
da saúde coletiva, reafirmando seu lugar na ciência, no SUS e na 
sociedade. Agradecemos a todos que colaboraram nos vários mo-
mentos do Projeto e na produção desta coletânea, com destaque 
ao apoio da Vice-Presidência de Ambiente, Atenção e Promoção 
da Saúde (VPAAPS – Fiocruz), particularmente a Guilherme Franco 
Netto e Sandra Aparecida Padilha Magalhães Fraga, e ao Programa 
Inova Saúde Indígena, da Fiocruz, pelo apoio financeiro por meio 
dos projetos “Vozes Indígenas na produção do conhecimento: 
Dimensões do protagonismo dos povos Indígenas na saúde” e 
“Indígenas Sanitaristas: investigadores de agravos emergentes e 
reemergentes na Tríplice Fronteira”, que viabilizaram esta publi-
cação. Também agradecemos à Abrasco e à editora Hucitec pelo 
apoio na divulgação e na consolidação desse trabalho dentro da 
saúde coletiva. Por fim, parabenizamos os professores, estudan-
tes e egressos do Instituto Insikiran e o movimento Indígena de 
Roraima: este livro é conquista de todos vocês. Por isso, termi-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 A

pr
es

en
ta

çã
o

4
4

namos com as palavras de Inara Tavares: “Um livro luta? Sim, 
são nossas escritas que empunham essa luta, palavras que 
guardam memórias e carregam resistências, desenhando ca-
minhos para futuros que ainda hesitamos em sonhar, mas que 
começam aqui, neste instante”. 

Referências

KABAD, Juliana Fernandes; PONTES, Ana Lúcia de Moura; 
MONTEIRO, Simone. Relações entre produção científica e po-
líticas públicas: o caso da área da saúde dos povos Indígenas 
no campo da saúde coletiva. Ciência & Saúde Coletiva, v. 25, n. 
5, p. 1653-1665, 2020.

BARÉ, Maria; TUKANO, Luiz. In: Coletivo Vozes Indígenas na 
Saúde Coletiva (org.). Vozes Indígenas na produção do co-
nhecimento: para um diálogo com a saúde coletiva. 1. ed. São 
Paulo: Hucitec, 2022.

COLETIVO VOZES INDÍGENAS NA SAÚDE COLETIVA (org.). Vo-
zes Indígenas na produção do conhecimento: para um diálo-
go com a saúde coletiva. 1. ed. São Paulo: Hucitec, 2022.

TAVARES, Inara do Nascimento. Reflexões sobre o debate 
pós-colonial desde percepções de si. In: BANIWA, Braulina; 
KAINGANG, Jozileia; TREMEMBÉ, Lucinha (org.). Vivências 
diversas: uma coletânea de Indígenas mulheres. São Paulo: 
Hucitec, 2020, p. 65-81.



4
5



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 M

em
ór

ia
s

4
6

MEMÓRIAS DE 
UM PROFESSOR 
MACUXI: DO 
MOVIMENTO 
SOCIAL À POLÍTICA 
DE EDUCAÇÃO 
ESCOLAR INDÍGENA1

Fausto da Silva Mandulão  
(in memoriam). 
(1961-2020) Liderança Indígena do 

Povo Macuxi, pai de 5 filhos, avô de 11 
netos, casado com Josilenilda Cruz Ca-
dete, foi educador e diretor de escolas 
Indígenas em Roraima, atuou na Orga-
nização dos Professores Indígenas de 
Roraima (OPIRR) e Conselho Indigenista 
de Roraima (CIR), sendo um pioneiro da 
luta pela educação escolar Indígena.



4
7

Introdução:  
formação superior – dois tempos,  
um em branco e outro colorido,  
a licenciatura intercultural

Em 1992, quando a Universidade Federal de 
Roraima (UFRR), recém-criada, abriu ins-
crições aos professores da rede pública 

para preenchimento de vagas remanescen-
tes em diversos cursos, através da análise de 
currículos, apresentei a minha documentação 
pleiteando uma vaga no curso de Matemáti-
ca. Fui classificado, cursei o semestre 1992/2, 
matriculado em quatro disciplinas do curso, 
e, durante o semestre, por ser do movimento 
Indígena, tive contato com os professores da 
área de Ciências Sociais, que orientaram minha 
transferência para o curso de Antropologia no 
semestre seguinte.

Fiquei na cidade de Boa Vista entre 1993 e 
1994, cursando Ciências Sociais, e, por motivos 
diversos, inclusive profissionais, tive que tran-
car a minha matrícula em 1995 e retornar para 
a comunidade para assumir a Gestão da Esco-
la, não retornando mais à universidade – o que 
me fez ser jubilado. Foi um tempo em branco 
que passou na minha caminhada, e faz-me 
falta não ter concluído o curso. A universida-
de, na época, estava menos preparada do que 
hoje para receber os acadêmicos Indígenas, e 
o preconceito estava presente em cada metro 
quadrado do espaço da instituição, fator que 
também influenciou na minha desistência em 
continuar estudando.

A partir dos anos finais da década de 1990, o tempo da alegria 
foi se aproximando, ficando colorido como as cores dos coca-
res Indígenas, com a articulação entre o movimento Indígena e 
a UFRR, durante as assembleias dos professores Indígenas nas 
comunidades Malacacheta, Raposa e, por fim, Canauanim. De lá, 

1 
Es

te
 t

ex
to

 é
 u

m
a 

ed
iç

ão
 d

o 
Tr

ab
al

ho
 d

e 
Co

nc
lu

sã
o 

de
 C

ur
so

 a
pr

es
en

ta
do

, e
m

 m
ar

ço
 d

e 
20

10
, a

o 
In

st
it

u-
to

 In
si

ki
ra

n 
de

 F
or

m
aç

ão
 S

up
er

io
r I

nd
íg

en
a 

da
 U

ni
ve

rs
id

ad
e 

Fe
de

ra
l d

e 
Ro

ra
im

a 
co

m
o 

pr
é-

re
qu

is
it

o 
pa

ra
 a

 
co

nc
lu

sã
o 

do
 C

ur
so

 d
e 

Li
ce

nc
ia

tu
ra

 In
te

rc
ul

tu
ra

l, 
na

 Á
re

a 
de

 H
ab

ili
ta

çã
o 

em
 C

iê
nc

ia
s 

So
ci

ai
s,

 s
ob

 o
rie

nt
a-

çã
o 

de
 P

ro
f. 

M
.S

c 
Lu

iz
 O

tá
vi

o 
Pi

nh
ei

ro
 d

a 
Cu

nh
a.

 F
oi

 re
al

iz
ad

o 
re

co
rt

e 
do

 t
ex

to
 o

rig
in

al
, m

an
te

nd
o-

se
 a

 in
te

-
gr

al
id

ad
e 

da
 re

da
çã

o,
 m

as
 c

om
 a

lg
um

as
 a

lt
er

aç
õe

s 
de

 o
rd

em
 e

 p
eq

ue
no

s 
aj

us
te

s 
na

 re
da

çã
o 

re
al

iz
ad

os
 p

or
 

An
a 

Lu
ci

a 
de

 M
ou

ra
 P

on
te

s 
e 

Fe
lip

e 
Ra

ng
el

 d
e 

So
uz

a 
M

ac
ha

do
. F

oi
 p

ed
id

a 
a 

au
to

riz
aç

ão
 d

os
 fi

lh
os

 d
o 

au
to

r, 
Jo

ic
ile

ne
 C

ru
z 

M
an

du
lã

o,
 G

io
va

na
 C

ru
z 

M
an

du
lã

o,
 J

os
af

á 
Lu

ca
s 

Cr
uz

 M
an

du
lã

o,
 J

ul
ia

na
 C

ru
z 

M
an

du
lã

o,
 G

io
-

fa
n 

Er
as

m
o 

Cr
uz

 M
an

du
lã

o 
e 

su
a 

vi
úv

a 
Jo

si
le

ni
ld

a 
Cr

uz
 C

ad
et

e,
 q

ue
 re

vi
sa

ra
m

 e
 a

pr
ov

ar
am

 a
 v

er
sã

o 
fin

al
.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 M

em
ór

ia
s

4
8

saíram a Carta de Canauanim2 e a tomada de consci-
ência de se construir um espaço político na universi-
dade para a implantação de um curso especificamen-
te para formar professores Indígenas, que atendesse 
às demandas das escolas Indígenas, principalmente 
as que ofertam o Ensino Médio.

O processo foi se consolidando pelos esforços 
das instituições e pela boa vontade de algumas 
pessoas – em especial, uma que levou muito a sério 
esse desafio, a professora Maria Auxiliadora, “a Dora”, 
como chamávamos e como era conhecida, que se 
dedicou de corpo e alma à construção desse projeto 
e deu a vida ao Curso de Licenciatura Intercultural. 
Reconhecemos isso. 

Também fico gratificado em dizer que tive a opor-
tunidade de poder participar na construção desse 
curso para eu estudar e me formar. E penso que isso 
é o correto: assim como eu construo a minha casa 
para eu morar, a minha roça para eu plantar e susten-
tar a minha família, também deve ser com os cursos 
de formação dos povos Indígenas.

Após a publicação do edital para o primeiro vestibular especi-
ficamente Indígena e o ingresso no curso da Licenciatura Inter-
cultural, fiquei maravilhado, tomado por uma imensa alegria de 
poder me inscrever. Fiz o vestibular, mas não fui muito feliz, pois, 
como eu não estava dando aula naquele momento, não fui pon-
tuado nesse critério e minha classificação passou dos primeiros 
60 classificados. Fiquei em 66º lugar, mas não hesitei, ao con-
trário, como membro coordenador do Conselho dos Professores 
Indígenas da Amazônia (Copiam), participei mais ativamente das 
reuniões de construção do Projeto Político Pedagógico e outras 
ajudas ou colaborações, como a doação de recursos financeiros, 
à época, de R$3.000,00, transferidos do Copiam para a Licencia-
tura Intercultural. Esse dinheiro funcionou como ajuda de custo, 
pois, naquele momento, os alunos não tinham recursos nem 
mesmo para comprar a sua alimentação. No segundo vestibular, 
em 2005, voltei a me inscrever e me saí bem, ficando classificado 
em 63º lugar na segunda turma, para começar a estudar somen-
te no segundo semestre do ano.

Aqui, começa uma nova história de investimento em mim 
mesmo. Foi uma coisa muito boa que aconteceu em minha 

2 
Ca

rt
a 

de
 C

an
au

an
im

, d
e 

20
01

, r
ed

ig
id

a 
du

ra
nt

e 
a 

As
se

m
bl

ei
a 

Ge
ra

l d
a 

Or
ga

ni
za

çã
o 

do
s 

Pr
of

es
so

re
s 

In
dí

ge
na

s 
de

 R
or

ai
m

a 
(O

PI
RR

) d
em

an
do

u 
à 

Un
iv

er
si

da
de

 F
ed

er
al

 d
e 

Ro
ra

im
a 

a 
cr

ia
çã

o 
de

 c
ur

so
s 

es
pe

cí
fic

os
 p

ar
a 

In
dí

ge
na

s 
e 

re
su

lt
ou

 n
a 

cr
ia

çã
o 

do
 

In
st

it
ut

o 
In

si
ki

ra
n 

de
 E

du
ca

çã
o 

Su
pe

rio
r I

nd
íg

en
a.

 



4
9

vida, ainda mais que a minha companheira de todos os momentos 
também estava no processo. Vou me formar em um curso diferen-
te, formatado para mim, Indígena, com a idade de 44 anos, pois 
não tive a oportunidade, quando mais jovem, de fazer um curso 
em nível superior, como deveria ser. Agora, posso garantir ao meu 
povo e aos meus netos que posso ajudá-los, posso dar um passo 
à frente e soltar para os quatro cantos e ao vento o grito da li-
berdade. Foram muitos os desafios e sacrifícios que varamos pela 
vontade de vencer, e as etapas foram períodos de aprendizagem 
ímpar, já que os formadores não mediram esforços para discutir e 
transmitir suas experiências.

Este texto é o recorte do Trabalho de Conclusão de Curso 
que objetivou apresentar as reflexões de um professor Indígena 
Macuxi, por meio de suas memórias e vivências, o que lhe permitiu 
aproximar-se mais de si mesmo e compreender-se na profissão 
que lhe foi escolhida pelas circunstâncias que a própria vida lhe 
impôs. Agradeço os esforços que meus pais empreenderam para 
me encaminhar e à luta de que me fiz participante para que os 
professores Indígenas em Roraima pudessem concretizar o sonho 
da Educação Indígena específica e diferenciada, incentivando-os 
ao crescimento intelectual e à transformação profissional. 

Apresento, aqui, a trajetória escolar desde o momento em que, 
ainda criança, fui escolhido para terminar a formação no internato 
de Surumu, as dificuldades que me levaram a perceber a minha 
identidade étnica, construindo-me como sujeito autônomo, críti-
co e consciente das minhas responsabilidades individuais e cole-
tivas, com o respeito ao meu povo. Evidencio os meus momentos 
cotidianos sem perder as esperanças de voltar à maloca com 
minha formação acadêmica concluída, para servir ao meu povo. 

Abordo como me encontrei sendo professor Indígena e gestor, 
chegando ao Conselho de Educação de Roraima, na perspectiva 
de defender os direitos já constituídos, bem como propor outros 
que contemplem e possam garantir melhores condições de vida 
aos povos Indígenas de Roraima. Descrevo minha formação práti-
ca, crítica e teórica perpassada por um tripé: o Movimento Social 
Indígena, a Política Governamental de Educação Escolar Indígena 
e o Curso de Licenciatura Intercultural/Instituto Insikiran/UFRR.

O presente texto-memorial mostra alguns dos meus passos de 
convivência na comunidade Indígena e os diversos caminhos que 
se trilham, além das dificuldades nessa caminhada para chegar ao 
final de um Curso Superior, bem como proporcionar melhor com-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 M

em
ór

ia
s

5
0

preensão da nova visão que se adquire na busca de informa-
ções para ser atuante na mudança para um futuro educacio-
nal melhor de um povo.

Frequentando a escola  
(primário e ginásio) – de 1969 a 1978

Aos sete anos, mais precisamente em 1969, fui matricula-
do na Escola General Rondon, onde estudei o primário, 
a 3a e a 4a séries – que foram repetidas, respectivamen-

te, devido a uma tragédia na família e porque meus pais não 
tinham condições financeiras para eu continuar meus estudos 
em Boa Vista, lugar mais próximo onde tinha o ginásio.

Meu pai, pouco letrado, estudou até a 2a série, mas sempre 
foi uma pessoa preocupada com a educação de seus filhos. 
Incentivava-nos aos estudos, cobrava ferrenhamente que 
cumpríssemos com os nossos deveres escolares e nos entre-
gava nas mãos do professor para que esse pudesse “educar” 
à sua maneira. Ainda falava que não ia questionar o professor, 
porque ele estava certo e só queria o melhor para o aluno.

Lembro-me de que a formação escolar era direcionada 
a preparar cidadãos brasileiros para a sociedade nacional, a 
exemplo de jovens que saíram da comunidade para servir ao 
Exército Brasileiro ou então ser funcionários públicos, e nunca 
mais retornavam. Para fortalecer a ideia de patriotismo e criar 
nas pessoas o entusiasmo do civismo, a escola comemorava 
as datas cívicas, como o dia da morte de Tiradentes, o desco-
brimento do Brasil, o Dia do Soldado, o Dia das Mães, a Inde-
pendência do Brasil, a Proclamação da República e o Dia da 
Bandeira. E, durante essas datas, apresentávamos cartazes do 
tipo: Salve Pedro Álvares Cabral! Viva a independência do Brasil! 
Independência ou morte! Viva o Brasil! Tínhamos que recitar 
poesias diante dos nossos pais, além de aprender os hinos 
nacional brasileiro, da proclamação da República, do soldado, 
da independência. Ficávamos em forma (enfileirados) diante do 
mastro da bandeira brasileira para hasteá-la, o que era feito por 
um aluno, enquanto cantávamos o hino nacional e o do Territó-
rio de Roraima, todos os dias, antes de entrar na sala de aula.

O professor pregava que os homens tinham que servir à 
pátria brasileira, fazendo questão de levar a lista de nomes 



5
1

dos rapazes Indígenas para o comandante do Exército Brasileiro, 
em Boa Vista, para fazer divulgação pelo rádio, chamando-os a se 
apresentarem na Corporação. E por isso era necessário estudar 
para ser alguém na vida, ter um emprego e não ficar na maloca, 
trabalhando em serviços braçais na roça ou sendo mão de obra 
barata, como peão, nas fazendas.

As aulas aconteciam sob rígida ordem disciplinar: quem brigas-
se com o colega ou respondesse ao(à) professor(a) era castigado, 
ficava em pé, só com uma perna, com os braços abertos, ou de pé, 
com os braços abertos, durante horas, ou ainda com os braços 
para trás e o rosto encostado no canto da parede. As carteiras 
com espaços para dois alunos ficavam enfileiradas, para que o 
professor pudesse nos ver de sua mesa, que ficava bem na frente, 
e junto à qual se sentava, geralmente fumando. 

Na 1a série, a alfabetização se dava por meio da soletração 
e, nas séries posteriores, se fazia muita leitura do livro do 
aluno, muita cópia no caderno (para desenvolver a estética 
da grafia), e faziam-se muitas operações matemáticas. Nas 
sextas-feiras, tinha a famosa sabatina de tabuada, sob a 
regência do professor, que utilizava a palmatória de madeira. 
Quem errasse o resultado da operação que ele perguntasse 
levava um bolo3 do colega que respondesse corretamente. 
Caso tivesse dó de quem havia errado, dando-lhe um bolo 
suavemente (de compadre), o professor castigava o aluno 
“bondoso” com bolo dado por ele próprio. Por isso, tínhamos 
que bater com força nos nossos colegas que pouco domina-
vam a tabuada.

Percebe-se que aquela escola não valorizava os conheci-
mentos do povo Indígena da maloca e muito menos os res-
peitava. Nunca se ouviu falar de língua Indígena, e o que se ouvia 
é que alguns idosos falavam “gíria”. Gíria era o termo utilizado 
pelos não Indígenas e pelos próprios parentes, que, pela inércia 
do ensino compulsório ali oferecido, assimilavam essa expressão 
para se referir às línguas maternas. Poucas pessoas na comuni-
dade falavam a língua Indígena, havia apenas um grupo de idosos 
que dialogavam entre si. 

A comunicação do dia a dia na maloca era na língua portugue-
sa e éramos obrigados a ter pleno domínio dela. Caso falássemos 
errado, como trocar o artigo feminino pelo masculino, com certe-
za, éramos vítimas de escárnio. Como a maloca ficava no meio das 
fazendas dos ditos “pioneiros” (Bessa, Melo, Magalhães, Gomes), 

3 
Co

m
 a

 p
al

m
at

ór
ia

 d
e 

m
ad

ei
ra

, e
ra

 a
pl

ic
ad

a 
um

a 
so

la
pa

da
 n

a 
pa

lm
a 

da
 m

ão
 d

o 
al

un
o.

 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 M

em
ór

ia
s

5
2

com uma fazenda de gado bovino (dos Bessa) e um comércio 
para venda de estivas em geral, inclusive de bebidas alco-
ólicas, a presença dos “civilizados”4 era permanente. Esse 
contato alimentava a tese de que a gíria não servia, de que 
a língua portuguesa era a língua que todo mundo entendia 
e que deveria ser usada para se comunicar com o senhor 
governador e demais autoridades. Por isso, falar gíria era feio. 
“Esqueçam a gíria!”

Então, pergunto: Naquele tempo, ninguém era índio? Éra-
mos ingênuos ou ignorantes?

Além da comunidade, considerada como instituição social 
macro, duas instituições sociais de muito poder sempre esti-
veram presentes na maloca: a escola e a igreja. Elas funciona-
vam como aparelhos ideológicos, formadores de ideias, capa-
zes de trazer de fora conhecimentos e mudar o pensamento 
das pessoas. A escola sempre teve como objetivo “embran-
quecer” os povos Indígenas, civilizando-os para integrá-los 
à comunhão nacional; enquanto a igreja cuidava espiritual-
mente dos povos e da salvação de suas almas, com a mesma 
tônica, como descrevem Márcio Silva e Marta Azevedo:

A implantação de projetos escolares para populações In-
dígenas é quase tão antiga quanto o estabelecimento dos 
primeiros agentes coloniais no Brasil. A submissão política 
das populações nativas, a invasão de suas áreas tradicio-
nais, a pilhagem e a destruição de suas riquezas, etc. tem 
sido, desde o século XVI, o resultado de práticas que sempre 
souberam aliar métodos de controle político a algum tipo de 
atividade escolar civilizatória. Tais atividades escolares se 
desenvolvem de forma sistemática e planejada: os missio-
nários, que foram os primeiros encarregados desta tarefa, 
dedicaram a ela muita reflexão, tenacidade e esforço. O 
colonialismo, a educação para os índios e o proselitismo reli-
gioso são práticas que têm, no Brasil, a mesma origem e mais 
ou menos a mesma idade (Silva; Azevedo, 1995, p. 149).

Esses autores asseguram que essa prática atravessou diver-
sos momentos políticos brasileiros sem abalo – ao contrário, 
se fortalecia a cada novo momento, dizendo que:

Com a República, o quadro não mudou significativamente 
no que diz respeito à educação escolar Indígena. Mas uma 

4 
Te

rm
o 

ut
ili

za
do

 p
ar

a 
id

en
ti

fic
ar

 o
s 

nã
o 

In
dí

ge
na

s.



5
3

vez se observa a inércia do Estado e o grande fluxo de 
missões religiosas encarregadas da tarefa educacional 
civilizatória. [...] o panorama da educação escolar Indíge-
na foi um só, marcado pelas palavras de ordem “cate-
quizar”, “civilizar” e “integrar”, ou em outra cápsula, pela 
negação da diferença (Silva; Azevedo, 1995, p. 150).

Por isso, não é de se estranhar que a minha família fosse 
seguidora fiel da religião católica, presente nas festas 
do padroeiro da comunidade e/ou ladainhas5 promovidas 
pelo morador no dia do santo do qual era devoto e para 
quem teria feito a sua promessa. Percebe-se que a igreja 
tinha muita influência na comunidade, selecionando 
jovens que deveriam receber a primeira eucaristia, prepa-
rando casais para receber o matrimônio e, ainda, batizan-
do muitas crianças.

Nessa preparação, fui incluído como um dos adoles-
centes que deveriam ter uma atenção especial por parte 
do padre da região, como candidato a estudar no inter-
nato de Surumu6. Poucos se interessaram pela proposta 
de sair da comunidade para estudar no internato. Meu pai 
me indicou e apoiou para que eu estudasse, pois, naquele 
tempo, fazer a 5a série era como passar no vestibular nos 
dias de hoje. Sair da maloca Boqueirão e ir para “longe”, 
continuar os estudos, foi um orgulho para mim. 

Período do internato e magistério  
– de 1978 a 1986

Em 1975, com 13 anos de idade, saí da maloca Boquei-
rão, escolhido pelo padre da região, deixando todos 
os familiares e parentes, e fui para o internato da 

Missão São José/Surumu, estudar no Colégio dos missio-
nários da Congregação Consolata, da Prelazia de Roraima, 
onde cursei o Ginásio (Ensino Fundamental de 5ª a 8ª séries), até o 
ano de 1978.

Os primeiros meses no internato, distante dos meus familiares 
e da minha comunidade, foram muito difíceis. Houve um impac-
to de adaptação quanto ao local, pois tudo era diferente: as 
pessoas, as estruturas físicas e de funcionamento, os horários 

 5
 S

eg
un

do
 o

s 
di

ci
on

ár
io

s,
 é

 u
m

a 
or

aç
ão

 f
or

m
ad

a 
po

r u
m

a 
sé

rie
 d

e 
in

vo
ca

çõ
es

 c
ur

ta
s 

e 
re

sp
os

ta
s 

re
pe

ti
da

s.
 É

 u
m

a 
fo

rm
a 

de
 li

tu
rg

ia
 re

lig
io

sa
 c

an
ta

da
 e

 re
za

da
, e

m
 t

or
no

 d
o 

sa
nt

o 
do

 d
ia

, a
o 

qu
al

 o
 fi

el
 t

en
ha

 f
ei

to
 s

ua
 p

ro
m

es
sa

.

6 
Su

ru
m

u 
é 

um
a 

re
gi

ão
 lo

ca
liz

ad
a 

ao
 le

st
e 

do
 e

s-
ta

do
 d

e 
Ro

ra
im

a,
 n

o 
M

un
ic

íp
io

 d
e 

Pa
ca

ra
im

a,
 T

er
ra

 
In

dí
ge

na
 R

ap
os

a 
Se

rr
a 

do
 S

ol
, a

nt
ig

a 
Vi

la
 P

er
ei

ra
, 

ho
je

 c
om

un
id

ad
e 

In
dí

ge
na

 B
ar

ro
.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 M

em
ór

ia
s

5
4

estabelecidos para tudo, hora para acordar, trabalhar, estu-
dar, dormir, rezar, comer alimentos diferentes (cardápios que 
não eram do meu hábito alimentar). Durante a noite, refletia, 
recolhido na minha rede, para me livrar da tentação de meus 
colegas, para não acompanhá-los nas festas na Vila Pereira 
ou nas comunidades próximas.

Os passeios programados no internato eram para pescar 
nos lagos, igarapés ou rios, além de tomar banho no rio e dormir 
durante o dia todo. Embora fosse legal se banhar no rio, brincar 
naquela praia de areia alva e tudo mais, eu achava muito estra-
nho, diferente do passeio na comunidade com os meus pais, 
onde nós visitávamos as casas dos parentes, conversávamos, 
tomávamos pajuaru, comíamos damorida e frutas diversas. 
Puxa! Tempos que não voltam jamais! Outra ação em relação 
à qual procurei me policiar foi não me envolver com bebidas 
alcoólicas durante todo o período de internato, pois quem se 
envolvesse seria mandado de volta para a comunidade de ori-
gem. Temia ser repreendido, seja lá qual fosse o motivo, sempre 
convivendo da melhor forma possível, seguindo o regimento da 
casa, me esforçando para alcançar os objetivos pelos quais eu 
estava ali. E o objetivo maior era me formar e retornar para a co-
munidade para ajudar, ser um catequista dinâmico. Trabalhava 
em um horário e estudava no outro, com atenção nas diversas 
atividades das funções que exercia.

Com o passar do tempo, estudo, trabalho e oração foram 
virando rotina, afinal, foram quatro anos no internato. Eu estu-
dava pela tarde, de segunda a sexta-feira, e trabalhava 
pela manhã, até sábado. Durante a noite, na semana, es-
tudávamos das 19h às 21h, eram momentos para leitura, 
pesquisa e feitura das tarefas das aulas do dia.

Durante a semana, todas as manhãs, antes do café, 
pelo menos meia hora de círculo bíblico7 era obrigatória 
para todos aqueles que estivessem livres. Enquanto 
isso, outro grupo estaria nas funções de apoio ou lo-
gística, como limpar os espaços de convivência, colher 
verduras na horta e entregá-las na cozinha, cuidar da 
pocilga e do aviário, tirar leite das vacas, fazer o abate 
do boi, abrir a carne e salgá-la, pois não tinha energia 
elétrica permanente para armazená-la. Por isso, esse 
grupo não participava das orações e reflexões durante 
as manhãs.

7 
O 

cí
rc

ul
o 

bí
bl

ic
o 

co
ns

is
ti

a 
na

 le
it

ur
a 

de
 t

ex
to

 
bí

bl
ic

o 
e 

to
do

s 
de

ve
ria

m
 f

az
er

 a
 s

ua
 in

te
rp

re
ta

-
çã

o 
or

al
, r

el
ac

io
na

nd
o-

a 
co

m
 o

 d
ia

 a
 d

ia
 d

e 
su

a 
vi

da
 o

u 
fo

rm
aç

ão
. 



5
5

Éramos cobrados que tirássemos boas notas, pois 
tínhamos muito tempo para estudar. E isso era muito 
importante, porque entre nós mesmos havia uma compe-
tição para ver quem tirava as melhores notas, o que nos 
incentivava a ter mais dedicação e esforço para estarmos 
preparados no dia da prova.

Acredito que a minha participação, tanto na comuni-
dade, durante as férias, quanto no internato, durante a 
minha formação, era considerada boa e foi decisiva para 
eu ser convidado pelo padre-diretor a continuar morando 
no internato e trabalhando na escola local. Fui contrata-
do como professor pelo Governo do Território Federal de 
Roraima, para dar aula na escola da Missão, e me compro-
meti a prestar trabalho “voluntário” como Assistente8 de 
alunos Indígenas internos, ali mesmo no internato.

No ano de 1980, o governo implantou o projeto de 
formação para professores que atuavam nas escolas da 
zona rural de Roraima, o Magistério Normal Parcelado, ofertado 
pela Escola de Formação de Professores de Boa Vista, com etapas 
durante as férias. Nesse projeto, incluíram-se os professores das 
malocas, porque eram considerados professores de zona rural.

Foi quando tive oportunidade de estudar o 2º Grau, especifica-
mente o Magistério, ao matricular-me nesse curso. Essa formação 
foi concomitante à minha função de docência. O curso de forma-
ção de professores era ofertado em Boa Vista, duas vezes por ano. 
A primeira etapa acontecia durante as férias do início do ano, se 
estendendo por mais um mês (janeiro e fevereiro), e também du-
rante o recesso escolar do mês de julho. Era muito bacana e, em-
bora não fosse um curso específico para os professores Indíge-
nas, ajudou a construir e a fortalecer caminhos para a consciência 
do respeito à diversidade, visto que tinham professores negros e 
a coordenação do curso era sensível a essa política. Recebíamos 
uma ajuda de custo (bolsa de estudo) durante a etapa presencial. 
Concluí o curso somente em l986, porque, ao sair da Missão São 
José, rompidas as relações com os seus diretores, eu fui obrigado 
pelo sistema a pedir demissão do trabalho. Naquele ano, a secre-
tária de Estado da Educação era uma Madre, Irmã Cristina, e não 
me foi concedida a transferência para outra escola, pois queriam 
a todo o custo que eu permanecesse na escola da Missão. Diante 
disso, não me curvei à imposição, pedi demissão e fui trabalhar na 
iniciativa privada, em Boa Vista, durante um ano, em 1983, quando 

8 
Pe

ss
oa

s 
de

 c
on

fia
nç

a 
es

co
lh

id
as

 p
el

os
 d

ire
-

to
re

s 
do

s 
in

te
rn

at
os

 q
ue

 m
on

it
or

av
am

 o
s 

al
un

os
 

in
te

rn
os

 e
m

 t
od

as
 a

s 
su

as
 a

ti
vi

da
de

s;
 c

om
 a

 
fu

nç
ão

 d
e 

fis
ca

liz
ad

or
.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 M

em
ór

ia
s

5
6

nasceu a minha primeira filha, Joicilene. Fui chamado pela Se-
cretaria de Educação, recontratado na função de professor, 
em 1984, também retornando aos meus estudos do Magis-
tério, em 1985, quando, então, pude prosseguir e concluir o 
curso no ano seguinte.

Ser professor e assistente na  
Missão São José/Surumu – de 1979 a 1982

No ano de 1979, com 17 anos de idade, fui contratado 
pelo Governo do Território Federal de Roraima como 
Regente de Ensino, exercendo a função de professor 

na Escola Padre José de Anchieta, localizada na Missão São 
José/Surumu.

A partir desse ano, tive que iniciar uma nova convivência, 
agora como assistente no internato e professor na escola. Ser 
docente era um desafio, porque eu estava ali, sem a mínima pre-
paração para a docência, e nunca na minha vida tinha ministrado 
aula. Comecei a trabalhar com crianças da 4a série com todas as 
disciplinas, e de 5a a 8a série com a disciplina de Ciências. 

O problema eram os alunos, meus colegas de diversões, 
jovens com a minha idade, outros com mais anos que eu. Eu 
me sentia inseguro, imaginava que essas pessoas não iam me 
respeitar, achava que eu não teria suporte moral com as crian-
ças ou então que, a qualquer momento, não teria domínio do 
assunto que estava trabalhando – o que durou pelo menos um 
ano. Aprendi muito com os meus colegas professores, até mes-
mo por conta do sistema de ensino que cobrava muito sobre 
planejamento pedagógico e regência em sala de aula.

A visão analítica que tenho é que, em 1979, entrei no 
círculo vicioso do modelo tradicional de educação que era 
ofertado ao povo brasileiro. Segundo Paulo Freire, a educação 
que impõe, oprime e exclui é a educação bancária. Eu aprendi 
a ser um pouco disso como professor, porque assim o siste-
ma me modelou: a ser rígido com os alunos, querer que eles 
mantivessem a ordem absoluta, que agissem como eu achava 
que era o correto, com pouco diálogo para a conscientização 
e mais imposição – e reprovar aluno era o meu objetivo, acre-
ditando que a reprovação seria um instrumento de punição 
eficiente e capaz de exemplificar.



5
7

Procurava dificultar a aprendizagem do aluno, agindo como um 
“depositador” de conhecimentos, e os alunos eram os depósitos va-
zios. A experiência durante quatro anos naquela unidade, ministran-
do as disciplinas de História e Geografia, Educação Moral e Cívica 
(EMC) e Organização Social e Política Brasileira (OSPB), foi mais uma 
escola de formação para mim do que de formação para os alunos. 
A convivência com outros professores, de um lado, e com os alunos 
internos, do outro, me proporcionou conhecimento, amadurecimen-
to e mudança para ser um docente que pudesse repassar aos meus 
alunos os conhecimentos necessários que servissem de suporte 
para que cada um exercesse a sua cidadania.

Ser assistente de alunos internos foi outro desafio conco-
mitante ao início da docência, principalmente porque a relação 
entre assistente e interno era vista como desarmoniosa, pois os 
assistentes anteriores eram rígidos e infligiam aos internos as 
atividades de penitência, sob sol escaldante, principalmente aos 
ditos “rebeldes”, aos “preguiçosos”, àqueles que infringiam o 
regulamento da casa – e, por isso, eram chamados pelos internos 
de “chefes”.

Diante desse quadro de relação, eu era superior aos parentes e 
inferior aos diretores do internato, e precisava desconstruir essa 
relação existente e construir uma nova relação que me identi-
ficasse com os internos. Essa nova proposta de construção de 
relação passa a ser discutida no planejamento anual das ações 
do internato, ocasião na qual incluímos festas dançantes, duas 
ou três vezes por ano, participação em eventos fora do colégio 
e outras atividades de socialização entre internos masculinos e 
femininos, entre a Missão São José e a comunidade Indígena, dan-
do a compreender que o exercício da interculturalidade estava 
presente e começava a ser respeitado. 

Estávamos em 1982, e já percebíamos muitas mudanças, como o 
ensino da língua uma vez por semana. Porém queríamos mais, quería-
mos que fosse respeitada a especificidade dos alunos, principalmen-
te a referente aos valores culturais. E para terminar essa minha rela-
ção com a Missão São José, decidi sair da escola que funcionava nas 
dependências da Missão. Primeiro, porque constituí uma família, me 
casei com Josilenilda, interna do colégio, e precisava dar mais aten-
ção a ela. Segundo, porque havia um conflito de ideias entre mim e os 
superiores, pois já não aceitava a subalternidade e não podia avançar 
na caminhada iniciada. Por isso, a alternativa foi romper, me afastan-
do daquela instituição, causando a minha saída até do emprego.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 M

em
ór

ia
s

5
8

Ser "índio professor" em escola não Indígena 

Em 1984, depois de ficar afastado por um ano da educação, 
recebi o convite da Secretaria de Educação para voltar a 
ser professor em uma escola não Indígena no Município de 

São João da Baliza. Aceitei o convite, permanecendo durante 
um ano na sede do município, queria a todo custo voltar a ser 
professor, dar aulas, ter contato com crianças.

Estar em contato direto com alunos de outras culturas foi 
uma experiência muito interessante que valeu a pena. Assumi 
uma turma de 4a série, com 48 alunos, vindos de famílias de ori-
gens diversas: a maioria, humilde, e uma parcela, de classe média. 

Os de origem humilde eram nordestinos e nortistas e havia 
alguns sulistas pobres. Também ministrava aulas nas discipli-
nas de EMC, OSPB e Geografia para alunos de 5a a 8ª séries, 
que também tinham as mesmas características e origens dos 
alunos da turma de 4a série, com a diferença de que esses 
eram adolescentes e aqueles outros, adultos.

A relação entre professor e aluno mudou, e isso serviu de 
referencial para que eu pudesse repensar o meu conceito de 
professor. Com o contato direto com diversas culturas, ou-
vindo todos os dias o sotaque do menino-aluno nordestino, o 
chiado da fala do amazonense, o “tchê” do gaúcho ou então 
o “uai” do mineiro na sala de aula, percebi o quanto as pes-
soas valorizavam o seu diferente, o seu jeito de ser no meio 
em que conviviam, e não tinham vergonha de ser o que eram 
e de falar como falavam. Isso fortaleceu ainda mais a minha 
identidade étnica, me ajudando a incorporar o meu espírito 
Indígena e retornar à minha comunidade natal, para assumir 
o compromisso até então não assumido desde a formação 
ginasial. Isso foi a gota d’água para que eu começasse a 
pleitear, o mais rápido possível, a minha transferência para a 
escola da maloca de onde saí.

Sendo professor Indígena na escola Indígena

No ano de 1985, a Secretaria de Educação atendeu à mi-
nha solicitação de transferência para a escola da minha 
comunidade, Boqueirão. Fui recebido na comunidade, 

com muito carinho, depois de dez anos ausente das ativi-



5
9

dades normais ou como morador permanente. Assumi 
a gestão administrativa da escola, e isso foi motivo de 
discórdia entre alguns professores não Indígenas, que 
não aceitaram ser comandados por um “caboclo”9, visto 
que todos os gestores que me antecederam não eram 
Indígenas e, pela primeira vez, um professor Indígena 
assumia a direção naquela escola. Isso era mais do que 
novidade. Era uma coisa nova para uns e o cúmulo do 
absurdo para outros. Para uma escola ou localidade que 
passou 50 anos convivendo com imposição, obviamente 
é de se estranhar quando, de repente, uma pessoa-filha 
da comunidade chega e assume o leme das atividades.

Fiquei como diretor na escola até a metade do ano 
de 1992. De início, me reuni com a Associação de Pais 
e Mestres (APM) da escola e outros pais aliados. Ela-
boramos um planejamento de trabalho coletivo, com a 
finalidade de alavancar a autoestima dos pais, pois o 
diretor anterior lhes aplicara uma rasteira, levando consigo obje-
tos exclusivos da escola e os recursos arrecadados em eventos 
organizados. Fizemos denúncias que, posteriormente, transforma-
ram-se em um processo administrativo na Secretaria de Educação 
contra aquele funcionário. 

Começou uma aproximação visível entre escola e comunidade, 
pais e professores, professores e alunos. A relação entre escola 
e comunidade se deu de forma tão forte, que os professores se 
faziam presentes nas reuniões comunitárias; assuntos pertinen-
tes à educação entravam na pauta da reunião para serem debati-
dos por todos; nos planejamentos de trabalhos comunitários, os 
professores estavam envolvidos; nos trabalhos da escola, os pais 
participaram; e, nos eventos da escola, todos estavam presentes.

A relação entre professores e pais foi se fortalecendo na 
socialização dos problemas e êxitos vivenciados pelos alunos, 
seja no dia a dia na sala de aula ou nos resultados finais de seus 
desempenhos. Já a relação entre professores e alunos tornou-se 
mais forte quando foram realizadas as atividades extraclasse, 
como excursões de estudo, sexta-cultural e outras ações que 
não se realizavam porque os gestores anteriores não reconheciam 
outras maneiras de ensinar.

As aulas foram sendo repensadas através de outras metodo-
logias de ensino, com ludicidade e mais participação dos próprios 
alunos no planejamento das atividades e dos eventos da escola. O 

9 
Os

 d
ic

io
ná

rio
s 

co
ns

id
er

am
 c

om
o 

“c
ab

oc
lo

” 
o 

m
es

ti
-

ço
 d

e 
br

an
co

 c
om

 ín
di

o.
 E

m
 R

or
ai

m
a,

 o
 t

er
m

o 
é 

m
ui

to
 

us
ad

o 
pe

lo
s 

nã
o 

In
dí

ge
na

s,
 c

om
 s

en
ti

do
 p

ej
or

at
iv

o,
 

pa
ra

 id
en

ti
fic

ar
 q

ua
lq

ue
r I

nd
íg

en
a 

ou
 d

ep
re

ci
á-

lo
.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 M

em
ór

ia
s

6
0

produto desse trabalho foi visto nos resultados finais, com me-
nos reprovações, menos desistências de alunos, mais interesse 
e maior valorização deles por parte do professor.

Como diretor da escola, viabilizei a implantação da moda-
lidade Educação de Jovens e Adultos (EJA) no segundo seg-
mento (de 5a a 8a séries), através de um programa estadual 
para essa faixa etária, chamado Projeto Piracema, em 1992. As 
pessoas que não estudaram na idade convencionada passa-
ram a frequentar a escola e tiveram oportunidade de concluir 
seus estudos. Lembro-me de que várias senhoras começaram 
a estudar, e os comentários corriam soltos na comunidade 
de que “papagaio velho não aprende a falar”. Foram muitas 
as dificuldades para elas, pois, como as aulas eram noturnas, 
tinham que enfrentar a escuridão, a chuva e, às vezes, vinham 
até adoentadas, isso sem falar nos problemas familiares (fi-
lhos, maridos e tudo mais que imaginamos). Mas valeu a pena, 
porque, ao concluírem o curso, ingressaram no Magistério 
Indígena e, consequentemente, tomaram-se professoras na 
comunidade. A exemplo disso, temos professoras que conclu-
íram o Magistério, fizeram o concurso público específico para 
professores Indígenas ofertado pelo estado e, hoje, são do 
quadro efetivo.

Também implantamos as séries finais do Ensino Fun-
damental (5a a 8a séries), com o ensino da língua Indígena 
Macuxi a partir das séries iniciais. Assim, os jovens tiveram a 
oportunidade de concluir os seus estudos na comunidade, 
perto de seus familiares.

Portanto, naquela comunidade, foram muitas as iniciativas de 
preparação dos jovens Indígenas para estudar e ser capazes de 
ajudar, de alguma forma, a sua comunidade a atender à demanda 
existente há muitos anos nas áreas da educação, da saúde, do 
social, da sustentabilidade, da economia e do ambiente – enfim, 
em favor da vida do povo Indígena. Atualmente, muitos profes-
sores que estão trabalhando naquela unidade escolar tiveram o 
meu apoio, recebendo nosso encaminhamento para ser contra-
tados, para fazer sua formação continuada, valorizar o seu povo, 
lutar pelos seus direitos, fazer respeitar a diferença e reconhe-
cer a escola como parte da comunidade.



6
1

Na Divisão de Educação Indígena  
e no movimento dos professores Indígenas

No período entre 1992 e 1994, passei por uma experiência 
que não posso deixar de mencionar. Saí da escola como 
gestor e fiquei lotado na Divisão de Educação Indígena 

(DEI), da Secretaria de Educação, em que o professor Sebastião 
Bento era o chefe. Ele me convidou para fazer parte de sua asses-
soria e, em outros momentos, ser articulador da Organização dos 
Professores Indígenas de Roraima (OPIRR), pois, até aquele mo-
mento, era o coordenador da instituição.

Planejamos, organizamos e realizamos assembleias da Opir 
em locais considerados estratégicos, como a que foi realizada 
na antiga sede da Funai, na Fazenda Nacional São Marcos, região 
do Baixo São Marcos e na comunidade Indígena Raposa, onde o 
número de professores Indígenas era expressivo, visto que, nessa 
conjuntura política, o movimento era muito jovem, e pouca gente 
acreditava nele.

Ainda estava no trabalho de divulgação e conscientização 
para o fortalecimento da Educação Escolar Indígena em Roraima, 
onde, dentre as propostas de ação, havia o Magistério Indígena. 
Ele ainda estava em fase de elaboração de seu Projeto Político 
Pedagógico, pois era uma proposta inédita de formação específi-
ca, iniciando o curso em 1994, com 70 alunos. E nessa elaboração 
foram várias reuniões com os técnicos da Seduc - RR, lideranças, 
professores Indígenas e especialistas para a construção de uma 
proposta que respondesse às demandas das comunidades, por 
ser um curso inovador e específico para Indígenas.

Ainda como membro da assessoria da DEI, viajava para as 
regiões, visitando as escolas Indígenas. Nessas viagens, nos 
deparamos com situações diversas pelas quais as escolas In-
dígenas ainda passam, como falta de material didático básico 
(lápis, caderno, borracha), falta de merenda escolar, merenda com 
prazo de validade vencida ou, ainda, presença apenas de gêneros 
alimentares que não eram do hábito alimentar das crianças, falta 
de professor, de pessoal de apoio e administrativo (merendeiras, 
zeladores, secretários).

Em muitas escolas, consideradas multiseriadas e unidocentes, 
onde os alunos eram poucos, havia apenas um professor que fazia 
de tudo – o trabalho de merendeiro, zelador, secretário e diretor –, 
menos o planejamento da sua aula. Na maioria das comunidades, a 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 M

em
ór

ia
s

6
2

escola funcionava em estruturas construídas pelas próprias 
pessoas, no modelo tradicional (madeira roliça, parede de 
adobe ou enxameado — madeira e barro, cobertura de palha 
de buriti, piso de barro batido), funcionando em dois turnos, 
com o professor trabalhando 20h semanais. Em outras, havia 
professores voluntários trabalhando há mais de dois anos, 
com ajuda apenas da comunidade ou da região, sem apoio da 
Seduc-RR.

Eram muitas as reclamações que as comunidades faziam 
do professor, desde a falta na escola (não aparecer para dar 
aula) até na comunidade (a sua não participação nos traba-
lhos e nas reuniões comunitárias). Por outro lado, o profes-
sor argumentava em sua defesa que dependia da Seduc-RR 
para a liberação do material, da merenda, do seu pagamento 
salarial, e falava da distância para se deslocar até a cidade, 
da dificuldade de trazer até a escola todos esses materiais, 
devendo pagar o transporte, fretar carro com preço altíssimo.

Como representantes do poder público que deveria solu-
cionar os problemas, o máximo que fazíamos era anotar tudo. 
Embora não solucionássemos os problemas, encaminhávamos 
todas as queixas a quem tinha a incumbência de resolvê-las. 
Fazíamos o nosso papel de educador, de conscientização 
para a valorização da escola Indígena, da importância que 
tem a “educação escolar Indígena, específica e diferencia-
da, bilíngue e intercultural”, do papel preponderante que a 
comunidade exerce para a autonomia de ter uma escola e 
um professor Indígena, da valorização e da manutenção do 
ensino da língua Indígena também na escola.

Sendo diretor de escola Indígena

Em 1995, depois de dois anos e meio afastado para estu-
do na cidade de Boa Vista, retornei à minha comunidade 
natal, onde assumi a gestão administrativa da escola 

(direção da escola). Fiquei como diretor da escola por quatro 
anos e, durante esse período, os trabalhos entre a escola e 
a comunidade ficaram mais fortalecidos. Foi feita a primeira 
formatura dos concluintes do Ensino Fundamental regular e 
Educação de Jovens e Adultos (EJA); construímos as casas 
de apoio para os professores; o quadro de servidores foi 



6
3

acrescido com professores, pessoal de apoio e administrativo, 
valorizando o pessoal da própria comunidade. Além disso, ou-
tras pessoas que, havia vários anos, tinham ido morar na capital 
se empregaram no governo ao saber das facilidades de voltar e 
poder contribuir na comunidade, desenvolvendo suas atividades 
como funcionários públicos. Também foram valorizados na escola, 
e alguns jovens que tinham terminado o Ensino Médio foram cha-
mados para compor o quadro de servidores.

Hoje, depois de uma profunda reflexão, vejo que naquela 
escola foram muitos os pontos negativos, pois a época justifica 
o porquê de sermos profissionais linha dura, formados por uma 
educação bancária, como descrita por Paulo Freire:

Na concepção “bancária” que estamos criticando, para a qual a 
educação é o ato de depositar, de transferir valores e conheci-
mentos, não se verifica nem pode verificar-se essa superação. 
Pelo contrário, refletindo a sociedade opressora, sendo dimensão 
da “cultura do silêncio”, a “educação” “ bancária” mantém e esti-
mula a contradição. Daí, então, que nela: 
a) o educador é o que educa; os educandos, os que são educados; 
b) o educador é o que sabe; os educandos, os que não sabem; 
c) o educador é o que pensa; os educandos, os pensados; 
d) o educador é o que diz a palavra; os educandos, os que a es-
cutam docilmente; 
e) o educador é o que disciplina; os educandos, os disciplinados; 
f) o educador é o que opta e prescreve sua opção; os educandos 
os que seguem a prescrição; 
g) o educador é o que atua; os educandos, os que tem a ilusão 
de que atuam, na atuação do educador; 
h) o educador escolhe o conteúdo programático; os educandos, 
jamais ouvidos nesta escolha, se acomodam a ele; 
i) o educador identifica a autoridade do saber com a sua auto-
ridade funcional, que se opõe antagonicamente à liberdade dos 
educandos; estes devem adaptar-se às determinações daquele; 
j) o educador, finalmente, é o sujeito do processo; os educandos, 
meros objetos (Freire, 1987, p. 34).

Porém era necessário que alguém começasse a mudança para uma 
educação libertadora, em que a comunidade estudantil fosse a joia 
a ser cuidada. Fico orgulhoso e engrandecido por ter dado o ponta-
pé inicial dessa empreitada na educação escolar Indígena na Escola 
Marechal Rondon, pois Freire reforça muito bem isso, assim:



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 M

em
ór

ia
s

6
4

É que, se os homens são estes seres e se sua vocação on-
tológica é humanizar-se, podem, cedo ou tarde, perceber a 
contradição em que a “educação bancária” pretende mantê-
-los e engajar-se na luta por sua libertação. [...] Um educador 
humanista, revolucionário, não há de esperar esta possibi-
lidade. Sua ação, identificando-se, desde logo, com a dos 
educandos, deve orientar-se no sentido da humanização de 
ambos. Do pensar autêntico e não no sentido da doação, da 
entrega do saber. Sua ação deve estar infundida na profun-
da crença nos homens. Crença no seu poder criador (Freire, 
1987, p. 35).

Em 1998, fui transferido para a escola Nossa Senhora da 
Glória, na comunidade Indígena Boca da Mata, região São 
Marcos, no Município de Pacaraima. Permaneci, ali, durante 
quatro anos, como gestor administrativo e professor. A escola 
ofertava apenas as séries iniciais do Ensino Fundamental, 
com um número reduzido de alunos, porque passava por um 
momento de dificuldade de gestão. Assumindo a direção da 
escola, fiz um diagnóstico da situação da relação entre esco-
la e comunidade, e o produto não era dos melhores: havia de-
safios a serem vencidos, assim como metas a serem construí-
das e alcançadas. Animamos os pais de que era preciso juntar 
forças para caminharmos lado a lado, sermos parceiros. Eram 
muitos os problemas dos jovens, principalmente referentes à 
evasão escolar, à reprovação ao final do ano, à discriminação 
e ao preconceito com os alunos Indígenas que estudavam na 
sede do município, a 22km da comunidade. O que fazer para 
resolver tamanho problema?

Implantamos as séries finais do Ensino Fundamental na 
escola da comunidade, transferimos todos os alunos que 
estudavam fora para a nossa escola, investimos na formação 
de pessoal para contribuir como docentes na escola, assim 
como pessoal de apoio e administrativo (a exemplo da se-
nhora Auristela, que, pelo Programa Municipal “Meu primeiro 
emprego”, auxiliava a secretaria da escola durante duas horas 
diárias e, às vezes, até mais, ganhando uma ajuda simbólica 
de R$30,00). Alunos de outras comunidades também foram 
contemplados e valorizados, efetuando sua matrícula e, con-
sequentemente, estudando na escola, trazendo, depois, sua 
família para morar na comunidade, pela necessidade de estu-
dar, tudo pela motivação que dávamos para ele se formar.



6
5

Foi disponibilizado, também, o Ensino Médio, através de um 
programa estadual denominado Projeto Estadual de Telecurso 
do Ensino Médio (Petem). Mesmo não sendo um curso específico 
para Indígenas, era melhor do que o que ofereciam na sede do 
município, porque as pessoas interessadas tiveram oportunidade 
de concluir seus estudos sem sair da comunidade. A oferta do 
ensino da língua Indígena foi solucionada através da contrata-
ção do jovem Aurélio, nascido na comunidade, como professor de 
língua Indígena taurepang, hoje professor licenciado; bem como 
a transferência de um docente da língua macuxi para a nossa es-
cola. Junto com a comunidade, mudamos o nome da escola para 
Escola Estadual Indígena Antonio Horácio, para homenagear um 
dos primeiros moradores e liderança da comunidade. Para ajudar 
na administração e canalizar os recursos, criamos a Associação de 
Pais e Mestres (APM) na escola. Devido à aproximação da escola 
com a comunidade, também se aproximaram os professores da 
rede da municipal e estadual que trabalhavam na sede do muni-
cípio, sendo muitas as visitas de cordialidade, os encontros para 
estudo da legislação educacional, de escolha de livros didáticos, 
desfile nas datas cívicas na sede do município e outros eventos, o 
que, para nós, povos e professores Indígenas, foi um momento de 
aprendizagem e de formação profissional.

A cultura foi o ponto alto na minha gestão, pois fazíamos a 
sexta-cultural, realizávamos excursão de lazer e de estudo, ajuda-
mos na vigilância e na fiscalização da Terra Indígena São Marcos, 
revitalizamos a dança do parichara – embora não tenha sido nada 
fácil, pelo fato de a maioria das pessoas da comunidade ser evan-
gélica. Mas valeu a pena o esforço de lutar. Sinto-me gratificado 
pela grande compreensão que a comunidade teve em confiar no 
meu trabalho e perceber que os resultados agora dão bons fru-
tos, como uma escola motivada e de qualidade, com jovens com 
formação de Ensino Médio completo.

Considerações Finais:  
refletindo sobre ser professor Indígena

Eu fui contratado como Regente de Ensino, ministrando aula 
na escola em que conclui o Ginásio, permanecendo, ali, 
durante quatro anos. Durante esse período, cresci intelectu-

almente, reconheço que a minha bagagem cultural se avolumou, 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 M

em
ór

ia
s

6
6

mas esse crescimento não estava respondendo aos anseios 
do meu povo, da minha maloca, da minha cultura. Sentia que 
eu era apenas um professor, sem identidade étnica – havia 
um falseamento. Eu tinha desviado do caminho do compro-
misso que assumi perante a comunidade, o de retornar ao 
concluir os estudos.

Esse Fausto educador, que é Indígena não tão consciente, 
tem um status de professor, mas, por não valorizar ou não 
estar fortalecendo sua cultura, é um mero “índio professor”.

O professor faz tudo certinho: planeja, executa, avalia, re-
dimensiona e propõe mudanças. Mas mudanças de quê? Para 
quê? Onde está a sua identidade étnica?

Foi somente em 1984, a partir da experiência no Município 
de São João da Baliza, como professor, com uma realidade 
completamente diferente das populações Indígenas, é que 
consegui despertar a minha identidade étnica. Percebi que 
algo estava fora do lugar, que havia uma desarmonia no que 
estava fazendo, pois não conseguia dialogar com os meus va-
lores. O valor é o meu lugar, a minha maloca, o meu povo.

A primeira conquista foi a minha transferência de escola, 
em 1985, para a escola Marechal Rondon, da minha comuni-
dade. Assumo a direção daquela unidade e inicia-se, de fato, 
um trabalho de fortalecimento, de valorização cultural e de 
identidade étnica. Esse novo personagem, conscientemente, 
assume sua etnicidade como “professor Indígena”, capaz de 
lutar e defender seus direitos.

E acredito que professor Indígena é isso: defensor do seu 
povo, da sua terra, da sua cultura, da sua língua, articulador 
da educação Indígena, formador de opinião e propositor de 
soluções para os problemas.

O professor Indígena que se prepara e se atualiza no seu 
mundo é um educador.

Referências

BRASIL. Ministério da Educação. Referencial Curricular Na-
cional para as Escolas Indígenas. Brasília: SEF/MEC, 1998.

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de 
Educação. Câmara de Educação Básica. Resolução no 03 /
CEB-CNE, de 10 de novembro de 1999. Fixa as diretrizes nacio-



6
7

nais para o funcionamento das escolas Indígenas. Disponível em: 
http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/rceb03_99.pdf

BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de Educação Fun-
damental. Referenciais para Formação de Professores Indígenas. 
Brasília: MEC/SEF, 2002.

BUENO, Belmira Oliveira. O método autobiográfico e os estudos 
com histórias de vida de professores: a questão da subjetividade. 
Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 28, n. 1, p. 11-30, jan./jun. 2002.

D‘ANGELES, Wilmar da Rocha. Propostas para a formação de 
professores Indígenas no Brasil. Aberto, Brasília, v. 20, n. 76, p. 13-
18, jul. 2002.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 17. ed. Paz e Terra: Rio de 
Janeiro, 1987.

GIROUX, Henry Armand. Professores como intelectuais transfor-
madores. In: GIROUX, Henry Armand. Os professores como inte-
lectuais: rumo a uma pedagogia crítica da aprendizagem. Porto 
Alegre: Artes Médicas, 1997.

GOMES, Nilma Lino; SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves e (org.). 
Experiências étnico-culturais para a formação de professores. 
Belo Horizonte: Autêntica, 2002.

GRUPIONI, Luís Donisete Benzi. Experiências e desafios na for-
mação dos professores Indígenas no Brasil. Aberto, Brasília, v. 20, 
n. 76, p. 13-18, jul. 2002.

GUEDES-PINTO, Ana Lúcia. Memorial de formação: registro de um 
percurso. Disponível em: http://www.fe.unicamn.br/ensino/gradua-
cao/downloads/0roesf-AnaGuedes.ndf.  Acesso em: 28 maio 2007.

MENEZES, Luiz Carlos. Só o bom professor salva. Revista Nova 
Escola, São Paulo, n. 202, maio 2007.

MONTE, Nietta Lindenberg. Registros de práticas de formação. 
Aberto, Brasília, v. 20, n. 76, p. 19-33, jul. 2002.

NÓVOA, António (org.). Profissão professor. Porto: Porto Editora, 
1991.

ORGANIZAÇÃO DOS PROFESSORES INDÍGENAS DE RORAIMA 
(OPIRR). Documento final da XV Assembléia da Organização dos 
Professores Indígenas de Roraima. Maturuca: Opir, 2007.

PASSEGGI, Maria da Conceição. As duas faces do memorial aca-
dêmico. Revista Odicéia, 2002, v. 9, n. 13-14, p. 5-75.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 M

em
ór

ia
s

6
8

PASSEGGI, Maria da Conceição. Memoriais de formação: 
processos de autoria e de (re)construçao identitária. Comu-
nicação apresentada na III Conferência de Sócio-cultural, no 
período de 16 a 20 de julho de 2000.

PERRENOUD, Philippe. A prática refiexíva no oficio de 
professor: profissionalização e razão prática. Porto Alegre: 
Artmed Editora, 2002. 232p.

PRADO, Guilherme do Val Toledo; SOLIGO, Rosaura. Memorial 
de Formação: quando as memórias narram a história de for-
mação.... In: PRADO, Guilherme do Val Toledo; SOLIGO, Rosaura. 
(org.) Porque escrever é fazer história: revelações, subversões 
e superações. Campinas, SP: Editora Alínea, 2007, p. 45-59.

RODRIGUES, Aryon Dall’lgna. Sobre as línguas Indígenas e 
sua pesquisa no Brasil. Disponível em: http://cienciaecultura.
bvs.br/scielo.nhn? id=S0009-67252005000200018&script=-
sei arttext. Acesso em: 28 maio 2007.

SACRISTÁN, José Gimeno. Consciência e acção sobre a prá-
tica como libertação profissional dos professores. In: NÓVOA, 
António (org.). Profissão professor. Porto: Porto Editora, 1991.

SANTOS, Gildenir Carolino. Roteiro para elaboração de me-
morial. Campinas: Unicamp, 2005.

SILVA, Rosa Helena Dias da. Afinal, quem educa os edu-
cadores Indígenas?. In: GOMES, Nilma Lino; SILVA, Petronilha 
Beatriz Gonçalves e (org.). Experiências étnico-culturais para 
a formação de professores. Belo Horizonte: Autêntica, 2002.

SILVA, Aracy Lopes da; GRUPIONI, Luís Donisete Benzi. Te-
mática Indígena na Escola: novos subsídios para professores 
de 1º e 2º graus. Brasília, MEC/MARI/ Unesco, 1995. 

VEIGA, Ilma Passos Alencastro; AMARAL, Ana Lúcia (org.). 
Formação de professores: políticas e debates. Campinas: 
Papirus, 2015.

VEIGA, Juracilda; D’ANGELIS, Wilmar da Rocha (org.). Escola 
Indígena, identidade étnica e autonomia. Campinas: Associa-
ção de Leitura do Brasil; Instituto de Estudos da Linguagem / 
Unicamp, 2003.



6
9



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
7

0

A FORMAÇÃO 
INTERCULTURAL  
DE GESTORES  
NO CAMPO DA 
SAÚDE INDÍGENA

Ariosmar Mendes Barbosa. 
Graduado em Ciências Econômicas pela 
Universidade Federal de Roraima (2006) e 

com Mestrado em Economia pela Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul (2012), é professor 
efetivo da Universidade Federal de Roraima, no 
Curso de Gestão em Saúde Coletiva Indígena do 
Instituto Insikiran de Formação Superior Indíge-
na/UFRR.

Ana Paula Barbosa Alves. 
Graduada em enfermagem, é doutora em 
Ciências Ambientais (Recursos Naturais), 

pelo Programa de Pós-Graduação em Recursos 
Naturais (PRONAT-UFRR) e mestre em Ciências da 
Saúde pelo PROCISA/UFRR. É docente do Curso 
de Graduação em Gestão em Saúde Coletiva Indí-
gena do  Instituto Insikiran de Formação Superior 
Indígena/UFRR.



7
1

Introdução

A Universidade Federal de Roraima (UFRR) começou suas ati-
vidades em 1989, destacando-se como a primeira institui-
ção federal de ensino superior no Brasil a criar uma unidade 

acadêmica dedicada à formação de Indígenas. Em 2001, foi criado 
o Núcleo Insikiran de Formação Superior Indígena, oficializado pela 
Resolução nº 015/2001-CUni (UFRR, 2001), que, em 2009, evoluiu 
para o Instituto Insikiran de Formação Superior Indígena, confor-
me a Resolução nº 009/2009-CUni (UFRR, 2009). O Instituto Insiki-
ran tem como missão o desenvolvimento profissional dos Indíge-
nas de Roraima de maneira específica, diferenciada e intercultural, 
em colaboração com lideranças, professores, comunidades e 
organizações Indígenas, bem como a sociedade em geral (Freitas, 
2017).

O nome Insikiran é inspirado na cosmologia dos povos que ha-
bitam o Monte Roraima. Para os Macuxi, um dos grupos Indígenas 
da região, Insikiran representa um dos filhos guerreiros de Maku-
naimî e irmão de Anikê, figuras centrais em suas tradições cultu-
rais. A criação do Instituto foi uma resposta à demanda expressa 
pela Carta de Canauanim, de 2001, redigida durante a Assembleia 
Geral da Organização dos Professores Indígenas de Roraima 
(OPIRR), refletindo o compromisso da UFRR com a educação Indí-
gena (Freitas; Alves; Barbosa, 2020; Freitas, 2017). Atualmente, em 
2024, o Instituto Insikiran oferece três cursos de graduação desti-
nados especificamente aos Indígenas: uma Licenciatura Intercul-
tural para formação de professores, criada na origem do Instituto, 
e dois bacharelados introduzidos posteriormente – o Curso de 
Gestão Territorial Indígena, em 2009, e o Curso de Graduação em 
Gestão em Saúde Coletiva Indígena, em 2012. Além dos cursos 
de formação, o Insikiran também realiza atividades de pesquisa e 
extensão, apoiadas por parcerias diversas, fortalecendo seu papel 
no desenvolvimento educacional e cultural Indígena.

O Insikiran atua sob uma perspectiva interdisciplinar na for-
mação de estudantes Indígenas, promovendo o diálogo entre os 
diversos campos do conhecimento e os saberes tradicionais dos 
povos Indígenas, de maneira contextualizada. Essa abordagem 
representa um exercício de interculturalidade, integrando conhe-
cimentos técnico-científicos e tradicionais.

A implementação de políticas específicas de acesso ao Ensino 
Superior para Indígenas na UFRR tem facilitado a expansão de 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
7

2
vagas, tanto em cursos exclusivamente destinados a esses 
estudantes quanto pela criação de vagas adicionais nos 
demais cursos da instituição. Essas medidas visam a atender 
às demandas políticas e sociais expressas pelos movimentos 
Indígenas, contribuindo para o fortalecimento da autonomia 
e da identidade dessas comunidades.

Além do acesso, um desafio importante para a UFRR é 
garantir a permanência dos estudantes Indígenas até a 
conclusão de seus cursos. As políticas específicas e de ação 
afirmativa têm sido fundamentais para aumentar a presença 
Indígena na universidade. A Tabela 1, a seguir, ilustra a realida-
de atual dessa iniciativa: 

Tabela 1 – Presença Indígena no âmbito da UFRR (2003-2024)

Anos L Int. GTI GSCI** TotalCursos regulares*

2003

2005

2007

2009

2010.1

2010.2 
 
2011.1

2008

60

120

60

60

60

60

0

0

0

0

0

80

40

0

0

0

0

0

0

0

0

60

120

71

93

163

156

23

-

-

11  
(Ciências Econômicas, Ciências 

Sociais e Medicina)

33 
(Ciências Biológicas, Ciências da 

Computação, Ciências Econômicas, 
Ciências Sociais, História, 

Matemática, Medicina, Psicologia, 
Relações Internacionais, 
Secretariado Executivo)

23 
(Ciências Econômicas, 

Ciências Sociais, História, 
Medicina, Psicologia, Relações 

Internacionais, Secretariado 
Executivo)

56 
(Agronomia, Ciências Biológicas, 
Ciência da Computação, Ciências 

Econômicas, Ciências Sociais, 
Comunicação Social, Direito, 

Engenharia Civil, História, 
Matemática, Medicina, Psicologia, 

Relações Internacionais, 
Secretariado Executivo e 

Zootecnia)

23 
(Ciência da Computação, Ciências 
Econômicas, Ciências Biológicas, 

Ciências Sociais, História, Medicina 
e Relações Internacionais)



7
3

Anos L Int. GTI GSCI** TotalCursos regulares*

2011.2 
 
2012.1

2012.2 
 
2013.1

2013.2 
 
2014.1

2015.2 
 
2016.1

2016.2 
 
2017.1

2018

2014.2 
 
2015.1

2019

60

60

60

60

60

60

60

60

40

40

40

40

40

40

40

40

0

40

40

40

40

40

40

40

150

189

189

194

194

194

194

205

50  
(Agronomia, Ciências Biológicas, 
Ciência da Computação, Ciências 

Econômicas, Ciências Sociais, 
Comunicação Social, Direito, 

Engenharia Civil, História, 
Matemática, Medicina, Psicologia, 

Relações Internacionais, 
Secretariado Executivo e 

Zootecnia)

49 
(Agronomia, Antropologia, 

Ciências Biológicas, Ciência da 
Computação, Ciências Econômicas, 

Ciências Sociais, Comunicação 
Social, Direito, Engenharia Civil, 

Matemática, Medicina, Psicologia, 
Relações Internacionais, 
Secretariado Executivo e 

Zootecnia)

49 
(idem 2013)

54 
(idem 2015)

54 
(idem 2015)

54 
(idem 2015)

54 
(Agronomia, Antropologia, 

Ciência da Computação, Ciências 
Biológicas, Ciências Econômicas, 

Ciências Sociais, Comunicação 
Social, Direito, Engenharia Civil, 

Matemática, Medicina, Psicologia, 
Relações Internacionais, 
Secretariado Executivo e 

Zootecnia)

65 
(Agroecologia, Agronomia, 

Antropologia, Ciências Biológicas, 
Ciência da Computação, Ciências 

Econômicas, Ciências Sociais, 
Comunicação Social, Direito, 
Engenharia Civil, Matemática, 

Medicina, Psicologia, Relações 
Internacionais, Secretariado 

Executivo, Zootecnia)



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
7

4
Anos

TOTAL

L Int.

1.140

GTI

600

GSCI**

440

Total

3.045***

Cursos regulares*

865

2020 60 40 40 210

70 
(Agroecologia, Agronomia, 

Antropologia, Artes Visuais, 
Ciências Biológicas, Ciência da 

Computação, Ciências Econômicas, 
Ciências Sociais, Comunicação 
Social, Direito, Engenharia Civil, 

Matemática, Medicina, Psicologia, 
Relações Internacionais, 

Secretariado Executivo, Zootecnia)

2022

2023

2024

Fontes: Comissão Permanente do Vestibular 
(CPV) da UFRR e Insikiran, 2024

Legenda: 

*Cursos regulares (vagas nos demais cursos de 
graduação da UFRR específicas para Indígenas); 

LI – Licenciatura Intercultural; 

GTI – Gestão Territorial Indígena; 

GSCI – Gestão em Saúde Coletiva Indígena. 

** O Curso de GSCI oferta duas vagas para não 
Indígenas que atuam na saúde Indígena.

 *** Dados absolutos, sem excluir o número de 
alunos evadidos/desistentes e egressos.

60

60

60

40

40

40

40

40

40

210

210

215

70 
(idem 2020)

70 
(idem 2020)

80 
(Administração, Agroecologia, 

Agronomia, Antropologia, Artes 
Visuais, Ciência da Computação, 

Ciências Biológicas, Ciências 
Contábeis, Ciências Econômicas, 
Ciências Sociais, Comunicação 
Social, Direito, Engenharia Civil, 

Matemática, Medicina, Medicina 
Veterinária Psicologia, Relações 

Internacionais, Secretariado 
Executivo e Zootecnia)



7
5

O quadro apresentado destaca os desafios associados à autonomia 
universitária em relação às políticas de ação afirmativa e especí-
ficas para Indígenas, especialmente no que tange à permanência 
e à continuidade dos estudos na UFRR. Algumas questões emer-
gem desse contexto, como a eficácia das estratégias para manter 
os estudantes Indígenas na universidade, as implicações de sua 
formação para os projetos societários de suas comunidades e se a 
presença Indígena contribui para a interculturalidade da instituição, 
influenciando os currículos dos cursos de graduação.

É essencial que as políticas públicas de educação superior 
sejam regularmente revisadas e ajustadas para atender às de-
mandas específicas dos estudantes Indígenas, garantindo um 
ambiente acadêmico inclusivo e justo. É fundamental fortalecer 
ações afirmativas e programas de suporte para melhorar o acesso, 
a permanência e a conclusão dos cursos por parte desses acadê-
micos (Alves; Rodrigues; Pereira, 2024).

Santos (2012, p. 212) define ações afirmativas como “medidas 
que visam criar oportunidades iguais para grupos e populações 
excluídas do ponto de vista social”, destacando que essas po-
líticas adotam diversas estratégias para ampliar a participação 
desses grupos em setores como saúde, educação e mercado 
de trabalho. Na UFRR, essas políticas não só reforçam a luta do 
movimento Indígena, como também proporcionam uma formação 
profissional diversificada, capacitando os estudantes para ge-
renciar organizações e territórios Indígenas, bem como para atuar 
nas escolas e comunidades.

Esse enfoque nas políticas de ação afirmativa demonstra um 
esforço significativo da universidade para integrar e valorizar os 
saberes Indígenas, buscando maior inclusão e representatividade 
no ambiente acadêmico.

Direitos Indígenas no campo da educação escolar

A educação nas comunidades Indígenas está intrinsecamen-
te ligada à organização social e baseia-se principalmente 
na oralidade e no conhecimento transmitido no dia a dia 

comunitário, seja por meio de atividades produtivas, no âmbito fa-
miliar ou em outras interações cotidianas. Com a promulgação da 
Constituição Federal de 1988, no Brasil, foi instituída a educação 
escolar Indígena, com o objetivo de assegurar os direitos socio-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
7

6
culturais dos povos Indígenas, além da regularização de seus 
territórios tradicionais. Esse marco constitucional permitiu 
aos povos Indígenas o acesso a uma educação que respeita 
seus métodos próprios de aprendizado e a utilização de suas 
línguas maternas nas escolas, garantindo uma abordagem 
educacional que reconhece e valoriza suas identidades cul-
turais (Brasil, 2016).

A legislação brasileira tem especificidades que destacam 
o reconhecimento e a valorização das diferenças culturais 
nas políticas educacionais para povos Indígenas. Tais especi-
ficidades estão detalhadas em diversos documentos oficiais 
do Estado, publicados pelo Ministério da Educação, incluindo 
as diretrizes nacionais, de 2003 (Brasil, 2003), e o Referencial 
Curricular Nacional para as Escolas Indígenas, de 1998 (Brasil, 
1998). Além desses, a Resolução nº 03/99, o Parecer nº 14 do 
Conselho Nacional de Educação e os artigos 78 e 79 da Lei de 
Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB), Lei nº 9.394, 
de 20 de dezembro de 1996, formam a base regulatória para a 
educação Indígena (Brasil, 2023).

Em 2011, a Lei nº 12.416, de 9 de junho de 2011, introduziu 
uma alteração significativa no artigo 79 da LDB, acrescentan-
do o § 3º, que trata da educação superior. Essa modificação 
legislativa garante que o atendimento aos povos Indígenas 
seja efetivado tanto em universidades públicas quanto pri-
vadas, através da oferta de ensino e assistência estudantil. 
Além disso, a lei incentiva o estímulo à pesquisa e o desenvol-
vimento de programas especiais, reforçando o compromisso 
com uma educação superior inclusiva e adaptada às necessi-
dades dos povos Indígenas.

As Conferências Nacionais de Educação Escolar Indígena, 
realizadas em 2009 e 2018, foram eventos significativos que 
discutiram as políticas educacionais voltadas para os po-
vos Indígenas do Brasil, enfatizando a responsabilidade dos 
governos, nas três esferas públicas, na garantia do direito à 
educação diferenciada. Nesse contexto, os povos e comu-
nidades Indígenas têm lutado pelo reconhecimento de suas 
diferenças, uma luta que é evidenciada nas organizações 
Indígenas, em suas reuniões e assembleias, e nas próprias 
escolas Indígenas. Os professores Indígenas, nesses espaços, 
têm sido protagonistas na definição de uma agenda especí-
fica para o processo de escolarização, estabelecendo dire-



7
7

trizes educacionais que respeitem e valorizem as particularidades 
culturais Indígenas.

À medida que as escolas Indígenas são criadas e se desen-
volvem, novos desafios surgem para os próprios Indígenas. Esse 
desenvolvimento traz consigo a perspectiva de continuidade dos 
estudos para os alunos egressos, a necessidade de articulação 
entre a escola e a comunidade e, além disso, a busca por oportu-
nidades de emprego e trabalho assalariado que se alinhem com as 
expectativas e necessidades de suas comunidades. Esse processo 
reflete a complexidade e a importância de integrar a educação à 
vida comunitária e ao desenvolvimento societário mais amplo dos 
povos Indígenas.	

No estado de Roraima, a OPIRR tem desempenhado um papel 
central na luta pela educação escolar Indígena, que está intrin-
secamente ligada à luta pela demarcação territorial. Em 1985, a 
OPIRR promoveu um significativo debate intitulado “QUE ESCOLA 
TEMOS, QUE ESCOLA QUEREMOS”, marcando um ponto de reflexão 
sobre a educação Indígena na região. Um momento crucial nesse 
processo ocorreu em 2001, com a elaboração da “Carta de Ca-
nauanim”, por meio da qual os professores Indígenas reivindicaram 
acesso a uma formação superior específica, autônoma e diferen-
ciada, com ênfase no fortalecimento e na resistência cultural das 
escolas Indígenas através de pessoal qualificado. Essa demanda 
levou à criação do Instituto Insikiran (Freitas, 2017).

Essa iniciativa marca um avanço significativo na promoção e no 
respeito à identidade cultural dos povos Indígenas de Roraima, espe-
cialmente no contexto da educação superior. A expansão da presen-
ça institucional das escolas nas comunidades Indígenas representa 
um novo capítulo na história da educação superior para esses povos, 
reforçando a importância desse movimento.

A consolidação dessa presença escolar está transformando a 
relação entre o Estado e os povos Indígenas. Compreender essa 
dinâmica é crucial para identificar as contradições e as diferen-
tes concepções sobre a educação escolar Indígena, incluindo 
modelos de escolarização e outras questões pertinentes. Esse 
entendimento é particularmente importante em um Estado Demo-
crático de Direito, em que o Estado deve assegurar não apenas a 
educação, mas também os direitos políticos, civis e culturais. Esse 
contexto destaca a responsabilidade do Estado em garantir esses 
direitos, enfatizando a necessidade de políticas eficazes que 
apoiem o acesso dos povos Indígenas à educação superior.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
7

8
O Curso de Graduação em  
Gestão em Saúde Coletiva Indígena (CGSCI)

Em Roraima, o movimento Indígena tem desempenha-
do um papel crucial ao reivindicar a formação superior 
de profissionais comprometidos com valores éticos e 

políticos essenciais, como a defesa da vida, a conservação do 
meio ambiente, a promoção da cidadania e o fortalecimento 
do Sistema Único de Saúde (SUS) e do Subsistema de Aten-
ção à Saúde Indígena (SasiSUS). Em resposta a essas deman-
das, em 2012, a UFRR lançou o Curso de Graduação em Gestão 
em Saúde Coletiva Indígena (CGSCI) (UFRR, 2012).

O CGSCI tem como objetivo formar profissionais de saúde 
que contribuam significativamente para o desenvolvimen-
to e o aprimoramento do SUS e do SasiSUS. O programa se 
dedica a integrar conhecimentos que possam transformar 
práticas de saúde e formar profissionais que atuem como 
agentes de mudança, melhorando o perfil sanitário e conso-
lidando práticas que atendam de forma adequada às ne-
cessidades de saúde da população Indígena. Os estudantes 
do CGSCI, na UFRR, ingressam por meio de dois processos 
seletivos: o vestibular geral e o Processo Seletivo Específico 
para Indígenas (PSEI), este último institucionalizado pela Re-
solução nº 008/2007-CEPE. O PSEI disponibiliza 40 vagas por 
ano, das quais 38 são destinadas a candidatos Indígenas 
e 2 são reservadas para não Indígenas que possuam ex-
periência comprovada em trabalhos na área da saúde, em 
organizações indigenistas ou ainda em movimentos sociais 
Indígenas.

A maioria dos alunos do CGSCI é composta por membros 
de povos Indígenas de Roraima, incluindo Ingarikó, Taurepang, 
Macuxi, Wapichana, Y’ekuana e Wai-Wai.1 No segundo semes-
tre de 2018, houve um marco significativo com o ingresso de 
uma estudante do Povo Baré, do estado do Amazonas. Esse 
fato destaca o potencial do curso em atrair e beneficiar In-
dígenas de outras regiões do Brasil, ampliando seu alcance e 
seu impacto (Alves, 2020).

Até dezembro de 2023, o CGSCI da UFRR formou 73 alu-
nos e, atualmente, conta com 150 estudantes matriculados, 
distribuídos em quatro turmas. Entre os egressos, destacam-
-se duas gestoras Indígenas, uma do Povo Taurepang e outra 

1 V
er

 m
ap

a 
de

 R
or

ai
m

a 
e 

su
as

 E
tn

or
eg

iõ
es

 n
o 

An
ex

o 
fin

al
 d

o 
liv

ro
.



7
9

do Povo Macuxi, que concluíram o mestrado pro-
fissionalizante no Programa de Pós-Graduação em 
Ciências da Saúde (Procisa), da UFRR.

Observamos que vários ex-alunos já estão 
desempenhando papéis importantes dentro do 
SasiSUS e no SUS, ocupando posições de liderança 
em Núcleos ou Departamentos nas esferas fede-
ral, estadual e municipal. Por exemplo, a Gerência 
do Núcleo de Saúde Indígena do Hospital Geral de 
Roraima é atualmente exercida por uma gestora 
formada no curso. Além disso, em 2023, 12 gesto-
res em saúde coletiva Indígena foram contratados 
para atuar na Casa de Apoio à Saúde Indígena (Casai 
Yanomami), através do Centro de Operações de 
Emergência do Povo Yanomami (COE Yanomami)2. 

Em 2024, o Curso de Graduação em Gestão em 
Saúde Coletiva Indígena, na UFRR, conta com oito 
professores efetivos, dos quais quatro são douto-
res e quatro são mestres. O curso é oferecido em 
tempo integral, com aulas presenciais e duração de 
100 dias letivos por semestre, alinhado à estrutura 
dos demais cursos da UFRR (UFRR, 2012). A maioria 
dos estudantes são jovens recém-saídos do Ensino 
Médio e oriundos de comunidades Indígenas, todos 
motivados a contribuir para a luta dos povos Indígenas.

Os acadêmicos recebem o título de Bacharel em Gestão em 
Saúde Coletiva Indígena e são formados com uma perspectiva 
generalista e humanista, além de um enfoque crítico e reflexivo. 
Eles são capacitados para atuar em todos os níveis de gestão e 
atenção à saúde no campo da saúde coletiva. O objetivo é que os 
egressos sejam profissionais de saúde qualificados, capazes de 
propor, estruturar, organizar e implementar ações de promoção da 
saúde e prevenção de riscos e agravos, tanto no nível individual 
quanto coletivo. Além disso, espera-se que sejam capazes de con-
duzir processos de trabalho que sejam adequados e fundamenta-
dos, tanto política quanto tecnicamente, nas práticas de atenção 
integrada à saúde, assim como na produção e na socialização de 
conhecimentos em saúde coletiva, sempre sob a perspectiva da 
saúde Indígena.

Espera-se que os egressos do Curso de Gestão em Saúde Co-
letiva Indígena atuem nos Distritos Sanitários Especiais Indígenas 

2 
O 

CO
E 

Ya
no

m
am

i f
oi

 m
ob

ili
za

do
 e

m
 2

6 
de

 ja
ne

iro
 d

e 
20

23
, c

om
 a

 re
s-

po
ns

ab
ili

da
de

 d
e 

or
ga

ni
za

r a
s 

es
tr

at
ég

ia
s 

de
 re

sp
os

ta
 e

 m
ed

id
as

 a
 s

er
em

 
em

pr
eg

ad
as

 p
ar

a 
re

sp
on

de
r à

 E
m

er
gê

nc
ia

 e
m

 S
aú

de
 P

úb
lic

a 
de

 Im
po

rt
ân

ci
a 

Na
ci

on
al

 n
o 

Te
rr

it
ór

io
 Y

an
om

am
i, 

in
cl

ui
nd

o 
a 

m
ob

ili
za

çã
o 

de
 re

cu
rs

os
 p

ar
a 

o 
re

st
ab

el
ec

im
en

to
 d

os
 s

er
vi

ço
s 

de
 s

aú
de

 e
 a

 a
rt

ic
ul

aç
ão

 c
om

 o
s 

ge
st

or
es

 
es

ta
du

ai
s 

e 
m

un
ic

ip
ai

s 
do

 S
US

.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
8

0
(DSEIs), em que serão responsáveis pelo planejamento, pela 
execução, gestão e avaliação das políticas de saúde Indígena. 
Além disso, devem coordenar serviços e programas do SUS em 
Secretarias de Saúde e órgãos voltados para políticas indige-
nistas. Esse papel inclui a defesa dos princípios fundamentais 
do SUS, como universalidade, integralidade, equidade e parti-
cipação social, que são essenciais para promover uma saúde 
pública eficaz e inclusiva.

Os sanitaristas formados no CGSCI deverão, ainda, ge-
renciar aspectos gerais da saúde coletiva, que envolvem 
não apenas a gestão de programas e serviços, mas também 
o monitoramento de indicadores de saúde, a promoção de 
ações preventivas e o desenvolvimento de estratégias para 
enfrentar desafios sanitários em ambientes complexos como 
as comunidades Indígenas.

Esse direcionamento visa a fortalecer a atenção diferen-
ciada estabelecida pela Política Nacional de Atenção à Saú-
de Indígena (PNASPI), que tem como objetivo garantir aos 
povos Indígenas acesso integral à saúde. Esse acesso deve 
respeitar os princípios e diretrizes do SUS, considerando a 
diversidade social, cultural, geográfica, histórica e política 
dos povos Indígenas. A política busca superar os fatores 
que tornam essa população mais vulnerável a agravos de 
saúde significativos e reconhecer a eficácia de suas práti-
cas médicas e o direito à própria cultura, conforme estabe-
lecido pela Fundação Nacional de Saúde (Funasa), em 2002 
(Brasil, 2002).

Estrutura curricular do Curso de Graduação  
em Gestão em Saúde Coletiva Indígena

O Curso de Graduação em Gestão em Saúde Coletiva Indí-
gena apresenta uma estrutura curricular organizada em 
quatro principais Eixos do Conhecimento (UFRR, 2012):

1. Eixo das Ciências Sociais Básicas e Aplicadas em Saúde 
Coletiva e Saúde Indígena: este eixo abrange dimensões 
diversas da relação indivíduo-sociedade, ajudando na com-
preensão dos determinantes sociais, econômicos, culturais, 
comportamentais, éticos e legais dos fenômenos de saú-
de-doença no âmbito individual e coletivo. Inclui disciplinas 



8
1

como Saúde e Etnologia Indígena; Introdução ao Pensamento 
Científico e à Pesquisa; Sociedade, Cultura e Saúde; Sistemas 
Tradicionais de Saúde Indígena; Fronteira, Saúde e Políticas 
Sociais; Fundamentos da Educação em Saúde; Educação em 
Saúde; Direito Sanitário; Ética, Pesquisa e Saúde Indígena e 
Práticas de Atenção à Saúde Indígena Baseadas em Programa de 
Atividades Físicas.

2. Eixo das Ciências da Vida e Tecnologias em Saúde: o eixo 
foca os conteúdos teóricos e práticos das bases moleculares e 
celulares dos processos humanos; genética humana; estrutura e 
função dos tecidos, órgãos e sistemas do corpo humano, abor-
dando também ecologia, biossegurança e farmacologia. Inclui 
Estudo Morfofuncional Humano, Estatística em Saúde e Informáti-
ca em Saúde.

3. Eixo das Ciências da Saúde Coletiva: este eixo engloba 
os temas Epidemiologia e Informação, Política, Planejamento e 
Gestão em Saúde, e Vigilância e Promoção da Saúde. Estuda a 
distribuição de riscos e doenças e seus determinantes socioe-
conômicos e culturais, além de abordar a formulação, o acom-
panhamento e a avaliação de políticas, programas e serviços de 
saúde. As disciplinas incluem Introdução ao Campo da Saúde 
Coletiva; Fundamentos Matemáticos Aplicados à Saúde; Funda-
mentos da Epidemiologia; Introdução à Saúde Indígena e Saú-
de Indígena; Política, Planejamento e Gestão em Saúde; Bases 
Conceituais em Vigilância da Saúde; Vigilância Epidemiológica, 
Sanitária e Ambiental; Promoção da Saúde; Saúde do Trabalhador 
e Avaliação em Saúde.

4. Eixo dos Conteúdos e Atividades Integradores: este eixo 
contempla práticas essenciais para consolidar conhecimentos e 
desenvolver habilidades, incluindo Seminários Integrativos, Tra-
balhos de Conclusão de Curso (TCC) e Estágio Curricular Supervi-
sionado. O foco está na intervenção em um território delimitado, 
envolvendo serviços e sistemas de saúde de diferentes níveis, 
assim como equipamentos sociais e comunitários:

Seminários Integrativos: Sessões semanais que facilitam a discus-
são de temas transversais relevantes à saúde e à saúde Indígena. 
 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
8

2
Trabalho de Conclusão de Curso (TCC): Sob orientação docen-
te, aborda temas relevantes discutidos durante o curso e 
pode se manifestar como um relatório técnico, artigo científi-
co ou outro produto relevante. 
 
Estágio Curricular Supervisionado: Com uma carga horária 
mínima de 520 horas, deve ser realizado nos dois últimos 
semestres, focando práticas que integram o conhecimento 
adquirido ao longo do curso.

Esse currículo do CGSCI é desenhado para formar profissio-
nais capazes de atuar efetivamente nas complexas interse-
ções da saúde coletiva, com ênfase na saúde dos povos Indí-
genas, abordando tanto aspectos teóricos quanto aplicados.

 Trabalho de Conclusão de Curso (TCC)

Os Trabalhos de Conclusão de Curso (TCC) dos egressos 
do Insikiran compõem esta coletânea que reflete os 
resultados finais dos estudos realizados. Esses tra-

balhos derivam de experiências práticas, incluindo estágios 
realizados nos Distritos Sanitários Especiais Leste de Roraima 
e Yanomami, nas Casas de Apoio à Saúde Indígena (Casais) e 
em unidades de referência da Secretaria de Saúde Municipal 
de Boa Vista (RR). Eles exploram uma variedade de temáticas 
que são extensões diretas das atividades desenvolvidas nas 
comunidades Indígenas.

Os TCCs abordam uma concepção ampla de saúde, 
enfatizando a necessidade de entender e atuar sobre os 
determinantes sociais de saúde para proteger, prevenir e 
promover a saúde efetivamente. O objetivo principal des-
ses trabalhos é contribuir para a redução das iniquidades 
sociais e diminuir as vulnerabilidades enfrentadas pelas 
populações Indígenas, priorizando o protagonismo Indígena 
nas intervenções propostas.

Segue o Quadro 1, com informações detalhadas sobre os 
TCCs dos anos de 2022 e 2023, apresentando as principais 
temáticas e os resultados alcançados:



8
3

Quadro 1 – TCCs produzidos no Curso de Gestão em Saúde  
Coletiva / INSIKIRAN / UFRR nos anos de 2022 e 2023

Nome Título SemestreOrientador

“PREVALÊNCIA DA DIABETES 
MELLITUS TIPO 2 EM 

RORAIMA NO PERÍODO DE 
2013 A 2021”

“TERRITÓRIO, MEIO 
AMBIENTE E GESTÃO EM 

SAÚDE: UMA PESQUISA-AÇÃO 
SOBRE A PROBLEMÁTICA 
DOS RESÍDUOS SÓLIDOS 

NA COMUNIDADE INDÍGENA 
SERRA DO SOL – RORAIMA”

“DESAFIOS DO SUBSISTEMA 
DE ATENÇÃO À SAÚDE 

INDÍGENA NA AMAZÔNIA 
SETENTRIONAL” (TCCI)

“O PERFIL DO GESTOR EM 
SAÚDE COLETIVA INDÍGENA 
DO Instituto Insikiran DA 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE 
RORAIMA”

“ANÁLISE DOS FATORES 
DE RISCO PARA DOENÇAS 

DIARREICAS AGUDAS (DDA) 
ENTRE CRIANÇAS INDÍGENAS 

DA REGIÃO LESTE DE 
RORAIMA”

“O TRABALHO DAS EQUIPES 
MULTIDISCIPLINARES DE 

SAÚDE INDÍGENA (EMSI) DO 
DSEI LESTE EM RORAIMA: OS 
DESAFIOS PARA ATUAÇÃO NO 
CONTEXTO INTERCULTURAL”

“DIAGNÓSTICO SITUACIONAL 
DE SAÚDE DA COMUNIDADE 
INDÍGENA DO CONTÃO: UM 
RELATO DE EXPERIÊNCIA”

“USO DE PLANTAS 
MEDICINAIS DURANTE A 

PANDEMIA DE COVID-198 
NA COMUNIDADE INDÍGENA 

MAUIXI: RELATO DE 
EXPERIÊNCIA”

“Wai-Wai YESEHCHEMATOPO 
(MANUAL DE SAÚDE 

Wai-Wai): COLABORAÇÃO 
PARA PRÁTICAS MÉDICAS 
NO DISTRITO SANITÁRIO 

ESPECIAL INDÍGENA LESTE 
DE RORAIMA”

2022

2022

2022

2022

2022

2023

2023

2023

2023

GABRIELLE SILVEIRA ROCHA 
MATOS

ELISEU ADILSON SANDRI

ELISEU ADILSON SANDRI

ELISEU ADILSON SANDRI

ELISEU ADILSON SANDRI

ARIOSMAR SOUZA DOS 
SANTOS

ANA PAULA BARBOSA 
ALVES

KRISTIANE ALVES ARAÚJO

FABÍOLA CHRISTIAN 
ALMEIDA DE CARVALHO

BRUNA GARCIA 
UCHOA E 
DENISON 
DE SOUZA 
BARBOSA

JOSUÉ 
BARBOSA 
ANDRADE

ADRIELE 
DA SILVA 
TRINDADE

NARAIANA 
BARBOSA DOS 
SANTOS

LUCINEIA 
SAGICA

LÍLIAN RITA 
RAPOSO 
MILITÃO E 
THAÍS SOUZA 
DA SILVA

DIARA SOUZA 
SILVA E 
JONARA 
MALCHIOR 
SILVA 
MARCOLINO

ANDRESSA 
BEATRIZ DA 
SILVA SOARES

DAIANE 
Wai-Wai



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
8

4

O campo de preocupações e questionamentos abordado 
nas produções científicas mencionadas reflete as inquieta-
ções da saúde coletiva no campo da saúde Indígena. Esse é 
um campo interdisciplinar que não apenas abrange as neces-
sidades gerais de saúde, mas ainda integra especificamen-
te as perspectivas e exigências Indígenas. Dessa forma, os 
estudos contribuem para um entendimento mais profundo e 
uma abordagem mais eficaz dos problemas de saúde dentro 
das comunidades Indígenas, alinhando-se com os objetivos 
mais amplos da saúde coletiva.

Os desafios para a permanência dos  
alunos Indígenas na cidade

Os estudantes Indígenas enfrentam desafios significa-
tivos ao se mudarem para a cidade com o objetivo de 
frequentar a universidade (Calegare; Sales, 2023). Esse 

período é, muitas vezes, visto como uma fase de resistência 
devido à distância de suas comunidades, que geralmente são 
de difícil acesso e localizadas longe da capital do estado – 
Boa Vista (RR). Além da distância física, a ausência do apoio 
de parentes que permanecem nas comunidades Indígenas é 
uma barreira adicional.

Para auxiliar na permanência dos estudantes Indígenas, foi 
criado o programa Bolsa Permanência, parte do Programa Na-
cional de Assistência Estudantil (PNAES), em 2013. Esse progra-

Nome Título SemestreOrientador

“A FORMA PROFISSIONAL EM 
SAÚDE COLETIVA INDÍGENA 

VOLTADA AO SUBSISTEMA DE 
ATENÇÃO À SAÚDE INDÍGENA 

E AS PERCEPÇÕES SOBRE 
CONTEÚDOS DE SAÚDE 

COLETIVA”

“PROTEÇÃO À SAÚDE DA 
POPULAÇÃO INDÍGENA 

DURANTE A PANDEMIA DE 
COVID-19 - ANÁLISE DOS 

PLANOS DE CONTINGÊNCIA 
DOS ESTADOS DA REGIÃO 

NORTE DO BRASIL”

2023

2022

JULIANA PONTES SOARES

ELISEU ADILSON SANDRI

KALINE MOTA 
MAIA E KAYLA 
MARIA SILVA 
DE FREITAS

CRISTAYNE 
BATISTA 
MACUXI E 
DANIELLY 
SOUZA SILVA

Fonte: Insikiran / UFRR, 2024



8
5

ma visa a fornecer auxílio financeiro a estudantes de baixa renda 
matriculados em instituições federais de ensino superior. Especi-
ficamente para os estudantes Indígenas que vivem em Territórios 
Indígenas, o programa oferece um suporte de R$900,00 mensais, 
independentemente do curso em que estão matriculados. Esse su-
porte financeiro é essencial para mitigar os desafios enfrentados e 
facilitar a adaptação e o sucesso acadêmico desses estudantes na 
vida universitária urbana (Almeida; Oliveira; Seixas, 2019).

Além do auxílio da Bolsa Permanência, os estudantes Indígenas 
na UFRR têm acesso a outros benefícios, como Bolsa Pró-acadê-
mico, Auxílio Moradia, Auxílio Refeição, Auxílio Transporte e bolsas 
para ações culturais. É importante destacar que a universidade 
dispõe de um Restaurante Universitário que oferece alimentação 
gratuita para estudantes comprovadamente de baixa renda.

Contudo, apesar desses apoios financeiros e benefícios, a 
adaptação dos alunos Indígenas à vida urbana apresenta desa-
fios significativos. Um dos principais obstáculos é a integração 
ao ambiente universitário, que tradicionalmente é dominado por 
elites, fazendo com que os estudantes Indígenas frequentemente 
se sintam como estrangeiros e desprotegidos em um espaço não 
familiar. Além disso, existem dificuldades no processo de ensino-
-aprendizagem devido às diferenças curriculares entre as escolas 
Indígenas, com um foco cultural e comunitário, e as escolas urba-
nas, que muitas vezes têm uma abordagem mais convencional e 
acadêmica. Essas diferenças podem criar barreiras significativas 
na educação dos estudantes Indígenas.

É importante ressaltar que as políticas públicas de permanên-
cia universitária frequentemente não contemplam os Indígenas 
que vivem em contextos urbanos, pois são geralmente restritas 
àqueles provenientes de territórios Indígenas. Essa exclusão 
representa um obstáculo adicional para aqueles que não residem 
em seus territórios tradicionais.

Novos cenários e perspectivas para o Curso de 
Graduação em Gestão em Saúde Coletiva Indígena

O curso de Graduação em Gestão em Saúde Coletiva Indíge-
na tem se destacado ao longo dos últimos anos por suas 
diversas conquistas, que reafirmam sua relevância e sua 

importância no contexto da saúde Indígena. Uma das principais 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
8

6
conquistas ocorreu em 2018, quando uma docente Indígena 
do curso foi nomeada conselheira titular no Conselho Nacio-
nal de Saúde. Além disso, tem-se observado uma significativa 
ampliação na participação de docentes e discentes em even-
tos científicos relevantes, como os organizados pela Associa-
ção Brasileira de Saúde Coletiva (Abrasco).

Durante o 13º Congresso Internacional da Rede Unida, 
realizado em janeiro de 2018, foi elaborada uma carta que, 
posteriormente, foi apresentada na 306ª reunião ordinária 
do Conselho Nacional de Saúde, em junho do mesmo ano. 
Essa intervenção resultou na aprovação de uma moção que 
propõe o reconhecimento e a inclusão da categoria dos 
gestores em saúde coletiva Indígena nos polos bases, nas 
unidades gestoras (os Distritos Sanitários Especiais Indí-
genas – DSEIs), na Secretaria Especial de Saúde Indígena 
(Sesai), e nos serviços do SUS nos municípios e estados. 
Essa medida visa a permitir que esses profissionais desem-
penhem funções nas quais suas práticas e seus saberes 
específicos possam ser efetivamente aplicados, contribuin-
do para superar as desigualdades de acesso à saúde en-
frentadas pela população Indígena. A moção foi oficializada 
através da Resolução nº 726, datada de 9 de novembro de 
2023, que abrange propostas e moções aprovadas na 6ª 
Conferência Nacional de Saúde Indígena.

Apesar dos avanços significativos, a contratação de pro-
fissionais formados no CGSCI ainda não foi efetivamente 
integrada aos processos seletivos dos DSEIs para atuação na 
saúde Indígena, conforme orientações do Ministério da Saúde. 
Contudo, esses gestores têm sido gradualmente contratados 
para ocupar posições na gestão de processos e serviços nas 
esferas federal, estadual e municipal, embora não especifica-
mente na função de gestor em saúde coletiva Indígena.

Adicionalmente, destaca-se que, recentemente, ocorreram 
progressos na regulamentação da profissão de sanitarista no 
Brasil, com a promulgação da Lei nº 14.725, de 16 de novembro 
de 2023 (Brasil, 2013). Segundo essa legislação, os profissio-
nais da área devem possuir formação em cursos de graduação, 
mestrado ou doutorado em Saúde Coletiva, ou terem concluído 
residência médica na especialidade. Aqueles com certificado 
de especialização na área também estão habilitados a exercer 
a profissão. Diante dessas mudanças, o Curso de Graduação em 



8
7

Gestão em Saúde Coletiva Indígena (CGSCI) está passando por um 
processo de reformulação do seu Plano Pedagógico, com o objetivo 
de alinhar suas diretrizes à nova legislação.

O CGSCI enfrenta o desafio significativo de formar profissio-
nais Indígenas na área que sejam capazes de transformar as prá-
ticas de saúde existentes. O objetivo é que os egressos atuem 
como agentes transformadores, melhorando o perfil sanitário e 
consolidando práticas que atendam de maneira eficaz às ne-
cessidades de saúde da população Indígena no âmbito do SUS e 
fortalecendo a Política Nacional de Atenção à Saúde dos Povos 
Indígenas (PNASPI).

Dentro desse contexto, a educação escolar Indígena desempe-
nha um papel crucial nos processos de afirmação étnica e auto-
nomia, facilitando o diálogo entre os povos Indígenas e o Estado. 
A presença da instituição escolar nas comunidades Indígenas 
introduz novos desafios para os projetos societários que buscam 
valorizar os saberes Indígenas. Além disso, essa educação garante 
direitos sociais, resultado direto das lutas dos movimentos Indí-
genas. Nos processos educativos, os movimentos Indígenas e os 
próprios Indígenas tomam parte ativa na gestão administrativa e 
na alocação de recursos públicos, com o objetivo de construir uma 
educação escolar que valorize culturalmente os saberes Indígenas 
e respeite os sujeitos políticos envolvidos.

A educação escolar Indígena, portanto, torna-se parte inte-
gral da agenda social dos movimentos Indígenas, promovendo a 
cidadania e a autonomia política e cultural. Nesse sentido, cursos 
específicos para a formação profissional Indígena, como o de 
Gestão em Saúde Coletiva Indígena, contribuem significativamen-
te para os processos de educação intercultural no contexto das 
universidades públicas brasileiras.

Considerações finais

Por meio da análise das interações e contribuições educa-
cionais no contexto Indígena, fica evidente que a educação 
escolar Indígena desempenha um papel fundamental nos 

processos identitários de afirmação étnica e autonomia, facilitan-
do um diálogo construtivo com o Estado. Essa educação não só 
responde a novos desafios impostos pelos projetos societários 
que buscam a valorização dos saberes Indígenas, mas também 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
8

8
assegura direitos sociais, sendo um reflexo direto das lutas 
empreendidas pelos movimentos Indígenas.

Os movimentos Indígenas, juntamente com os próprios 
povos Indígenas, têm assumido um papel ativo na gestão 
administrativa e na distribuição de recursos públicos, visando 
a estruturar uma educação escolar que valorize culturalmen-
te os saberes tradicionais e respeite os sujeitos políticos 
envolvidos. Essa educação tem se tornado uma parte crucial 
da agenda social dos movimentos Indígenas, promovendo a 
cidadania e fortalecendo a autonomia política e cultural.

Dentro desse contexto, os cursos específicos para for-
mação profissional Indígena, como o Curso de Graduação em 
Gestão em Saúde Coletiva Indígena, emergem como compo-
nentes vitais nos processos de educação intercultural nas 
universidades públicas brasileiras. Esses cursos enfrentam o 
desafio de integrar e adaptar práticas educativas que respei-
tem e promovam a identidade Indígena, ao mesmo tempo que 
preparam os alunos para desempenhar funções significativas 
no contexto da saúde Indígena, especialmente nos Distritos 
Sanitários Especiais Indígenas (DSEIs).

Adicionalmente, a presença de profissionais sanitaristas 
Indígenas no serviço de saúde é de imensa potencialidade. 
Esses profissionais estão especialmente qualificados para 
gerenciar serviços de saúde, elaborar e coordenar políticas 
de saúde, e atuar na educação e na pesquisa para a promo-
ção da saúde e melhoria da qualidade sanitária nos territórios 
Indígenas. Sua formação e sua experiência única lhes confe-
rem uma perspectiva inestimável que combina conhecimen-
to técnico com um profundo entendimento das realidades 
culturais e sociais de suas comunidades.

A capacidade desses profissionais de formular e imple-
mentar estratégias de saúde que são culturalmente pertinen-
tes e tecnicamente adequadas pode revolucionar a maneira 
como a saúde é administrada nos territórios Indígenas, 
promovendo melhores resultados de saúde e fortalecendo a 
soberania e a autonomia Indígena sobre as próprias práticas 
de saúde. Portanto, investir na formação e no emprego de 
sanitaristas Indígenas é essencial para a realização de uma 
saúde pública que não apenas respeita, mas celebra e incor-
pora a diversidade cultural e os direitos dos povos Indígenas 
no Brasil.



8
9

Referências

ALMEIDA, Mônica Rafaela de; OLIVEIRA, Isabel Fernandes de; 
SEIXAS, Pablo de Sousa. Programa Nacional de Assistência Estu-
dantil em uma universidade pública. Psicologia em Pesquisa, v. 13, 
n. 2, p.191-209, maio - agosto de 2019. Disponível em: https://perio-
dicos.ufjf.br/index.php/psicologiaempesquisa/article/view/25910. 
Acesso em: 6 maio 2024.

ALVES, Ana Paula Barbosa; RODRIGUES, Francilene dos Santos; 
PEREIRA, Meire Joisy Almeida. Diversity and Sociodemographic 
Aspects of Students from the Insikiran Institute of Higher Indige-
nous Education. IOSR Journal Of Humanities And Social Science 
(IOSR-JHSS) Volume 29, Issue 2, Series 4 (February, 2024) p, 57-65. 
Disponível em: https://www.iosrjournals.org/iosr-jhss/pages/29(2)
Series-4.html. Acesso em: 6 maio 2024.

ALVES, Ana Paula Barbosa Curso de Gestão em Saúde Coletiva 
Indígena: um relato de experiência. In: GUILHERME, Willian Dou-
glas (org.). A interlocução de saberes na antropologia 2 [recurso 
eletrônico]. Ponta Grossa, PR: Atena, 2020. Disponível em: https://
www.atenaeditora.com.br/catalogo/post/curso-de-gestao-em-
-saude-coletiva-indigena-relato-de-experiencia.  Acesso em: 1 
nov. 2023.

BANIWA, Gersem. A conquista da cidadania Indígena e o fan-
tasma da tutela no Brasil contemporâneo. In: RAMOS, Alcida Rita 
(org.). Constituições nacionais e povos Indígenas. Belo Horizonte: 
Editora UFMG, 2012.

BRASIL. Lei nº 14. 725, de 16 de novembro de 2023. Regulamen-
ta a profissão de Sanitarista. Disponível em: https://www.planalto.
gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2023/lei/l14725.htm. Acesso em: 
6 maio 2024.

BRASIL. Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional - LDB. 
7. ed. Brasília: Senado Federal, Coordenação de Edições Técnicas, 
2023. 64 p. Disponível em: https://www2.senado.leg.br/bdsf/bits-
tream/handle/id/642419/LDB_7ed.pdf?sequence=1&isAllowed=y. 
Acesso em: 2 jan. 2024.

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil: texto 
constitucional promulgado em 5 de outubro de 1988, com altera-
ções determinadas pelas emendas constitucionais de Revisão nº 1 
a 6/94. Brasília: Senado Federal, Coordenação de Edições Técnicas, 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
9

0
2016. 496 p. ISBN: 978-85-7018-698-0. Disponível em: https://
www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/518231/CF88_
Livro_EC91_2016.pdf.  Acesso em: 22 jun. 2023.

BRASIL. Lei nº 12.416, de 9 de junho de 2011. Altera a Lei nº 
9.394, de 20 de dezembro de 1996 (Lei de Diretrizes e Bases 
da Educação Nacional), para dispor sobre a oferta de educa-
ção superior para os povos Indígenas. Disponível em: https://
www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2011/lei/l12416.
htm. Acesso em: 6 maio 2024.

BRASIL. Parecer CNE/CEB nº 35/2003, aprovado em 05 de 
novembro de 2003. Normas para a organização e realização 
de estágio de alunos do Ensino Médio e da Educação Profis-
sional. Disponível em: http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/
pdf/pceb35_03.pdf.  Acesso em: 6 maio 2024.

BRASIL. Fundação Nacional de Saúde. Política Nacional de 
Atenção à Saúde dos Povos Indígenas. 2. ed. Brasília: Ministé-
rio da Saúde, 2002, p. 40. Disponível em: https://bvsms.saude.
gov.br/bvs/publicacoes/politica_saude_indigena.pdf. Acesso 
em: 6 maio 2024.

BRASIL. Ministério da Educação e do Desporto. Referencial 
Curricular Nacional para as Escolas Indígenas. Brasília: MEC/
SEF, 1998, p. 331. Disponível em:  http://www.dominiopublico.
gov.br/download/texto/me002078.pdfAcesso em: 6 maio 2024.

CALEGARE, Marcelo; SALES, Thais de Negreiros. Relatos 
da Permanência de Estudantes Indígenas nos Programas de 
Pós-Graduação da Universidade Federal do Amazonas. Psico-
logia Escolar e Educacional, v. 27, p. 1-10, 2023. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/2175-35392023-255799  Acesso em: 6 
maio 2024.

CUNHA, Manuela Carneiro da. Índios do Brasil: história, di-
reitos e cidadania. 1. ed. São Paulo: Claro Enigma, 2012.

FREITAS, Marcos Antônio Braga de; ALVES, Ana Paula Bar-
bosa; BARBOSA, Ariosmar Mendes. A formação intercultural de 
gestores  no campo da saúde Indígena. In: GUILHERME, Willian 
Douglas (org.). A interlocução de saberes na antropologia 2 
[recurso eletrônico]. Ponta Grossa, PR: Atena, 2020. Disponí-
vel em: https://www.atenaeditora.com.br/post-artigo/38547. 
Acesso em: 19 abr. 2020.



9
1

FREITAS, Marcos Antonio Braga de. Insikiran: da política Indíge-
na à institucionalização da educação superior. 2017. Tese (Douto-
rado em Sociedade e Cultura na Amazônia) - Programa de Pós-gra-
duação Sociedade e Cultura na Amazônia, Universidade Federal do 
Amazonas, Manaus, 2017.

KARAJÁ, Vanessa Hatxu de Moura. Trajetórias de uma estudan-
te Iny (Karajá): narrativa de acesso e permanência no curso supe-
rior. Tellus, [s.l.], v. 20, n. 41, 2019. Disponível em: https://tellusucdb.
emnuvens.com.br/tellus/article/view/638. Acesso em: 1 nov. 2023.

KARAJÁ, Vanessa Hatxu de Moura. O Instituto Insikiran da 
Universidade Federal de Roraima: trajetória das políticas para a 
educação superior Indígena. Revista Brasileira de Estudos Peda-
gógicos, Brasília, v. 92, n. 232, set./dez. de 2011.

KARAJÁ, Vanessa Hatxu de Moura. Educação Escolar Indígena: 
realidade e perspectiva em Roraima. Textos e Debates. Revista de 
Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal de Roraima, 
n. 9, ago.-dez. 2005.

LANGDON, Esther Jean; GARNELO, Luiza (org.). Saúde dos povos 
Indígenas: reflexões sobre antropologia participativa. Rio de Ja-
neiro: ABA/Contra Capa, 2004.

MOREIRA, Ubiratan Pedrosa. A FUNASA e a implementação de 
DSEIs. In: SOUZA LIMA, Antonio Carlos de; BARROSO-HOFFMANN, 
Maria. Estado e Povos Indígenas. RJ: Contra Capa/LACED, 2002. p. 
101-106.

UNIVERSIDADE FEDERAL DE RORAIMA (UFRR). Projeto Político Peda-
gógico do Curso de Gestão em Saúde Coletiva Indígena do Instituto 
Insikiran de Formação Superior Indígena. Boa Vista: UFRR, 2012.

ORGANIZAÇÃO DOS PROFESSORES INDÍGENAS DE RORAIMA 
(OPIRR). Carta de Canauanim. Boa Vista: OPIRR, maio 2001.

SANTOS, Jocélio Teles dos. Ação afirmativa. In: SOUZA LIMA, An-
tonio Carlos de (coord.). Antropologia & Direito: temas antropoló-
gicos para estudos jurídicos. Rio de Janeiro/Brasília: Contra Capa/
Laced/ABA, 2012, p. 212-218.

VERANI, Cibele Barretto Lins. A política de saúde do índio e a 
organização dos serviços no Brasil. In: Antropologia. Boletim do 
Museu Paraense Emílio Goeldi, v. 15, n. 2, dez. 1999, p. 171-192.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
9

2

APRENDIZADOS, 
DESAFIOS E 
ESTRATÉGIAS 
METODOLÓGICAS 
NA DOCÊNCIA 
DO CURSO DE 
GRADUAÇÃO EM 
GESTÃO EM SAÚDE 
COLETIVA INDÍGENA1

Ana Paula Barbosa Alves. 
Graduada em enfermagem, é doutora 
em Ciências Ambientais (Recursos Na-

turais), pelo Programa de Pós-Graduação em 
Recursos Naturais (Pronat-UFRR) e mestre 
em Ciências da Saúde pelo Procisa/UFRR. 
É docente do Curso de Gestão em Saúde 
Coletiva Indígena do Instituto Insikiran de 
Formação Superior Indígena/UFRR.



9
3

Apresentação

Meu nome é Ana Paula Barbosa Alves, tenho 49 
anos e sou de Belém do Pará. Eu me formei em 
Enfermagem, em 2001, trabalhei em Belém e, 

depois, no Tocantins, e, em 8 de março de 2005, che-
guei ao estado de Roraima, em que comecei a trabalhar 
ministrando aulas para técnicos de enfermagem no 
Centro de Educação Técnica Especializada de Roraima 
(Ceterr). Depois, prestei seleção para professor subs-
tituto para o Centro Federal de Educação Tecnológica 
de Roraima (Cefet-RR), em que lecionei aulas para o 
Curso Técnico de Enfermagem e o de Análises Clínicas. 
Atualmente, o Cefet-RR se chama Instituto Federal 
de Educação, Ciência e Tecnologia de Roraima (IFRR). 
Em seguida, comecei a estagiar no Hospital Geral de 
Roraima (HGR), único hospital do estado, e, depois, fiz 
seleção e concurso público. 

Em 2011, ingressei na primeira turma do Mestrado 
Profissional do Procisa, o Mestrado Profissional em Ci-
ências da Saúde, pela Universidade Federal de Roraima 
(UFRR). No mestrado, eu integrava a linha de Diversidade Socio-
cultural, com o professor Marcos Pellegrini como meu orientador, 
e, em minha dissertação, discuti sobre a questão das práticas de 
autoatenção e do itinerário terapêutico com pessoas que convi-
viam com HIV, na época. 

No HGR, eu trabalhei especialmente na área da infectologia, em 
que cuidávamos de pacientes com doenças infectoparasitárias, 
arboviroses, infecções sexualmente transmissíveis, doenças como 
tuberculose, hanseníase, malária, HIV. Mesmo eu não falando as 
línguas Indígenas, tínhamos uma diversidade de usuários de diver-
sas etnias que eram atendidas: Macuxi, Wapichana e Yanomami.

Na época do mestrado, assistimos um paciente jovem da etnia 
Wapichana com malária cerebral e sua família pediu para fazer 
uma prática da medicina Indígena na enfermaria em que estava 
internado. Os familiares pediram para eu intervir junto ao médico, 
pois iriam três pajés para fazer esse ritual. Eu entendi a neces-
sidade de a prática acontecer e avalio que meu envolvimento 
foi importante. Era uma enfermaria com três leitos e eu tive que 
tirar dois pacientes de lá, para deixar só a família e os pajés, que 
ficaram ali uma semana. Todas as vezes que eu precisava entrar, 

1 
Es

te
 t

ex
to

 é
 u

m
a 

ed
iç

ão
 d

e 
en

tr
ev

is
ta

 re
al

iz
ad

a 
po

r A
na

 L
uc

ia
 

de
 M

ou
ra

 P
on

te
s 

co
m

 A
na

 P
au

la
 B

ar
bo

sa
 A

lv
es

, e
m

 6
 d

e 
se

te
m

-
br

o 
de

 2
02

4,
 d

e 
m

an
ei

ra
 v

irt
ua

l. 
A 

en
tr

ev
is

ta
 f

oi
 t

ra
ns

cr
it

a 
e 

ed
i-

ta
da

 p
or

 F
el

ip
e 

Ra
ng

el
 d

e 
So

uz
a 

M
ac

ha
do

 e
 A

na
 L

uc
ia

 d
e 

M
ou

ra
 

Po
nt

es
, e

 re
vi

st
a 

e 
ap

ro
va

da
 p

or
 A

na
 P

au
la

 B
ar

bo
sa

 A
lv

es
.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
9

4
eu pedia autorização para poder realizar as medicações e os 
cuidados de enfermagem que eu não poderia deixar de fazer. 
Como eles permitiram, a médica deixou sob minha respon-
sabilidade essa organização. Eu também tive que falar com 
a direção do hospital para obter autorização para deixarem 
aqueles leitos ali, sem internar ninguém.

O paciente era um rapaz de 21 anos, que vinha de um 
processo de muito sofrimento, gritava muito e tinha muita 
convulsão e muita dor. Durante o ritual, ele realmente se tran-
quilizou, e isso me marcou muito. Os pajés explicaram que o 
espírito dele havia voltado, o sofrimento era porque o espírito 
não estava no corpo dele. O rapaz já estava em um estágio 
avançado da doença e chegou um momento em que ele foi 
para a UTI e, infelizmente, faleceu. Mas aquela experiência me 
marcou muito.

Em 2014, houve o concurso para a UFRR, para o Institu-
to Insikiran de Formação Superior Indígena, para o Curso de 
Graduação em Gestão em Saúde Coletiva Indígena (CGSCI),  e 
eu e mais cinco professoras fomos aprovadas: a professora 
Nívea, com doutorado; as professoras Inara, Simone, Sarlene 
e Hosana e eu, com título de mestrado. No segundo semestre 
de 2014, nós ingressamos no Instituto Insikiran e, logo, inicia-
mos a primeira turma de Gestão em Saúde Coletiva Indígena.

Essa primeira turma concentrava basicamente estudantes 
das etnias Macuxi e Wapichana. A partir da segunda turma, 
nós já tivemos Taurepang e Ye'kwana, e na terceira turma 
vieram os estudantes do Povo Wai-Wai. Todas essas etnias 
permaneceram no curso, exceto os Ye'kwana, que não tive-
mos mais – imagino que por causa das dificuldades de poder 
sair e estudar impostas por esse processo que está ocorren-
do na terra Yanomami.

Estrutura do Curso de Graduação  
em Gestão em Saúde Coletiva Indígena

O Curso de Graduação em Gestão em Saúde Coletiva 
Indígena (CGSCI) é um curso de bacharelado de quatro 
anos de duração, integral, em que o estudante passa 

100 dias na universidade, diferentemente de outros cursos 
do Instituto Insikiran que trabalham com a modalidade da 



9
5

pedagogia da alternância (dividido em momento universitário 
e momento comunitário). A carga horária é de 3.610 horas, com 
componentes obrigatórios e componentes eletivos. Quando nós 
chegamos, o Projeto Político Pedagógico (PPP) já estava pronto 
– agora, a gente chama de Projeto Pedagógico de Curso (PPC). É 
importante registar que o nosso PPC foi inspirado tanto na expe-
riência dos cursos de graduação em saúde coletiva da Universida-
de Federal da Bahia como dos da Universidade de Brasília (UNB). 
O que nos diferencia é a ênfase na gestão e na saúde Indígena e, 
ainda, as formas de entrada dos estudantes Indígenas na UFRR. 
Eles podem realizar o vestibular pelo Exame Nacional do Ensino 
Médio (Enem), pelo vestibular da UFRR ou pelo vestibular Indí-
gena, chamado Processo Seletivo Específico Indígena (PSEI). O 
propósito do curso é preparar o estudante para que ele atue no 
Sistema Único de Saúde (SUS), não apenas especificamente nos 
Distritos Sanitários Especiais Indígenas (DSEIs), mas ainda nas 
gestões municipal e estadual, especialmente em localidades com 
maior presença de população Indígena. O curso está completando 
dez anos e tem tido bastante procura, ficando atrás somente em 
inscrições para o Curso da Licenciatura Intercultural.

A criação do curso tem muita relação com a criação da Secreta-
ria (Sesai) e Distrito Sanitário Especial Indígena, porque, no início, o 
movimento Indígena reivindicava medicina Indígena e enfermagem 
Indígena. Na época, o professor Marcos Braga disse: “Olha, já tem 
curso de enfermagem, já tem um curso de medicina e tem vaga para 
alunos Indígenas”. A ideia era ter uma saúde coletiva Indígena, em 
que o trabalho de gestão fosse parte integrante, talvez não sendo 
necessário explicitar o nome “Gestão” no nome do curso, na minha 
perspectiva. Atualmente, observamos que essa palavra explícita 
acaba gerando não só estranhamentos de quem exerce o cargo 
comissionado nos DSEIs, mas também desconforto para quem vai 
pleitear a vaga, que parece que vai tirar o cargo do outro. Por isso, 
recentemente passamos a discutir a mudança do nome.

Nos oito períodos do curso, os estudantes fazem disciplinas 
obrigatórias, mas, no primeiro período, todas as seis disciplinas 
são obrigatórias. As eletivas são oferecidas apenas quando temos 
professores disponíveis e, por isso, a gente orienta que os alunos 
procurem disciplinas em outros cursos.

No primeiro período, temos os temas contextuais: 1) Socieda-
de, Cultura e Saúde I: Introdução às Ciências Sociais em Saúde 
(68h); 2) Estudo Morfofuncional Humano I (68h); 3) Introdução ao 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
9

6
Campo da Saúde Coletiva (68h); 4) Português Instrumental I 
(34h); 5)  Introdução ao Pensamento Científico e à Pesquisa 
(34h); 6) Seminário Integrativo I (40h), que completam os te-
mas do primeiro período com uma carga horária de 312 horas. 
O segundo período continua com: 1) Sociedade, Cultura e 
Saúde II: Construção Social do Processo Saúde-Doença (68h); 
2) Estudo Morfofuncional Humano II (68h); 3) Fundamentos 
da Epidemiologia (68h); 4) Introdução à Saúde Indígena (34h); 
5) Informática em Saúde (68h); 6) Bases Conceituais da Vigi-
lância em Saúde (34h); e 7) Seminário Integrativo II (40h), 
que formam uma carga horária de 380 horas.

No terceiro período, entram os temas contextuais: 1) 
Estatística em Saúde (68h); 2) Saúde e Etnologia Indí-
gena I (34h); 3) Epidemiologia e Informação I (68h); 4) 
Saúde Indígena (34h); 5) Política, Planejamento, Gestão e 
Saúde I (68h); 6) Promoção da Saúde(34h); 7) Português 
Instrumental III (34h); e 8) Seminário Integrativo III (40h), 
que também conformam uma carga horária de 380 horas. 
No quarto período, que antecede o estágio comunitário, 
os estudantes vão discutir sobre: 1) Modelo e Prática de 
Atenção à Saúde (68h); 2) Saúde e Etnologia Indígena II 
(34h); 3) Fundamento da Educação em Saúde (34h);  4) 
Vigilância Epidemiológica (68h); 5) Seminário Integrativo 
IV (40h). Além disso, ainda há: 6) Epidemiologia e Informa-
ção II (68h); 7) Sistemas Tradicionais de Saúde Indígena 
(34h); 8) Política, Planejamento, Gestão e Saúde II (68h), 
em que são explorados os quatro momentos do planeja-
mento estratégico situacional2. 

No quinto período, os acadêmicos realizam o Estágio 
I: Tempo Comunitário. Então, os temas são organizados de 
forma que eles possam passar dois meses nas comunidades, 
pois são 120h de estágio. Nesse período, eles estudam: 1) 
Saúde Coletiva (34h); 2) Segurança Alimentar e Nutricional 
I (34h); 3) Economia e Financiamento da Saúde I (68h); 4) 
Política, Planejamento, Gestão e Saúde III (68h);  5) Vigilância 
Sanitária (68h);   6) Português Instrumental III (34h); e 7) Es-
tágio I (120h), totalizando uma carga horária de 420 horas. Já 
no sexto período, acontece o Estágio II, que é realizado nos 
DSEIs (DSEI Leste de Roraima e o DSEI Yanomami), com carga 
horaria total de 120 horas. Assim, são ofertados os temas:  1) 
Meio Ambiente, Saúde e Sustentabilidade (68h); 2) Segurança 

2 
BR

AS
IL

. M
in

is
té

rio
 d

a 
Sa

úd
e.

 M
an

ua
l d

e 
pl

an
ej

am
en

to
 n

o 
SU

S.
 –

 1
. e

d.
 re

v.
 –

 B
ra

sí
lia

: M
in

is
té

rio
 d

a 
Sa

úd
e,

 2
01

6.
 1

38
 p

.



9
7

Alimentar e Nutricional II (34h); 3) Vigilância Ambiental (34h); 4) 
Economia e Financiamento da Saúde II (68h); 5) Política, Planeja-
mento, Gestão e Saúde IV (68h). 

No sétimo período, os acadêmicos discutem os temas: 1) 
Geoprocessamento e Saúde (34h); 2) Fronteira, Saúde e Políticas 
Sociais (68h); 3) Educação em Saúde (68h); 4) Português Instru-
mental IV (34h);  5) Estágio III, que acontece na Casa de Apoio à 
Saúde Indígena (Casai) (120h); e 6) Trabalho de Conclusão de Cur-
so I (68horas). Nesse TCC I, a ideia é, basicamente, qualificar um 
projeto a ser executado no semestre seguinte, e o sétimo período 
é formado por uma carga horaria total de 392 horas. 

No oitavo período, temos: 1) Direito Sanitário (68h); 2) Ética, 
Pesquisa e Saúde Indígena (68h); 3) Saúde do Trabalhador (34h); 
4) Avaliação e Saúde (34h); 5) Estágio IV (Sesau, Vigilâncias, 
Hospitais de Referência e Anvisa), aprendizado que acontece 
nas unidades da Secretaria Municipal de Saúde (Semsa) de Boa 
Vista, cidade que é a capital de Roraima, e ainda nas unidades da 
Secretaria Estadual de Saúde do Estado (Sesau), como vigilância, 
hospitais, coordenações de saúde Indígenas (que estão dentro 
dos hospitais, em Boa Vista); e 6) Trabalho de Conclusão de Curso 
II, que é a apresentação da pesquisa realizada pelos acadêmicos. 
Esse período é conformado com uma carga horaria de 432 horas. 

Os temas contextuais eletivos totalizam uma carga horária de 
272 horas, distribuídas nas seguintes opções: 1) Libras e Educa-
ção (34h); 2) Espanhol Instrumental (68h); 3) Inglês Instrumental 
(68h); 4) Fundamentos de Matemática Aplicados à Saúde (68h); 
e 5) Práticas de Atenção à Saúde Baseadas em Atividades Físicas 
(34h). Além disso, são previstas 210 horas destinadas a atividades 
complementares, que englobam: 1) Atividades de pesquisa; 2) 
Participação em eventos científicos; 3) Engajamento em movi-
mentos sociais; 4) Monitoria; 5) Trabalhos sociais; 6) Participação 
em reuniões comunitárias; e 7) Cursos de extensão, entre outras 
ações vinculadas à pesquisa e à extensão.

É relevante destacar a dificuldade enfrentada no acompanha-
mento dos estágios devido à presença limitada de professores 
em campo, já que o corpo docente é composto por apenas oito 
integrantes, atualmente. Nessa condição, os estágios são orienta-
dos pelos professores, mas a supervisão direta nas comunidades 
nem sempre é viável.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
9

8
Sobre os Estágios Curriculares

O primeiro estágio curricular é o chamado “tempo comu-
nitário”, em que a proposta é que o estudante faça um 
diagnóstico e uma análise situacional de saúde daque-

le território. Nós temos alunos de contexto de comunidades 
Indígenas e de contexto urbano. Quando os tuxauas das 
comunidades permitem, os alunos de contexto urbano acom-
panham os colegas do contexto comunitário. Caso contrário, 
eles vão para alguma organização Indígena com a qual nós já 
tenhamos convênio.

Essa é uma atividade prática, em que eles encaminham 
um termo de uma autorização à comunidade para que eles 
possam realizar o estágio. Mesmo que eles pertençam à 
comunidade, isso deve ser feito. Eles pedem autorização às 
lideranças, participam das reuniões da assembleia e falam 
sobre o objetivo do projeto e como vai ser conduzido. Nós en-
viamos uma carta de apresentação, dizendo qual é o objetivo 
do estágio, o que que eles precisam fazer e o que eles não 
podem fazer.

Esse trabalho é uma espécie de “observação participante”, 
em que indicamos alguns aspectos importantes para que os 
estudantes realizem seus trabalhos. Basicamente, o objetivo 
é identificar necessidades e problemas de saúde. Mas eles 
precisam fazer isso, tendo em vista os contextos epidemioló-
gico, socioeconômico, cultural (por exemplo, quantos povos 
habitam aquele território, quantas etnias...). É fundamental 
que eles desenvolvam um olhar para que reflitam sobre como 
os aspectos culturais e ambientais influenciam ou determi-
nam a saúde daquela população.  

Propomos, ainda, que os estudantes identifiquem a es-
trutura da comunidade, produzam um mapa para descrever 
como se chega à comunidade, que descrevam a população. 
É importante que descrevam as condições de vida, da saúde, 
do saneamento, do cuidado com a água, do cuidado com o 
lixo. Faz parte desse trabalho conversar com a equipe de saú-
de, para entender como está formada, quais atividades essa 
equipe está realizando na comunidade, quais são suas princi-
pais dificuldades, quais são as principais doenças incidentes 
e prevalentes daquele território. Eles devem identificar, tam-
bém, os ritos, se tem pajés, se tem rezador, se tem parteira, 



9
9

como é a medicina Indígena e se ela consegue conviver relativa-
mente bem com os profissionais de saúde, se esses a respeitam. 
Para isso, eles devem conversar com as lideranças, fazer rodas de 
conversas. Devem, por fim, entender se as lideranças identificam 
os mesmos problemas e necessidades que eles, estudantes, com 
um olhar acadêmico.

Esperamos que o estudante elabore esse relatório, mas como 
parte de uma atividade de planejamento. Entendemos que esse 
estudante já está fazendo uma atividade de gestão, porque ele 
está desenvolvendo todos os quatro momentos do planejamento 
estratégico situacional. Então, no último momento, ele precisa 
elaborar uma ação sobre a qual ele tenha governabilidade, que 
seja culturalmente aceitável. 

O corpo docente do curso é composto por oito professores, 
dos quais quatro são designados para acompanhar e orientar os 
estágios, sendo cada um responsável por uma etapa específica. 
Cada orientador desenvolve um modelo de relatório que os estu-
dantes devem seguir como referência. Um dos principais desafios é 
a ausência de supervisores diretamente em campo, o que se deve, 
em parte, à ampla dispersão geográfica dos estudantes, muitos 
oriundos de territórios de difícil acesso, possível apenas por barco 
ou avião. Atualmente, os recursos disponíveis são limitados ao que 
é fornecido pela UFRR, e a falta de parcerias externas que possam 
viabilizar uma supervisão mais efetiva contribui para essa dificul-
dade. Esse contexto reforça a necessidade de buscar estratégias 
alternativas para fortalecer o acompanhamento dos estágios.

É necessário fortalecer o aprofundamento sobre a política, o 
planejamento e a gestão em saúde, com foco em sua lógica de 
funcionamento nas instituições do estado e na forma como tem 
sido conduzida. Apesar de os estudantes serem incentivados a 
participar ativamente nos fóruns locais e distritais, com ênfase 
em um planejamento ascendente, ainda há desafios para que as 
necessidades dos territórios sejam plenamente contempladas. 
Observa-se que, em algumas situações, os recursos originalmente 
planejados para uma finalidade específica acabam sendo redire-
cionados para outros objetivos, o que aponta para a necessidade 
de maior alinhamento entre as demandas territoriais e a aplicação 
prática dos recursos.

Todos os estágios exigem um relatório final. Então, os estudan-
tes têm a oportunidade de conhecer o serviço, conhecer a missão 
e a visão de serviço, conhecer os trabalhos de cada departamen-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
10

0
to do distrito, e, de alguma forma, contribuir com as ativida-
des práticas do distrito.

No estágio realizado na Casa de Apoio à Saúde Indíge-
na (Casai), os estudantes devem abordar aspectos como a 
história e a estrutura da instituição, seu funcionamento e o 
fluxo de atendimento. É esperado que investiguem o núme-
ro de profissionais atuantes, a dinâmica de trabalho desses 
profissionais e as principais causas de internações. Também 
é importante compreender como os pacientes utilizam os 
serviços da Casai, incluindo a organização dos alojamentos, 
distinguindo aqueles que aguardam para retornar às suas co-
munidades daqueles que ainda estão em tratamento. Durante 
o estágio, os estudantes acompanham as atividades da Casai 
e registram as principais ações realizadas, refletindo sobre 
sua experiência em um relatório final.

No estágio realizado na Secretaria Municipal de Saúde 
(Semsa) ou na Secretaria Estadual de Saúde (Sesau), os estu-
dantes devem elaborar um relatório final que reflita as ativi-
dades desenvolvidas e as experiências adquiridas. As opções 
de campo incluem o Hospital da Criança, a maternidade, o 
Hospital Geral de Roraima (HGR), os setores de vigilância ou 
alguma das coordenações vinculadas. Devido às limitações 
logísticas e operacionais, nem sempre é possível que os es-
tudantes realizem atividades em todos os locais disponíveis, 
sendo necessário priorizar os espaços mais alinhados aos 
objetivos do estágio. 

Sobre o Trabalho de Conclusão de Curso (TCC)  
e a iniciação científica

No Trabalho de Conclusão de Curso (TCC), os estudan-
tes têm a liberdade de escolher temas que estejam 
alinhados a suas afinidades e seus interesses. Durante 

os dois últimos semestres, elaboram e qualificam um projeto, 
com extensão máxima de 15 páginas, sob a orientação de um 
professor designado, e realizam a defesa ao término do curso. 
Os TCCs podem adotar diversas metodologias, como revisões 
de literatura, relatos de experiência ou a utilização de relató-
rios produzidos durante os estágios, sendo esta última uma 
estratégia amplamente utilizada para facilitar a conclusão 



10
1

do trabalho, especialmente para estudantes que têm o TCC como 
requisito final para a graduação.

Frequentemente, os temas escolhidos refletem demandas 
das comunidades de origem dos estudantes. Nesses casos, é 
priorizada a designação de orientadores que possuam domínio 
sobre o tema proposto, além de buscar afinidade entre orien-
tador e orientando, para promover um acompanhamento mais 
produtivo e direcionado.

O processo de orientação apresenta variações devido à quan-
tidade limitada de orientadores disponíveis e à diversidade de 
temas escolhidos, o que pode gerar maior carga de trabalho para 
alguns professores. Para otimizar o acompanhamento, adota-se 
a estratégia de permitir que estudantes da mesma comunida-
de desenvolvam seus trabalhos em dupla. Outra abordagem é a 
orientação em formato de grupo de estudo, uma prática que, além 
de promover a troca de conhecimentos, contribui para aumentar 
a confiança dos estudantes no desenvolvimento de seus projetos.

O Programa de Educação Tutorial (PET) da licenciatura intercul-
tural, anteriormente coordenado pelo professor Maxim e, atual-
mente, pela professora Fabiola, ampliou suas vagas para incluir 
estudantes do Curso de Graduação em Gestão em Saúde Coletiva 
Indígena. Essa iniciativa tem proporcionado aos estudantes “Pe-
tianos” oportunidades de desenvolver trabalhos voltados à saúde 
Indígena. Além disso, mais de cinco estudantes já participaram de 
projetos de Iniciação Científica (IC). A experiência tem demonstra-
do que a participação no PET e na IC contribui significativamente 
para a elaboração de TCCs  mais consistentes e bem estruturados, 
refletindo um aprofundamento acadêmico e maior alinhamento às 
demandas do curso.

Por outro lado, observa-se que dificuldades no desenvolvi-
mento do TCC são mais comuns entre estudantes que precisam 
conciliar os estudos com trabalho ou que enfrentam limitações 
relacionadas ao contexto familiar e à falta de apoio adequado. 
Outro aspecto identificado é a prorrogação do prazo para a defe-
sa do TCC II em alguns casos, geralmente para manter o benefício 
da bolsa permanência.

É importante destacar que tanto a IC quanto o PET – depen-
dem das iniciativas individuais dos professores, o que pode limitar 
as oportunidades disponíveis para todos os estudantes. Entre-
tanto, o PET Saúde Indígena, neste ano de 2024, coordenado pela 
professora Dra. Kristiane Alves Araújo, surge como uma oportuni-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
10

2
dade promissora para ampliar o número de participantes, pro-
porcionando maior inclusão e desenvolvimento acadêmico.

Sobre publicações 

Em relação à publicação, observa-se que, após a conclusão 
do TCC II, muitos estudantes retornam às suas comunida-
des e não dão continuidade ao processo de publicação. 

No entanto, eles são constantemente incentivados a submeter 
seus trabalhos para publicação e a participar de congressos 
acadêmicos, compreendendo a relevância dessa prática para a 
disseminação do conhecimento. Em uma oportunidade ante-
rior, foi possível viabilizar a publicação de trabalhos por meio de 
um financiamento obtido em edital, o que resultou na divulga-
ção de produções acadêmicas de alguns estudantes.

Destaco que a proposta de produção editorial do projeto 
Vozes Indígenas na Produção do Conhecimento adota uma 
perspectiva decolonial, promovendo a produção científica a 
partir do olhar Indígena, fundamentada em suas questões e 
vivências, e não na apropriação de suas falas por terceiros. 
Essa coletânea representa uma valiosa oportunidade para 
demonstrar que os egressos do curso são pesquisadores e 
gestores que compreendem profundamente as necessidades 
de saúde de seus povos. Além disso, os textos contribuirão 
para reafirmar os direitos à saúde, ao acesso e à atenção 
diferenciada, reforçando a importância de uma abordagem 
culturalmente sensível e respeitosa.

Muitas vezes, a atenção diferenciada é equivocadamente 
percebida como um privilégio, sem uma compreensão ade-
quada do processo saúde-doença no contexto cultural dos 
povos Indígenas. Essa falta de entendimento pode resultar 
na negação do direito à saúde dessas populações. A atenção 
diferenciada exige respeito e condições adequadas para o 
atendimento, o que pode incluir a presença de intérpretes 
ou a compreensão de práticas culturais específicas, como a 
necessidade de cuidados domiciliares para mulheres Indíge-
nas durante o puerpério. Grande parte dos profissionais que 
atuam nos serviços de saúde Indígena não são Indígenas e, 
frequentemente, encontram dificuldades para compreender 
plenamente os princípios e práticas da atenção diferenciada. 



10
3

Nesse sentido, a publicação busca trazer à tona as percepções dos 
próprios Indígenas sobre saúde e sobre como desejam ser atendi-
dos, promovendo um diálogo mais inclusivo e equitativo.

Atualmente, uma preocupação crescente nas comunidades 
Indígenas em que os estudantes moram  é sobre o aumento de 
pessoas vivendo com doenças crônicas. Observa-se, a partir dos 
relatos dos acadêmicos, que o tratamento e o cuidado, frequen-
temente, não apresentam continuidade adequada. Casos de ce-
gueira decorrente do diabetes, amputações, acidentes vasculares 
cerebrais e óbitos relacionados a essas condições já são realida-
des presentes, evidenciando uma transformação significativa nas 
condições de vida dessas comunidades e o surgimento de doen-
ças antes inexistentes nesses contextos.

É essencial que futuros gestores em saúde reconheçam essas 
mudanças e se preparem para enfrentar os desafios de oferecer 
cuidado de qualidade dentro dessa nova perspectiva. O momento 
exige a identificação de ações imediatas e práticas, bem como 
estratégias para capacitar as equipes multidisciplinares de saúde 
a lidar com essa realidade. Isso demanda não apenas recursos 
adicionais para a saúde Indígena, mas também mudanças nos 
processos de trabalho, profissionais qualificados, capazes de 
compreender as especificidades culturais e refletir criticamente 
sobre essas novas demandas. Os textos produzidos por pessoas 
que vivem nos territórios têm um papel crucial ao dar visibilidade 
a essa realidade e ao reforçar a importância de políticas públicas 
direcionadas e sensíveis às necessidades de saúde locais. 

Além dos desafios históricos, as comunidades Indígenas 
enfrentam questões sociais cada vez mais complexas, como a 
violência, a presença do garimpo ilegal e a atuação de traficantes 
que invadem esses territórios e aliciam jovens. Outro aspecto que 
merece atenção é o papel de algumas organizações religiosas 
dentro das comunidades, especialmente em contextos em que há 
resistência a medidas de saúde pública, como a vacinação. Esses 
fatores exigem reflexões profundas e ações integradas que con-
siderem as especificidades culturais e sociais das comunidades, 
promovendo estratégias de diálogo e sensibilização para garantir 
a proteção e o bem-estar coletivo.

A prevenção do câncer de colo uterino e das infecções sexu-
almente transmissíveis constitui outro desafio significativo a ser 
enfrentado. Nesse contexto, esta publicação surge como uma 
importante oportunidade para fortalecer os serviços de saúde, ao 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
10

4
mesmo tempo em que permite aos estudantes demonstrar 
seu potencial e contribuírem de forma efetiva para a melhoria 
das práticas de cuidado e atenção à saúde. 

A profissão de sanitarista demanda um compromisso con-
tínuo com o aprendizado ao longo da vida, essencial para o 
aprimoramento profissional. Além disso, é fundamental que os 
futuros profissionais se dediquem ao estudo para fortalecer a 
presença e a representatividade Indígena nos serviços de saú-
de, promovendo uma atenção diferenciada e qualificada.

Perfil do egresso

O perfil dos estudantes do CGSCI  reflete uma diversidade 
linguística, com a maioria falando português, enquanto 
alguns também utilizam suas línguas maternas, como 

Wai-Wai, Macuxi e Wapichana. A maior parte dos estudantes 
é composta por mulheres, muitas das quais são mães. Esses 
estudantes se destacam pelo comprometimento e pela deter-
minação em enfrentar os desafios acadêmicos e pessoais.

O objetivo do CGSCI é formar profissionais capacitados, 
com uma visão sensível e qualificada, especialmente para 
atuar na coordenação de serviços que integrem gestão, 
educação e saúde. A formação busca preparar gestores que, 
além de administrar esses serviços, desempenhem um papel 
ativo e significativo na promoção da saúde, contribuindo de 
maneira efetiva para o bem-estar das suas comunidades.

Buscamos  preparar os estudantes para atuar de forma 
efetiva na área de gestão, educação e promoção da saúde, 
desenvolvendo soluções adequadas e contextualizadas para 
os desafios enfrentados pelas comunidades Indígenas. É es-
sencial que esses profissionais cultivem habilidades de diálo-
go, negociação e respeito às culturas locais, trabalhando de 
maneira colaborativa para identificar e implementar soluções 
que contribuam para a resolução ou a mitigação dos problemas 
identificados. Dessa forma, espera-se formar profissionais com 
um perfil diferenciado, capacitados para realizar a gerência de 
programas e serviços, promover educação e saúde de maneira 
efetiva e colaborativa com as comunidades.

Embora existam fragilidades, especialmente no que se 
refere ao planejamento, é fundamental que todas as ações 



10
5

de saúde sejam cuidadosamente planejadas e organizadas, con-
siderando os recursos limitados, tanto financeiros quanto huma-
nos. Além disso, a logística da saúde Indígena apresenta desafios 
significativos que exigem estratégias inovadoras e adaptadas às 
realidades locais.

É fundamental contar com profissionais de cada povo que 
possam aplicar os conhecimentos adquiridos em benefício de 
suas comunidades. Ao ingressarem na comunidade com a carta de 
indicação do tuxaua, reforça-se a expectativa de que esse apren-
dizado seja compartilhado e transformado em ações concretas de 
melhoria. Por isso, os estudantes são constantemente incentiva-
dos a se dedicar ao máximo, com o objetivo de contribuir para a 
transformação das condições sanitárias em seus territórios.

A valorização da medicina Indígena é uma prática constante no 
CGSCI, com o intuito de compreender como ela é exercida e va-
lorizada em cada comunidade. Observa-se que, em comunidades 
evangélicas, as práticas tradicionais podem ter sido substituídas 
em parte, mas ainda existem aquelas em que rezadores, pajés e par-
teiras continuam a preservar esses conhecimentos, especialmente 
em contextos com a presença de diferentes grupos religiosos.

Mesmo em comunidades exclusivamente evangélicas, em que 
outras práticas religiosas não são mais observadas, a medicina In-
dígena persiste de forma adaptada, sobretudo no uso de plantas 
medicinais, que é frequentemente mantido por meio do conheci-
mento transmitido entre familiares, mesmo na ausência de espe-
cialistas formais nessa área.

No segundo semestre de 2024, em meu tema contextual – 
Promoção da Saúde –, foi solicitado aos estudantes o desenvol-
vimento de um trabalho sobre medicina Indígena. Como parte de 
um projeto em andamento, cada estudante é incentivado a iden-
tificar e apresentar uma prática de cuidado com a saúde Indígena 
de seu povo voltada para o tratamento de algum tipo de problema 
de saúde. Essa iniciativa busca valorizar e documentar os saberes 
Indígena em saúde, promovendo o diálogo entre diferentes práti-
cas de cuidado.

No tema sobre saúde Indígena, é realizada uma atividade que 
aborda as práticas de cuidado sob a perspectiva da medicina In-
dígena. Nesse contexto, os estudantes são incentivados a relatar 
os preparos tradicionais, descrevendo os cuidados aplicados, 
como devem ser realizados e em quais situações. Eles detalham 
se o cuidado envolve o uso de plantas medicinais, indicando 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
10

6
onde essas plantas podem ser encontradas, como devem ser 
colhidas, preparadas, administradas e se há possíveis efeitos 
colaterais. As descrições incluem cuidados para situações 
como menstruação, cólicas, diarreia infantil, espanto e que-
branto, promovendo uma valorização e uma documentação 
dos saberes Indígenas.

Os acadêmicos apresentam essas informações por meio 
de banners ou cartazes, refletindo sobre a importância da 
medicina Indígena. Durante as apresentações, frequentemen-
te destacam que a prática da medicina Indígena é utilizada 
desde tempos anteriores à presença das equipes de saúde. 
Além disso, ressaltam que, na ausência de atendimento pelas 
equipes de saúde, recorrem a esses conhecimentos tradicio-
nais como uma alternativa essencial de cuidado à saúde.

A medicina Indígena permanece ativa, mesmo que, em 
algumas comunidades, sua prática esteja restrita ao âmbito 
familiar, sem a presença de figuras como o pajé, para a trans-
missão formal desses conhecimentos. No entanto, observa-
-se que, na maioria das comunidades, a medicina Indígena 
continua viva e desempenha um papel significativo, ainda 
que sua relevância nem sempre seja plenamente compreendi-
da ou valorizada no contexto da medicina ocidental.

Estratégias para lidar com  
diversidades culturais e linguísticas

Durante o CGSCI, convidamos outros professores para 
contribuir nas atividades do curso, destacando-se a 
necessidade de considerar as dificuldades que alguns 

estudantes enfrentam em relação à escrita na língua portu-
guesa. Por esse motivo, sugere-se a priorização de avaliações 
orais, valorizando a participação ativa em sala de aula, a vivên-
cia prática e a oralidade, que são aspectos fundamentais no 
processo de aprendizado. Embora o domínio da escrita em por-
tuguês seja relevante em determinados contextos acadêmicos, 
é importante reconhecer que, para muitos estudantes, essas 
habilidades estão em desenvolvimento, e a oralidade reflete 
com maior precisão suas competências e seus conhecimentos.

Atualmente, o curso conta com professores colaborado-
res experientes da UFRR que ministram aulas de Português 



10
7

Instrumental. Entre eles, estão o professor Dr. Antonio Giocon-
di, do curso de Letras, e a professora Me. Danielle Trindade, do 
curso de Licenciatura Intercultural, ambos comprometidos com a 
valorização da oralidade no processo de aprendizado. Durante as 
aulas, a abordagem inclui a leitura de documentos, parágrafo por 
parágrafo, seguida de questionamentos para identificar palavras 
que os estudantes possam não ter compreendido. Essas palavras 
são explicadas em português e, posteriormente, verifica-se se 
existem equivalentes nas línguas maternas dos estudantes. Essa 
metodologia favorece o entendimento contextual e estimula o 
diálogo intercultural entre os idiomas.

A compreensão de documentos mais complexos, como decretos 
e leis, exige uma leitura pausada, com a identificação de palavras 
que os estudantes possam não compreender. Uma estratégia suge-
rida é a construção de um glossário, o que, em algumas disciplinas, 
pode ser adotado como atividade final. Esse glossário reúne os 
termos desconhecidos e seus significados, promovendo o aprendi-
zado de forma prática e contextualizada. No processo pedagógico, 
prioriza-se a troca de realidades e a valorização da interculturalida-
de, buscando tornar o aprendizado mais inclusivo, respeitoso e sen-
sível às especificidades culturais, criando um ambiente de ensino 
acolhedor e adaptado às diferentes necessidades.

Os professores que colaboram com o curso recebem orienta-
ção sobre essa abordagem pela coordenação de curso. A maioria 
deles pertence a outros cursos do Instituto Insikiran, com apenas 
alguns provenientes de outros cursos. Contudo, devido à experi-
ência prévia de convivência com povos Indígenas, esses profes-
sores compreendem bem as especificidades do processo, o que 
contribui para torná-lo mais tranquilo e adaptado às realidades 
culturais dos estudantes.

Movimento Indígena e a criação do Insikiran

O Instituto Insikiran de Formação Superior Indígena, vinculado à 
Universidade Federal de Roraima, foi estabelecido em respos-
ta às demandas do movimento Indígena, especialmente pela 

Organização de Professores Indígenas de Roraima (OPIRR). Em 2001, 
essa organização articulou junto à universidade e ao Ministério da 
Educação (MEC) a necessidade de ofertar uma educação superior 
intercultural. Como resultado, em 2001, foi criado o  Núcleo Insiki-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
10

8
ran de Formação Superior Indígena, acompanhado da imple-
mentação do curso de Licenciatura Intercultural, em 2002.

A criação do Núcleo Insikiran e do curso de Licenciatura 
Intercultural foi formalizada durante uma assembleia 
realizada na comunidade Indígena Canauanim, em que 
uma carta foi redigida e aprovada. Esse processo con-
tou com a participação ativa de organizações Indígenas 
reconhecidas pelo Conselho Indígena de Roraima (CIR), 
incluindo a OPIRR, a Unir e a organização das mulheres 
Indígenas, totalizando sete entidades que contribuíram 
e seguem participando ativamente desse projeto.

Até o ano de 2016, as organizações Indígenas par-
ticiparam do processo eleitoral do Instituto Insikiran 
sem registros de impedimentos. No entanto, nas três 
eleições mais recentes, surgiram questionamentos 
legais promovidos por membros do próprio instituto, 
alegando que as organizações Indígenas não teriam 
mais prerrogativa para votar. O setor jurídico da UFRR 
solicitou uma mudança do regimento3 interno do 
Insikiran, que é do ano de 2009. 

Atualmente, não estão sendo realizadas eleições 
no Instituto Insikiran devido à necessidade de atualização do 
regimento interno, conforme exigência do setor jurídico da 
UFRR, bem como ao impedimento da participação das orga-
nizações Indígenas no processo eleitoral. Nesse contexto, 
tanto a direção quanto as coordenações de curso estão sen-
do designadas pelos respectivos colegiados e nomeadas, em 
caráter pro tempore, pelo Reitor da Universidade Federal de 
Roraima, em conformidade com as normas vigentes, até que o 
regimento seja devidamente atualizado.

O Conselho Superior Indígena do Instituto Insikiran é 
composto pela direção do instituto, por coordenadores dos 
cursos, professores, estudantes e organizações Indígenas, 
configurando um espaço de convivência que, embora possa 
ocasionalmente apresentar conflitos, é essencial e enrique-
cedor. Essa convivência reforça a relevância da participação 
das organizações Indígenas nos processos de escolha, uma 
vez que a existência do instituto está intrinsicamente vincu-
lada a essas comunidades.

Destaca-se que não há registros de posicionamentos 
contrários, por parte dos professores do CGSCI, em relação 

3 
UF

FR
 –

 U
ni

ve
rs

id
ad

e 
Fe

de
ra

l d
e 

Ro
ra

im
a.

 R
es

ol
uç

ão
 

n°
 0

09
/2

00
9-

CU
ni

. R
eg

im
en

to
 d

o 
In

st
it

ut
o 

In
si

ki
ra

n 
de

 
Fo

rm
aç

ão
 S

up
er

io
r I

nd
íg

en
a,

 d
a 

Un
iv

er
si

da
de

 F
ed

er
al

 
de

 R
or

ai
m

a.
 B

oa
 V

is
ta

: U
FR

R,
 2

00
9.



10
9

à realização de processos eleitorais. Desde sua criação, o curso 
responde a uma demanda originada do movimento social Indíge-
na, reiterando a importância da participação ativa dessas organi-
zações em sua governança.

Perspectivas de futuro

Atualmente, o curso está operando com o Projeto Peda-
gógico de Curso (PPC) anterior, mas há a necessidade de 
finalizar e entregar a nova versão do PPC ainda em 2024. 

Para atender a esse objetivo, estão sendo realizados encontros 
com egressos, durante os quais suas opiniões sobre os temas 
contextuais, melhorias necessárias e possíveis alterações são 
coletadas. A maioria dos participantes tem destacado a relevân-
cia de fortalecer os temas relacionados a política, planejamento e 
gestão, com ênfase em conteúdos voltados para a administração 
pública. Esse diálogo tem sido essencial para aprimorar o PPC de 
forma alinhada às demandas e expectativas dos egressos.

Os egressos que participaram das reuniões também comparti-
lharam suas percepções e destacaram as mesmas necessidades 
identificadas. Com base nessas contribuições, estamos elabo-
rando uma nova planilha que contempla alterações em alguns 
aspectos do curso, incluindo ajustes na carga horária. A proposta 
considera a adoção de uma carga horária mínima de 3.100 horas, 
em conformidade com as diretrizes curriculares do Curso de Gra-
duação em Gestão em Saúde Indígena - CGSCI.

Estamos trabalhando para condensar alguns temas contex-
tuais e incorporar as sugestões apresentadas pelos egressos, 
de modo a atender às demandas e garantir que o novo Projeto 
Pedagógico de Curso (PPC) esteja alinhado com as expectativas e 
necessidades da formação.

Após a implementação dessas mudanças, está prevista a rea-
lização de um seminário envolvendo as organizações Indígenas e 
os serviços de saúde. O objetivo será discutir o perfil ideal de um 
gestor de Saúde Coletiva Indígena e de um sanitarista Indígena, 
considerando sua atuação no subsistema de saúde Indígena.

Nesse encontro, será dada ênfase à escuta ativa dos Distritos 
Sanitários Especiais Indígenas (DSEIs) e das organizações Indíge-
nas, com o intuito de compreender quais competências e habili-
dades são esperadas desses egressos para facilitar sua inserção 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
11

0
nos serviços de saúde. Essa consulta será uma etapa funda-
mental para consolidar o novo Projeto Pedagógico de Curso 
(PPC) e encaminhá-lo à Pró-Reitoria de Ensino e Graduação 
(Proeg) da UFRR para aprovação.

Aprendizados dos últimos dez anos

Minha experiência como professora de estudantes 
Indígenas transformou minha visão, ampliando minha 
perspectiva para além do campo da enfermagem. 

Conviver com pessoas que possuem uma visão de mundo 
distinta me ensinou a valorizar diferentes formas de conhe-
cimento e a abordagem holística da saúde. Como Paulo Freire 
dizia, aprendi a “ser gente”

Compreendi que saúde e doença estão profundamente 
conectadas ao conceito de bem-viver e às condições dig-
nas de vida no território. Aprendi que práticas de cuidado, 
como o uso de cera de cabelo, pinturas no corpo, fitas, óle-
os ou defumadores, são expressões legítimas e eficazes de 
cuidado em saúde. Esses modos tradicionais Indígenas de 
cuidado, próprios dos povos originários, são fundamentais 
para a saúde e a sobrevivência no território, e acredito que 
devem ser incorporados ao nosso entendimento e às nossas 
práticas de saúde.

Conviver com os estudantes Indígenas tem sido uma 
experiência de aprendizado constante, e acredito que essa 
convivência transformou minha visão sobre a causa Indígena. 
Passei a respeitar ainda mais suas lutas e a me engajar coleti-
vamente com eles, em prol de seus ideais. Além disso, procuro 
mostrar a eles que há outros povos Indígenas em diferentes 
regiões do Brasil e até mesmo em outras partes do mundo, 
promovendo um intercâmbio de conhecimentos.

Essa troca de saberes é extremamente enriquecedora. 
Durante as visitas às comunidades, sou sempre impactada 
pela solidariedade que vivencio. Um dos maiores aprendiza-
dos que tive com eles foi sobre reciprocidade, um valor que 
muitas vezes nós, não Indígenas, não cultivamos da mesma 
forma. Também me inspira a forte perspectiva de partici-
pação comunitária que eles têm, em que todas as decisões 
são tomadas coletivamente em assembleias. Esse método 



11
1

de resolução de problemas, baseado no diálogo e no consenso, 
é algo que considero profundamente interessante e admirável.

Outro aspecto que aprendi é a forma como eles observam o 
ambiente e as situações ao seu redor. Quando se manifestam, 
suas falas são carregadas de propriedade e profundidade, fruto 
de uma reflexão cuidadosa. Esse aprendizado contínuo tem sido 
uma grande motivação na minha jornada como educadora. 

Apesar das nossas fragilidades como curso de graduação, 
temos conseguido mantê-lo e alcançar resultados positivos. Já ti-
vemos dois alunos que concluíram o mestrado e outros que estão 
inseridos nos serviços de saúde, construindo suas trajetórias de 
maneira significativa. Cada um está trilhando o próprio caminho, e 
isso é motivo de orgulho.

É evidente que há desafios nos territórios que cabem a eles 
enfrentar e resolver. Não posso falar por eles, mas percebo que a 
luta constante é pela garantia de seus direitos, seja na educação, 
na saúde ou em outras áreas essenciais. É inspirador observar 
como eles se apropriam dessas questões para defender seus ter-
ritórios e os valores em que acreditam, demonstrando uma força e 
uma resiliência que são excepcionais. 

Essa vivência transformou minha percepção desde que che-
guei aqui, e sou profundamente grata por essa experiência. O 
Instituto Insikiran me acolheu, assim como os estudantes, e essa 
troca tem sido muito significativa. Apesar dos desafios, a maior 
parte do curso acontece em sala de aula, onde buscamos cons-
tantemente nos adaptar às necessidades de todos.

Um exemplo marcante dessa adaptação é a presença das 
crianças, incluindo bebês recém-nascidos, que acompanham suas 
mães durante as aulas. É comum vermos os curumins correndo, 
chorando, comendo ou participando indiretamente das ativi-
dades. Essa dinâmica traz uma dimensão humana e afetuosa ao 
ambiente de aprendizado.

Em meio a essas fragilidades, nós nos ajudamos como comu-
nidade. Muitas vezes, cada um traz algo para compartilhar, seja 
comida ou apoio. Quando as crianças estão presentes, organi-
zamos espaços improvisados, como um lençol para que possam 
descansar. Essa convivência nos ensina a valorizar a coletividade 
e o cuidado mútuo, tornando o ambiente de ensino mais acolhe-
dor e inclusivo.

Temos o desejo de criar um espaço ainda mais acolhedor, 
como um redário, com redes e um local apropriado para cuidar 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 F

or
m

a
çã

o
11

2
das crianças. Acho essa ideia maravilhosa, pois, mesmo com o 
curumim por perto, os alunos não deixam de estudar. Ajuda-
mos uns aos outros, e isso tem sido um aprendizado valioso 
para mim. Durante minha formação em enfermagem, tudo 
parecia tão rígido, cheio de regras, e essa experiência tem 
ampliado minha visão sobre acolhimento e flexibilidade.

Muitas vezes, as alunas dizem: “Professora, não tenho com 
quem deixar meu bebê”. Minha resposta é sempre: “Traga 
para a aula.” Se o bebê chora, digo: “Vá amamentar, fique 
à vontade”. E, se preferirem sair da sala para dar de mamar, 
também são bem-vindas a fazê-lo. O importante é garantir 
que todas se sintam confortáveis e apoiadas, porque apren-
der em um ambiente acolhedor faz toda a diferença.

Essas estratégias, embora ainda não formalizadas, são 
fundamentais para garantir que os estudantes possam 
concluir o curso. Tanto eu quanto os demais professores nos 
empenhamos em oferecer esse apoio. Também incentivamos 
a participação deles em assembleias e processos organizati-
vos, para que estejam inseridos, sejam reconhecidos e façam 
parte de decisões que são essenciais para seu desenvolvi-
mento pessoal e profissional.

O Instituto Insikiran foi criado em parceria com as organi-
zações Indígenas, compreendendo seu papel político e sua 
relevância na defesa de direitos. Essas organizações desem-
penham um papel crucial ao oferecer suporte e subsídios aos 
estudantes, ajudando a prepará-los para a luta em prol de 
seus territórios e de suas comunidades.

Os estudantes são, em sua maioria, muito jovens e trazem 
consigo o desafio de equilibrar as responsabilidades aca-
dêmicas com as demandas de suas realidades. O trabalho 
conjunto entre o instituto, as organizações e os alunos é, 
portanto, essencial para que eles sejam capacitados a atuar 
como protagonistas em suas comunidades e além.

Vale destacar que a maioria dos nossos estudantes é 
jovem, com idades entre 20 e 25 anos. Muitos acabaram de 
concluir o Ensino Médio e ainda não possuem inserção no 
mercado de trabalho. Para eles, tudo é novo, e esse período 
é marcado por aprendizado e descobertas. Nesse contexto, 
as organizações Indígenas e outras instituições parceiras de-
sempenham um papel crucial, oferecendo o suporte necessá-
rio para a formação política e cidadã desses jovens.



11
3

Nesse processo, aprendo e cresço juntamente com eles, tor-
nando-me uma pessoa melhor – eu acho (risos). A convivência e 
os desafios compartilhados têm sido transformadores, tanto para 
os estudantes quanto para mim.



DESAFIOS PARA O 
BEM-VIVER DOS 
POVOS INDÍGENAS 
DE RORAIMA



Capítulo 1





Capítulo 1

OS DILEMAS DE 
UMA PESQUISADORA 
INDÍGENA:
alimentos ancestrais e 
alimentos industrializados



GREYCE KELLE FIDELIS PAULINO. 
Pertencente ao Povo Macuxi, é 
Gestora em Saúde Coletiva Indí-

gena, graduada no Instituto Insikiran/
UFRR; pós-graduada no Programa de 
Pós-Graduação Lato Sensu Gestão e 
Ensino em Saúde no Contexto Re-
gional/IFRR; e aluna do Programa de 
Pós-Graduação Sociedade e Frontei-
ras/UFRR. 



11
9

Introdução

O presente texto integra as reflexões da pesquisa em an-
damento, que analisa dados sobre a saúde e a alimenta-
ção das comunidades Indígenas vinculadas ao Polo-base 

Raposa I, na Terra Indígena Raposa Serra do Sol (TIRSS), sob 
responsabilidade do Distrito Sanitário Especial Indígena Leste de 
Roraima (DSEI Leste de Roraima), além de incorporar as memórias 
e vivências da autora. A pesquisa busca analisar os aspectos 
relativos à interseção entre produção e consumo de alimentos e 
o processo saúde-doença e cuidado. Contudo, nas abordagens 
iniciais para elaboração do projeto que deu origem à presente 
pesquisa, surgiu uma interrogação em relação à visão dos mora-
dores sobre o que efetivamente seria alimentação saudável e à 
visão da pesquisadora sobre o que é alimentação saudável. Esse 
questionamento surgiu após a leitura e a discussão do texto 
Outsiders, de Howard S. Becker (2008), na disciplina Estado, 
Sociedade e Meio Ambiente, do Programa de Pós-Graduação 
Sociedade e Fronteiras da Universidade Federal de Roraima, no 
ano de 2023.

Minha trajetória acadêmica é profundamente influenciada 
pelas memórias e tradições culturais transmitidas por meus avós 
durante minha infância e minha adolescência. Originária do Povo 
Macuxi, da comunidade Indígena do Parnásio, localizada na TIRSS, 
no Município de Normandia (RR), a aproximadamente 190 quilôme-
tros da capital, Boa Vista, estou enraizada em uma rica herança 
ancestral. Essas vivências pessoais não apenas moldaram minha 
identidade, mas também permeiam as reflexões que desenvolvo 
neste estudo sobre a alimentação entre os povos Indígenas. As 
incursões em minhas memórias proporcionam ideias valiosas e 
levantam uma série de questionamentos pertinentes sobre a culi-
nária Indígena, tanto no contexto atual quanto ancestral.

A trajetória acadêmica, notadamente caracterizada pela par-
ticipação no Curso de Graduação em Gestão em Saúde Coletiva 
Indígena, realizado no Instituto Insikiran, da Universidade Fede-
ral de Roraima, tem se revelado como uma fonte inesgotável de 
questionamentos que norteiam a abordagem descolonizada dos 
desafios enfrentados pelas comunidades Indígenas. Além disso, o 
curso de mestrado no qual estou atualmente matriculada também 
contribui de forma significativa para essas reflexões. Os ques-
tionamentos aqui apresentados emergem em decorrência direta 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 1
12

0
dessa prática acadêmica e orientam uma análise crítica da 
temática alimentar no contexto dos povos Indígenas.

O texto Outsiders, de Howard S. Becker (2008), oferece 
uma perspectiva sociológica para compreender como as pes-
soas são rotuladas e tratadas como outsiders (desviantes) 
por determinados grupos sociais. Nesse contexto, o trabalho 
abordará a problemática alimentar e o processo saúde-do-
ença e cuidado em comunidades Indígenas da T.I. Raposa 
Serra do Sol, especialmente aquelas que vivem no chamado 
lavrado1 roraimense. O objetivo é estabelecer um diálogo 
com o texto de Becker para refletir como as regras impos-
tas pelo grupo podem ser afetadas pelas transformações 
alimentares decorrentes do contato de longa data com a 
sociedade não Indígena, onde o alimento tradicional Indí-
gena se depara com a concorrência do alimento industria-
lizado e, muitas vezes, ultraprocessado, originado em uma 
cultura ocidentalizada.

A Terra Indígena Raposa Serra do Sol (TIRSS), localizada 
no estado de Roraima, abriga diversas etnias Indígenas, in-
cluindo Macuxi, Ingarikó, Patamona, Taurepang e Wapicha-
na, entre outras. Cada uma dessas etnias possui tradições 
e práticas alimentares específicas, estabelecendo uma 
relação íntima com o ambiente em que vivem. No lavrado 
roraimense, que é uma das paisagens presentes na região, 
essas comunidades têm uma relação profunda com a terra, 
a vegetação e os recursos naturais, o que influencia direta-
mente sua alimentação e sua identidade cultural.

As regras alimentares dentro das comunidades Indígenas 
da TIRSS são fundamentadas em valores culturais, espiritu-
ais e no conhecimento ancestral sobre o ambiente natural 
que as cerca. O alimento tradicional desempenha um papel 
central nessas comunidades, indo além de suas funções nu-
tricionais, e é visto como uma forte relação com a natureza e 
com seus antepassados.

No lavrado roraimense, a alimentação tradicional é diver-
sificada e rica em alimentos provenientes da terra, dos rios, 
igarapés e lagos. Além dos frutos nativos, raízes e sementes, 
a caça e o peixe são fontes essenciais de proteínas para es-
sas comunidades. Destacando-se entre as raízes, a mandioca 
e a macaxeira são especialmente importantes, pois propor-
cionam uma variedade de outros alimentos, como a farinha, 

1 
La

vr
ad

o 
é 

um
 t

er
m

o 
ad

ot
ad

o 
no

 e
st

ad
o 

de
 R

or
ai

m
a 

pa
ra

 id
en

ti
fic

ar
 p

ar
te

 d
e 

se
u 

te
rr

it
ór

io
 c

om
po

st
o 

po
r 

sa
va

na
s,

 m
ui

to
 a

ss
em

el
ha

do
 a

o 
bi

om
a 

Ce
rr

ad
o.



12
1

o beiju, o carimã, a goma de tapioca, entre outros. Essa variedade 
de produtos derivados da mandioca demonstra a importância 
desse alimento na culinária tradicional dessas comunidades.

Além dos alimentos, as comunidades Indígenas do lavrado ro-
raimense têm em seus hábitos alimentares bebidas produzidas à 
base de mandioca, como o caxiri, que também pode ser chamado 
de pajuarú, sendo uma bebida importante em algumas comuni-
dades. O pajuarú é obtido por meio da fermentação da mandioca, 
e seu consumo está vinculado a aspectos culturais. Salienta-se 
que o caxiri pode ser produzido por diversos vegetais, como, por 
exemplo, o milho, a macaxeira, o caju, entre outros.

O contato de longa data com a sociedade não Indígena trouxe 
desafios significativos para as comunidades Indígenas, especial-
mente no que diz respeito à alimentação. Além da presença da 
carne de gado – inserida no processo de invasão do atual terri-
tório do estado de Roraima, com o estabelecimento de fazendas 
nas terras Indígenas, especialmente entre os Povos Macuxi e 
Wapichana –, mais recentemente o acesso a alimentos industria-
lizados tornou-se uma realidade. Tais alimentos são provenientes 
de uma cultura ocidentalizada, que chega às comunidades, mui-
tas vezes, devido à proximidade com centros urbanos, à integra-
ção econômica e à pressão dos meios de comunicação – especial-
mente a TV e, mais recentemente, a internet.

As transformações alimentares enfrentadas por essas comuni-
dades são complexas. Enquanto alguns membros veem nas opções 
industrializadas uma forma de praticidade e variedade, outros te-
mem que a adesão a esses alimentos possa comprometer a preser-
vação da identidade cultural e a conexão com suas tradições.

Outsiders e as mudanças alimentares: uma reflexão

Em determinadas comunidades Indígenas da TIRSS, aqueles que 
optam por alimentos industrializados ou abandonam certos 
aspectos da alimentação tradicional podem ser percebidos 

como outsiders ou desviantes. Essa percepção pode decorrer do 
medo de que a adesão ao alimento industrializado represente uma 
ameaça à preservação da cultura e dos valores ancestrais. 

Contudo vale a pena refletir: será que aqueles que defendem a 
manutenção de um alimento tradicional não seriam os verdadeiros 
outsiders diante da força avassaladora do mercado e da indústria 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 1
12

2
alimentar? Os alimentos industrializados e ultraprocessados 
são, muitas vezes, mais facilmente acessíveis, mais divulga-
dos e comercializados, o que pode levar a uma prevalência 
maior de seu consumo nas comunidades.

Essa reflexão nos faz questionar o impacto das forças 
externas, como a indústria alimentar, na transformação da ali-
mentação tradicional Indígena. As pressões e influências ex-
ternas podem levar ao enfraquecimento das regras alimenta-
res instituídas pelo grupo, colocando em risco a preservação 
da cultura e dos valores ancestrais, estabelecendo, inclusive, 
novos hábitos alimentares. 

As regras alimentares, nesse contexto, desempenham um 
papel crucial como mecanismo de controle social, visando a 
preservar a identidade cultural das comunidades Indígenas. O 
estabelecimento de normas alimentares específicas pode ser 
uma tentativa de proteger a coesão interna e a integridade 
cultural, em meio às influências externas.

É importante, contudo, enfatizar que o contato com a 
sociedade não Indígena não deve ser encarado apenas como 
uma ameaça, mas também como uma oportunidade para o 
diálogo intercultural e a troca de conhecimentos. O desafio 
reside em encontrar um equilíbrio entre a preservação das 
tradições alimentares Indígenas e a abertura para a diver-
sidade de escolhas alimentares, sem que isso signifique a 
perda da identidade cultural.

Reflexões finais 

As comunidades Indígenas da TIRSS enfrentam trans-
formações alimentares decorrentes do contato de 
longa data com a sociedade não Indígena, em que o 

alimento ancestral se depara com a concorrência do alimento 
industrializado, originado em uma cultura ocidentalizada. As 
regras alimentares estabelecidas por essas comunidades são 
fundamentadas em valores culturais e espirituais, buscando 
preservar a identidade cultural e a relação com a natureza.

A riqueza da alimentação tradicional, que inclui alimentos 
provenientes do lavrado roraimense, como frutos nativos, 
raízes, sementes, caça, peixe, milho, mandioca e macaxeira, 
desempenha um papel vital na construção da identidade 



12
3

alimentar dessas comunidades. A valorização desses alimentos 
tradicionais é fundamental para a preservação da cultura e da co-
nexão com suas raízes ancestrais, incluindo, também, as bebidas 
à base de mandioca e outros frutos.

Contudo é importante refletir sobre o impacto das transforma-
ções alimentares e a influência da indústria alimentar nas comu-
nidades, questionando quem são os verdadeiros outsiders nesse 
contexto. A preservação das tradições Indígenas pode enfrentar 
desafios diante da força avassaladora do mercado e da indús-
tria, mas a valorização das regras alimentares estabelecidas pelo 
grupo é fundamental para a manutenção da identidade cultural e 
para a construção de uma sociedade mais inclusiva e respeitosa 
com suas diversidades. A coexistência entre o alimento tradicional 
e o industrializado pode ser uma maneira de encontrar um equilí-
brio entre a preservação cultural e a abertura para a diversidade 
alimentar, promovendo uma sociedade mais inclusiva e plural.

Diante das reflexões aqui apresentadas, surge a indagação 
sobre o papel da pesquisadora, especialmente quando pertence à 
cultura investigada. Como a pesquisadora observa a problemática 
alimentar, pode ser compreendida como uma visão estranha para 
essas comunidades? Perguntas como essa, inicialmente inspira-
das pela leitura de Becker (2008), direcionaram a pesquisadora 
a não presumir que a comunidade partilhe da mesma visão sobre 
alimentação saudável. As interrogações geradas permitem uma 
abordagem mais sensível e menos preconceituosa em relação às 
escolhas alimentares dessas comunidades e de cada indivíduo, 
reconhecendo a diversidade de perspectivas e a importância do 
diálogo intercultural. 

Dessa forma, o que seria estranho, em termos alimentares, para 
parte da comunidade que se busca estudar? Seria a damorida, um 
alimento ancestral da culinária Indígena, ou um prato de macarrão 
com salsicha? São os desafios que a autora enfrentará em suas 
futuras investigações.

Referências

BECKER, Howard Saul. Outsiders: estudos de sociologia do des-
vio. Rio de Janeiro: Zahar, 2008.

LEITE, Maurício Soares. Sociodiversidade, alimentação e nutri-
ção Indígena. In: BARROS, Denise Cavalcante; SILVA, Denise Oli-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 1
12

4
veira e; GUGELMIN, Silvia Ângela (org.). Vigilância alimentar e 
nutricional para a saúde Indígena [online], v. 1. Rio de Janeiro: 
Editora FIOCRUZ, 2007, p. 180-210. ISBN: 978-85-7541-587-0. 
Disponível em: http://books.scielo.org/id/fyyqb/epub/bar-
ros-9788575415870.epub. / doi: 10.7476/9788575415870.009. 

LANGDON, Esther Jean; GARNELO, Luiza (org.). Saúde dos 
Povos Indígenas. Reflexões sobre a Antropologia Participati-
va. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2004.

MONTEIRO, Danielle. Estudo aponta mudanças em alimen-
tação tradicional do povo Indígena Paiter Surui. Portal da 
Fundação Osvaldo Cruz, 25 abr. 2023. Disponível em:  https://
portal.fiocruz.br/noticia/estudo-aponta-mudancas-em-ali-
mentacao-tradicional-do-povo-indigena-paiter-surui. Acesso 
em: 23 out. 2023.

PAULINO, Greyce Kelly Fidelis; ALMEIDA, Simone Lopes de. A 
produção e o consumo de alimentos na comunidade Indígena 
do Parnásio e as implicações para o processo saúde-doença 
e cuidado. In: HELENA, Diádiney; FEITOSA, Dandara (org.). Sa-
beres Indígenas produção de conhecimento desde os Territó-
rios. São Paulo: Hucitec, 2020, v. 1, p. 92-113.



12
5





Capítulo 2

WAI-WAI KOMO 
NAHRÎ POKO 
KEHCAMHOKATOPO: 
alimentação tradicional e 
saúde do Povo Wai-Wai
da comunidade Jatapuzinho, 
sul de Roraima



GENEIDE SOUZA DOS SANTOS. 
Pertencente ao Povo Wai-Wai, 
é bacharel em Gestão em Saú-

de Coletiva Indígena, pelo Instituto 
Insikiran de Formação Superior Indí-
gena/UFRR (2019). 

ARIOSMAR MENDES BARBOSA 
(ORIENTADOR). 
Professor no Curso de Graduação 

em Gestão em Saúde Coletiva Indíge-
na, do Instituto Insikiran de Formação 
Superior Indígena/UFRR, é mestre em 
Economia pela Universidade Federal 
do Rio Grande do Sul (2012). 



12
9

Introdução

Eu me chamo Geneide Souza dos Santos, nascida no dia 1º de 
novembro de 1993, no Município de São João da Baliza (RR). 
Sou Indígena do Povo Wai-Wai, falante da língua materna, 

residente na comunidade Indígena Jatapuzinho, Terra Indígena 
Trombetas Mapuera, no Município de Caroebe (RR). Atualmente, 
atuo voluntariamente na Coordenação Geral de Articulação das 
Mulheres Indígenas Wai-Wai (Krawoto), representando as mu-
lheres Wai-Wai nas reuniões, nos seminários, oficinas e eventos 
locais ou regionais. Trabalhei na Coordenação Técnica de Medicina 
tradicional no Conselho Indígena de Roraima (CIR), entre junho e 
dezembro de 2022, e trabalhei voluntariamente como Conselheira 
Distrital de Saúde Indígena da região Wai-Wai, do Polo-base Jata-
puzinho, no Distrito Sanitário Especial Indígena Leste de Roraima, 
entre julho de 2021 e agosto de 2022. 

As comunidades Indígenas do Povo Wai-Wai estão localizadas 
no sul do estado de Roraima, no Município de Caroebe, região 
composta por 12 comunidades Indígenas: Jatapuzinho, Catual, 
Ahru, Samaúma, Makará, Laranjinha, Soma, Cobra, Yoowu, Ange-
lim-Ferro, Kwarikwara e Açaí. Essas comunidades abrigam povos 
Indígenas de diversos grupos étnicos, incluindo Wai-Wai, Katwena, 
Xerew, Mawayana, Heskaryaya e Waimiri Atroari. A população esti-
mada na comunidade de Jatapuzinho é de aproximadamente 238 
habitantes, distribuídos em 47 famílias, conforme o censo do DSEI 
Leste de Roraima, em 2022.

Os Wai-Wai preservam suas culturas e tradições por meio de 
práticas que envolvem conhecimento, língua materna, alimenta-
ção e, em particular, as gerações mais antigas, que mantêm vivas 
suas práticas culturais. Isso inclui o cultivo da terra, atividades de 
pesca, caça e colheita de frutos na mata, que são fundamentais 
para a sua identidade cultural. Essas práticas também desempe-
nham um papel crucial na saúde dos Povos Wai-Wai.

A alimentação tradicional continua a ser valorizada nas co-
munidades, embora tenha ocorrido uma transição alimentar nos 
últimos anos. Alimentos industrializados, como óleo de soja, fari-
nha de trigo, açúcar, sal, arroz, feijão, café e leite, passaram a fazer 
parte da dieta com maior frequência. Esse fenômeno é especial-
mente notado entre as famílias que recebem salários do governo 
ou instituições públicas, como professores, agentes de saúde e 
saneamento (AIS-AISAN) ou beneficiários de programas de trans-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 2
13

0
ferência de renda, como o Bolsa Família, aposentadorias e 
outros. Além disso, algumas famílias usam a renda obtida com 
a venda de produtos agrícolas, como farinha de mandioca, 
goma (tapioca) e castanha-do-Brasil, para adquirir alimentos 
industrializados nas cidades vizinhas.

Este estudo tem como objetivo geral descrever os hábi-
tos alimentares do Povo Wai-Wai, com foco na comunidade 
Jatapuzinho, localizada na Terra Indígena Trombeta Mapuera, 
no sul de Roraima. Além disso, busca estabelecer uma relação 
entre esses hábitos alimentares e a saúde da comunidade. 
Os objetivos específicos incluem a identificação dos princi-
pais alimentos tradicionais dos Wai-Wai e sua relação com a 
saúde, o reconhecimento da importância desses alimentos 
tradicionais para a comunidade e a identificação dos alimen-
tos industrializados mais consumidos pelos Wai-Wai.

A motivação para este estudo surgiu durante o Estágio 
I (Tempo Comunitário) do Curso de Graduação em Gestão 
em Saúde Coletiva Indígena, realizado no Instituto Insikiran 
de Formação Superior Indígena, da Universidade Federal de 
Roraima, com participação da autora. Durante o estágio, os 
alunos foram orientados a realizar um diagnóstico situacional 
de saúde em suas comunidades. O diagnóstico foi conduzido 
na comunidade Indígena Jatapuzinho, no período de novem-
bro a dezembro de 2017. Essa experiência permitiu aos par-
ticipantes ver a comunidade sob uma nova perspectiva, não 
apenas como moradores, mas também como acadêmicos e 
pesquisadores. Além de identificar avanços culturais, sociais, 
políticos, econômicos e alimentares na comunidade, também 
foram identificados problemas sociais, desafios e necessida-
des que direcionaram o interesse da pesquisa para a busca 
de soluções que melhorem a qualidade de vida e abordem os 
problemas enfrentados pela comunidade.

Um dos problemas mais significativos observados na co-
munidade foi a mudança nos hábitos alimentares. A escassez 
de caça e pesca, que eram as principais fontes de alimento 
para os Wai-Wai, levou ao aumento do consumo de alimentos 
industrializados e ao surgimento de doenças não transmissí-
veis, como diabetes e hipertensão. Essa mudança nos hábitos 
alimentares prejudica a saúde e a disponibilidade de alimen-
tos saudáveis, com implicações negativas para crianças, 
adultos e idosos. A insegurança alimentar entre os Indígenas 



13
1

Wai-Wai despertou meu interesse em pesquisar as causas desse 
processo e os problemas associados, com o objetivo de encontrar 
soluções para essas dificuldades.

O estudo foi conduzido como uma pesquisa descritiva, partici-
pativa e colaborativa com a comunidade, caracterizada como um 
relato de experiência. A pesquisa descritiva permitiu uma análise 
abrangente do problema de pesquisa em relação aos aspectos 
sociais, econômicos e políticos, bem como às percepções de dife-
rentes grupos e comunidades. A pesquisa participativa exigiu um 
compromisso com a população da comunidade em que o estudo 
foi realizado, permitindo uma colaboração estreita com os mem-
bros da mesma (Oliveira, 2016).

Breve descrição da comunidade Jatapuzinho

A comunidade Jatapuzinho encontra-se na Terra Indígena 
Trombetas Mapuera, situada entre as Terras Indígenas 
Waimiri Atroari e Nhamundá Mapuera, ao norte do Rio Ama-

zonas, abrangendo uma área de 3.970.417 hectares e descrita 
pelas bacias dos rios Trombetas, Jatapú, Mapuera e Nhamundá 
(Moura, 2007). 

Fundada em 1984, a comunidade Jatapuzinho teve sua origem 
sob a liderança de Ronildo Oliveira de Souza, também conhecido 
como Kîrînaw, em colaboração com os Karapawyana. Os principais 
organizadores da comunidade incluem líderes como tuxauas, pas-
tores e fiscais, que desempenham um papel crucial no controle 
do movimento social e político de seus povos, abrangendo áreas 
como Educação, Saúde e atividades comunitárias. Essas lideran-
ças trabalham em conjunto para estabelecer regras e atender 
às demandas por meio de reuniões com os moradores. Em outras 
palavras, as lideranças exercem uma influência significativa na 
organização política da comunidade.

Também merece destaque a existência da Associação dos Povos 
Indígenas Wai-Wai (APIW), uma Organização Civil Indígena cujo prin-
cipal objetivo é unir os povos Indígenas da Unidade Territorial Alto 
Jatapu-Jatapuzinho, da Terra Indígena Trombetas Mapuera, para a 
promoção do desenvolvimento social, cultural e sustentável.

O acesso à comunidade Jatapuzinho é possível por três meios 
de transporte: via fluvial, terrestre e, durante a estação seca, por 
via aérea. Para chegar à Terra Indígena Trombetas/Mapuera e às 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 2
13

2
comunidades da região Wai-Wai, o trajeto começa por via 
terrestre, partindo de Boa Vista. A rota segue pela BR-174, 
em direção a Manaus (AM), até chegar ao entroncamento na 
vila Novo Paraíso. A partir dessa vila, a viagem continua pela 
BR-210, passando por três municípios: São Luiz do Anauá, São 
João da Baliza e Caroebe. Essa estrada conduz até a margem 
do barranco, situada a cerca de 450 quilômetros da capital 
Boa Vista, no estado de Roraima, onde a estrada termina.

A partir desse ponto, a jornada prossegue por via fluvial, 
utilizando barcos ou voadeiras de pequeno porte (canoa), 
descendo o Rio Jatapú e subindo o Rio Jatapuzinho. A maioria 
das comunidades está localizada às margens do Rio Jatapú, 
incluindo Soma, Makará, Catual, Ahru e Samaúma. A comunida-
de Jatapuzinho, por sua vez, está situada às margens do Rio 
Jatapuzinho. Esses dois rios representam as principais vias 
de acesso às comunidades da região. Outra opção de aces-
so ao centro da comunidade de Jatapuzinho é por via aérea, 
com partida de Boa Vista (RR). Essa viagem de avião leva, 
aproximadamente, duas horas e meia, e a comunidade dispõe 
de uma pista de pouso construída pelos próprios moradores, 
com o apoio da Missão Evangélica da Amazônia (Meva).

A pista de pouso de avião desempenha papel fundamental 
na comunidade, atendendo a diversas necessidades. No setor 
de saúde, é principalmente utilizada em situações de emer-
gência para realizar a remoção de pacientes que necessitam 
de atendimento hospitalar na cidade. 

A primeira etapa da pesquisa consistiu em realizar levan-
tamento bibliográfico sobre a soberania alimentar dos povos 
Indígenas: a questão territorial, a insegurança alimentar e 
nutricional, o perfil epidemiológico dos povos Indígenas e as 
mudanças dos hábitos alimentares. 

Trata-se de uma pesquisa descritiva, participativa e cola-
borativa com a comunidade. Para alcançar o objetivo deste 
trabalho, foi apresentado o pré-projeto para a comunidade 
durante a reunião comunitária que aconteceu no dia 3 de janei-
ro de 2019, explicando os objetivos da pesquisa. No segundo 
momento, foram feitas as entrevistas e a aplicação de ques-
tionário semiestruturado com os moradores selecionados para 
entrevista, bem como as lideranças, tuxaua, pastor, jovens, pai 
de família e idosos, totalizando 15 pessoas com idade entre 20 
e 75 anos, tanto do sexo feminino quanto do masculino. 



13
3

Através da entrevista e da aplicação do questionário semies-
truturado, procurou-se obter as informações referentes à im-
portância da alimentação tradicional – caracterizando os modos 
de fazer roça, caça e coleta –, bem como às consequências da 
alimentação industrializada, à dificuldade que a comunidade 
encontra na produção e às mudanças de hábitos alimentares e 
saúde/doença.

Um dos desafios enfrentados durante a pesquisa foi a questão 
da tradução dos questionários de língua portuguesa para a língua 
materna, para que o entrevistado pudesse compreender melhor 
e responder corretamente. Mas, com o apoio e a paciência dos 
entrevistados, isso foi possível. 

A alimentação tradicional do Povo Wai-Wai

Os Wai-Wai têm seu modo de viver de acordo com sua cul-
tura, cultivando a terra, pescando, caçando, plantando e 
colhendo frutos na mata, mantendo vivos seus valores cul-

turais, conforme seus costumes e tradições. A culinária é baseada 
na carne de caça e pesca, sendo que a mais tradicional é a damu-
rida. A damurida é o prato predileto dos povos Indígenas Wai-Wai, 
portanto, para manter a tradição, os povos Indígenas procuram 
repassar os conhecimentos de geração a geração.

Na língua Indígena Wai-Wai, a damurida se chama Kaxara, é fei-
ta na panela de alumínio ou de barro com pimenta, tucupi, água, 
sal, peixe, carne de caça moqueada ou fresca, e é consumida com 
a farinha de mandioca e beiju, juntamente com a nossa bebida 
tradicional (woku), que é mistura de goma com suco de buriti, 
bacaba e patoá.  

Para os povos Indígenas Wai-Wai, o uso sustentável engloba a 
exploração responsável dos recursos naturais da terra, abrangendo 
a preservação, a conservação ambiental, a valorização do patrimô-
nio natural, histórico e cultural, além do desenvolvimento econômi-
co com foco na qualidade social e na produção de alimentos.

Na comunidade Jatapuzinho, os Wai-Wai demonstram uma 
notável autossuficiência na produção de alimentos para o próprio 
consumo. Adotam uma abordagem orgânica, sem a utilização de 
adubos e agrotóxicos. A sustentabilidade é observada na forma 
como utilizam os recursos naturais, tanto vegetais quanto animais, 
presentes em suas paisagens e que consideram essenciais para a 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 2
13

4
manutenção de seu modo de vida. Na comunidade, a agricultu-
ra desempenha um papel crucial na produção de alimentos.

A maioria dos Wai-Wai mantém as próprias plantações, po-
rém eles enfrentam desafios recentes relacionados às mudan-
ças climáticas, como a seca e o ataque de saúvas – espécie 
de formigas cortadoras de folhas. Esses ataques geralmente 
ocorrem durante os primeiros meses de desenvolvimento das 
culturas e têm impactado a produção nos últimos anos. 

Os Wai-Wai não utilizam sistemas de irrigação para suas 
plantas, e suas plantações, muitas vezes, estão localizadas 
longe de suas casas. Durante o inverno, quando há chuvas 
intensas, as macaxeiras e mandiocas tendem a apodrecer de-
vido à umidade excessiva do solo. Além disso, os Wai-Wai não 
têm o hábito de armazenar alimentos, o que ocasionalmente 
leva à escassez, embora eles procurem produzir a quantidade 
necessária de alimentos.

A atividade agrícola, que inclui a preparação das roças, 
é realizada coletivamente ou individualmente e é de suma 
importância na produção de alimentos. As principais culturas 
plantadas abrangem abacaxi, banana (vários tipos), inhame, 
mandioca (diversas espécies), pimenta, batata, cará (vários 
tipos), mamão, milho e cana-de-açúcar.

As atividades de produção desempenham um papel 
fundamental ao proporcionar alimentos suficientes para os 
Wai-Wai, além de gerar renda, com destaque para a produção 
da farinha de mandioca. A farinha de mandioca é produzida 
localmente pelos próprios Indígenas e é comercializada nas 
cidades mais próximas. Atualmente, a produção de farinha 
é considerada a principal fonte de renda para a população 
das comunidades Indígenas Wai-Wai. Além disso, juntamente 
com a agricultura de coivara, as atividades de subsistência 
incluem a caça, a pesca e a coleta de produtos silvestres.

Coletas

A coleta desempenha um papel significativo na alimenta-
ção dos Wai-Wai, complementando a dieta com recur-
sos naturais disponíveis na região. Dentre esses re-

cursos, destacam-se os frutos de árvores nativas, tais como 
cajus silvestres, buriti, bacaba, patoá, açaí e, principalmente, 



13
5

as nozes, em particular, a castanha do Brasil. Esses elementos não 
apenas contribuem para a alimentação, mas também representam 
uma fonte de renda essencial. 

A alimentação é diversificada e saudável, e esses recursos são 
utilizados de diversas maneiras. Por exemplo, a castanha do Brasil 
é transformada em alimentos como o “beiju” da castanha (papa), 
a paçoca de castanha (maukîn), também servindo como ingre-
diente para bebidas, como sucos e mingau. Esses alimentos são 
frequentemente preparados com a adição de goma de mandioca 
ou tapioca, o que complementa e enriquece a dieta dos Wai-Wai.

Caça e pesca

A pesca e a caça são atividades tradicionalmente realizadas 
pelos homens, tanto de forma individual quanto coletiva, e 
podem ser conduzidas nas proximidades da comunidade 

ou em locais mais distantes. Em algumas ocasiões, os homens 
passam vários dias acampados em áreas remotas. No entanto, a 
participação das mulheres também é observada, especialmente 
quando a técnica empregada se assemelha à coleta. Dentre as 
técnicas utilizadas, incluem-se pescarias coletivas, familiares ou 
comunitárias, muitas vezes com o uso de anestésicos, incluindo 
variedades de timbó (Salgado, 2007).

Recentemente, houve mudanças nos métodos de caça e pesca 
entre os Wai-Wai. No passado, os homens usavam arco e flecha, 
produzindo diferentes tipos de pontas de flecha para caçar aves, 
grandes animais e peixes, garantindo uma caçada bem-sucedi-
da. Atualmente, o uso de espingardas com cartuchos se tornou 
a norma para todos os tipos de caça, incluindo aves e animais. 
Os principais animais caçados incluem antas, veados, queixadas, 
caititus, cutias, pacas, tatus, veados campeiros, macacos-prego 
e guaribas. No que diz respeito às aves, estão incluídos mutuns, 
jacamins, tucanos, araras azuis e vermelhas, nambus e papagaios. 
Além de seu valor como alimento, suas penas também são utiliza-
das no artesanato.

Em relação à pesca, os Wai-Wai usavam uma variedade de ar-
madilhas por eles produzidas. Embora tenham empregado veneno, 
como o timbó (umawa), para matar peixes no passado, essa práti-
ca prejudicial ao meio ambiente não é mais amplamente utilizada. 
Atualmente, a pesca é realizada com linha, anzol e isca, fazendo 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 2
13

6
uso de técnicas como caniço, armadilha, isca artificial, ma-
lhadeira, tarrafa, mergulho com máscara e flecha com pontas 
de arame com liga. Os peixes mais comuns incluem trairão, 
surubim, pacu, piranha, piaba, tucunaré, peixe-cachorro, man-
di, aracu, lambari, peixe-agulha, traíra, curimatã, peixe-sabão, 
jacundá, tamuatá, bodó, cascudo, jundiá, jaú, entre outros.

Com as mudanças culturais, climáticas, o aumento da po-
pulação e transformações nos hábitos alimentares, a criação 
de animais de pequeno porte, como pato e galinha caipira, 
tornou-se comum. O uso de armas de fogo e cães de caça para 
melhorar a eficiência na caça levou muitas terras Indígenas a 
enfrentar desafios na manutenção dos recursos naturais. 

No entanto, muitos grupos têm conseguido superar essas 
dificuldades por meio do desenvolvimento de planos de 
manejo ambiental, adaptação a novos padrões alimentares 
e outras estratégias de subsistência. Alguns povos, após 
enfrentarem problemas com a disponibilidade de proteína 
animal proveniente da caça, passaram a manter uma relação 
mais diversificada com o ambiente. Como resultado, estabe-
leceram pequenas criações de animais domésticos, incluindo 
vacas, porcos, carneiros, galinhas e patos, com preferência 
por esses últimos (Salgado, 2007).

Alimentos industrializados consumidos  
pelos Wai-Wai 

Além do consumo de alimentos tradicionais, a comu-
nidade Wai-Wai também incorporou o consumo de 
alimentos industrializados. As mudanças culturais, 

nos hábitos alimentares, e a escassez de certos itens de 
caça e pesca, juntamente com a busca por praticidade, 
influenciaram a aquisição e o consumo de alimentos indus-
trializados em Jatapuzinho. As aposentadorias e os salários 
dos funcionários públicos têm sido uma alternativa para 
enfrentar as dificuldades decorrentes das novas condições 
de sobrevivência. 

No entanto, essa prática tem levado a um aumento con-
siderável no movimento da população para ir às cidades, o 
que resulta no abandono de suas atividades tradicionais nas 
aldeias. Isso também tem contribuído para a introdução de 



13
7

produtos prejudiciais à saúde, principalmente no que diz respeito 
à alimentação, que muitas vezes são consumidos em detrimento 
dos alimentos tradicionais mais saudáveis e autossustentáveis 
(Salgado, 2007). 

Independentemente de serem assalariados ou não, os Wai-Wai 
consomem alimentos industrializados, pois a maioria das famílias 
possui renda, de alguma forma.

É importante ressaltar que o consumo excessivo de determi-
nadas substâncias incorporadas à dieta diária pode resultar em 
doenças crônicas. Por exemplo, o consumo excessivo de açúcar 
e sal pode acidificar o sangue, prejudicar a saúde bucal e aumen-
tar a pressão arterial. Como resultado, surgem doenças crônicas 
como diabetes e hipertensão arterial entre os povos Indígenas 
Wai-Wai (Salgado, 2007).

Saúde dos povos Indígenas Wai-Wai 

A comunidade Jatapuzinho é o centro de referência da região 
Wai-Wai e abriga uma Unidade Básica de Saúde Indíge-
na (UBSI) do tipo II, que oferece serviços de saúde para a 

população Indígena Wai-Wai da própria comunidade e de outras 
comunidades vizinhas. A estrutura da UBSI de Jatapuzinho é um 
edifício próprio, construído pela Prefeitura Municipal de Caroebe 
e inaugurado em 15 de outubro de 2015. 

A unidade tem acesso à internet e sistemas de climatização, 
embora esses nunca tenham sido instalados ou utilizados, devi-
do à falta de energia 24 horas. Além disso, a instituição enfrenta, 
frequentemente, escassez de medicamentos e materiais odonto-
lógicos essenciais para o atendimento. A equipe que atua na UBSI 
é composta por três Agentes Indígenas de Saúde (AIS), um Agente 
Indígena de Saneamento (AISAN), um barqueiro e um proeiro, 
totalizando seis profissionais que seguem uma escala de trabalho 
em horário comercial. O Polo-base Jatapuzinho é atendido por 
uma Equipe Multidisciplinar de Saúde Indígena (EMSI) que presta 
serviços para as comunidades da região. 

As EMSI que prestam serviços na região permanecem, em 
média, 18 dias em seu campo de atuação. Na comunidade Jatapu-
zinho, a equipe dedica dois dias de trabalho, enquanto nas demais 
comunidades, o tempo é de um dia e meio. Todos os dados cole-
tados pelos AIS são posteriormente repassados ao enfermeiro. É 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 2
13

8
responsabilidade do enfermeiro consolidar os dados de todas 
as comunidades em uma única planilha, que é entregue ao 
DSEI Leste de Roraima ou ao Setor de Sistema de Informação 
de Atenção à Saúde Indígena (Siasi).

De acordo com Langdon (2006) e a portaria nº 840, de 15 de 
agosto de 2007, as atividades executadas pelo AIS, pelo AISAN 
e pela EMSI que atuam na atenção básica de saúde são: visitas 
domiciliares; educação e orientação sobre os cuidados de saú-
de; preenchimentos de formulários e fichas; participação no 
controle social; apoio à EMSI responsável pela sua área de atu-
ação; acompanhamento do desenvolvimento infantil; acompa-
nhamento das gestantes; identificação dos casos de suspeita 
de doenças mais frequentes; acompanhamento dos pacientes 
crônicos, assim como os que estiverem em tratamento de lon-
ga duração; acompanhamento de vacinação; ações de educa-
ção ambiental e ações de comunicação. Essas atividades visam 
a garantir uma atenção básica de saúde de qualidade para a 
população Indígena e contribuem para a promoção do bem-es-
tar e da saúde nas comunidades.

A atenção primária à saúde é conduzida através da parti-
cipação ativa dos AIS, que atuam de forma regular, bem como 
por outros profissionais pertencentes à EMSI, em conformi-
dade com um planejamento preestabelecido para as ações. 
A composição essencial da EMSI pode ser complementada, 
ajustando a frequência de sua presença nos estabelecimen-
tos do Subsistema de Atenção à Saúde Indígena, com o pro-
pósito de implementar um programa básico específico para 
cada tipo de estabelecimento, visando a atender às necessi-
dades inerentes ao desenvolvimento das atividades.

Os programas desenvolvidos na comunidade têm por objetivo 
dar apoio às ações de promoção de saúde, envolvendo o monito-
ramento e a avaliação das questões epidemiológicas dos povos 
Indígenas Wai-Wai. Os principais programas desenvolvidos na 
região são: hiperdia, imunização, saúde bucal, saúde da criança, 
saúde da mulher, saúde do homem e saúde do idoso.

As principais doenças que acometem a população da co-
munidade Jatapuzinho são: tosse, diarreia, gripe, hipertensão 
arterial, diabetes, gastrite e pedra na vesícula. O tratamento 
dessas doenças é feito com acompanhamento, uso de medi-
camentos e plantas medicinais.



13
9

Plantas medicinais

A utilização de plantas medicinais é um dos métodos empre-
gados pelos povos Indígenas Wai-Wai como meio de tratar 
determinados problemas de saúde. Esse conhecimento 

ainda está presente entre os adultos e idosos, embora não seja 
tão valorizado pelos jovens. Para ilustrar, algumas dessas comu-
nidades utilizam remédios caseiros no tratamento de diversas 
doenças, como afta, dor de dente, úlcera, leishmaniose, gastrite, 
diarreia, gripe, ferroadas de arraia, pedra nos rins, queimaduras, 
diabetes, acidentes ofídicos, entre outros. As plantas mais fre-
quentemente empregadas incluem cascas de árvores e raízes, 
tais como jatobá, limão, casca de cajueiro (karakru yepu picko), 
casca e folhas de goiaba, oyosî, wataki, bem como algumas frutas 
verdes, como o abacaxi, por exemplo.

Considerações finais 

A alimentação dos povos Indígenas Wai-Wai está enfrentan-
do uma transformação, o que tem impactado diretamente 
suas culturas e sua saúde, aumentando o risco de doenças 

crônicas. Nos últimos anos, observa-se que a maioria dos Wai-Wai 
tem dado menos ênfase à alimentação tradicional e consome 
mais alimentos industrializados devido à sua conveniência. Essa 
mudança nos hábitos alimentares é um problema que precisa ser 
abordado, destacando a importância de preservar e incentivar os 
hábitos tradicionais de alimentação nas comunidades Wai-Wai. 
Isso é essencial para melhorar a qualidade de vida, garantir a se-
gurança alimentar e lidar com os problemas de saúde associados.

Este estudo teve como objetivo oferecer uma visão abrangente 
do sistema alimentar do Povo Wai-Wai e sua relação com a saúde. 
Visou também a descrever os hábitos alimentares desse grupo e 
identificar os fatores ligados à segurança alimentar e à insegurança 
alimentar. Além disso, pretendeu fornecer subsídios para o desen-
volvimento de políticas, programas e intervenções que promovam 
a saúde Indígena e contribuam para o progresso institucional no 
âmbito da política de segurança alimentar e nutricional.

Espera-se que este estudo promova a reflexão sobre a impor-
tância da valorização cultural e alimentar dos povos Indígenas e 
sobre os riscos associados à adoção de outras formas de alimen-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 2
14

0
tação, sobretudo no que diz respeito à proteção das crian-
ças, dos adolescentes e idosos contra a influência do consu-
mo de alimentos industrializados nas comunidades.

Referências

BARBOSA. Ariosmar Mendes. Economia Indígena em áreas 
de Florestas na Amazônia: O Caso dos Índios Wai-Wai no sul 
de Roraima. Disponível em: http://www.necar.ufrr.br/index.
php?option=com_phocadownload&view=category&downloa-
d=208:ariosmar-barbosa-dissertao-ufrr-ufrgs&id=36:mestra-
do-economia-2turma&Itemid=377. Acesso em: 31 out. 2019.

BRASIL. Ministério da Saúde. 5ª Conferência Nacional de 
Saúde Indígena: relatório final/ Ministério da Saúde, Conselho 
Nacional de Saúde. Brasília: Ministério da Saúde, 2015.

CÂNCIO, Raimundo Nonato de Pádua. Para além da aldeia 
e da escola: um estudo decolonial de aquisição da língua 
portuguesa pelos Indígenas Wai-Wai da Mapuera, Amazônia 
brasileira. 2017. Tese (Doutorado em Educação) – Programa de 
Pós-graduação em Educação – Universidade Federal do Pará, 
_Belém, 2017. Disponível em: http://repositorio.ufpa.br/jspui/
handle/2011/9017>. Acesso em: 18 nov. 2019. 

CARDOZO, Ivaneide Bandeira; VALE JUNIOR, Israel Correa do 
(org.). Etnozoamento da porção paraense das Terras Indíge-
nas Trombetas-Mapuera e Nhamundá-Mapuera. Porto Velho: 
Edufro, 2012.

MOURA, Mário. Trombetas Mapuera: a última grande terra. 
Revista Brasil Indígena. Funai, ano III, n. 5, dez./jan. 2007.

OLIVEIRA, Maria Marly de. Como fazer pesquisa qualitativa. 
7. ed. rev. e atual. Petrópolis-RJ: Vozes, 2016.

ROCHA, Tatiana Evangelista da Silva; SILVA, Reijane Pinheiro 
da; NASCIMENTO, Maira Messias do. Mudanças dos hábitos ali-
mentares entre os Akwen Xerente. Rev Esc Enferm USP, 2016; 
v. 50, n.esp. 096100. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/
reeusp/v50nspe/pt_0080-6234-reeusp-50-esp-0096.pdf. 
Acesso em: 27 out. 2018.

SALGADO, Carlos Antônio Bezerra. Segurança alimentar e 
nutricional em terras Indígenas. Revista de Estudos e Pes-



14
1

quisas, v. 4, n. 1. Disponível em: http://www.funai.gov.br/arquivos/
conteudo/cogedi/pdf/revista_estudos_pesquisas_v4_n1/04Car-
los_Antonio_Bezerra_SalgadoSeguranca_alimentar_e_nutricio-
nal_em_terras_indigenas.pdf. Acesso em: 21 out. 2019.

SANTOS, Ricardo Ventura; COIMBRA JR., Carlos Everaldo Álvares. 
Avaliação do estado nutricional em um contexto de mudanças 
socioeconômicas: O grupo Indígena Surui do Estado de Rondônia, 
Brasil. Rio de Janeiro: Caderno de Saúde Pública, 1991.   





Capítulo 3

JUVENTUDE INDÍGENA  
E O CONSUMO DE 
BEBIDA ALCOÓLICA 
NA COMUNIDADE 
MANOÁ-BONFIM (RR)



NAYRA PAULINO VIEIRA. 
Pertencente ao Povo Macuxi, é 
moradora da comunidade Manoá, 

Gestora em Saúde Coletiva Indígena, 
pelo Instituto Insikiran de Formação 
Superior Indígena, da Universidade 
Federal de Roraima (UFRR), é graduada 
em Enfermagem, pela Universidade 
Paulista (UNIP). 

INARA DO NASCIMENTO TAVARES. 
Pertencente ao Povo Sateré Mawé, 
é professora do Curso de Graduação 

em Gestão em Saúde Coletiva Indíge-
na, no Instituto Insikiran de Formação 
Superior Indígena, da Universidade 
Federal de Roraima (UFRR). É doutora 
pelo Programa de Pós-graduação em 
Ciências Sociais em Desenvolvimento, 
Agricultura e Sociedade, da Universi-
dade Federal Rural do Rio de Janeiro 
(CPDA/UFRRJ) e membro do Grupo Te-
mático Saúde Indígena da Associação 
Brasileira de Saúde Coletiva (Abrasco).



14
5

Introdução

O consumo de bebidas alcoólicas tem afetado amplamente 
os povos Indígenas no Brasil. As consequências do consu-
mo excessivo têm gerado problemas internos e externos 

à população, provocando insegurança e desarmonia, além de 
comprometer as relações internas do grupo. Este trabalho abor-
da essa problemática na comunidade Indígena Manoá, buscando 
entender quais fatores se relacionam ao consumo de bebidas 
alcoólicas na adolescência e na juventude da comunidade. 

É de suma importância abordar o consumo do álcool na ado-
lescência e na juventude e as interfaces que contribuem para seu 
consumo precoce. Particularmente, pretendemos destacar os 
contextos locais Indígenas, além do uso de bebidas tradicionais e 
bebidas alcoólicas em diferentes aspectos de sociabilidade.

Este trabalho foi motivado pela disciplina de Estágio Comu-
nitário I, durante a qual foi realizado o diagnóstico situacional 
da comunidade no ano de 2016, em que o consumo de bebida 
alcoólica foi apontado como um dos principais problemas entre a 
juventude Indígena.  

A elaboração da pesquisa se deu em 2017, a partir da constru-
ção do pré-projeto na disciplina Trabalho de Conclusão de Curso 
I, abordando o consumo do álcool na juventude Indígena. Durante 
esse período na comunidade, foi articulada, juntamente com as 
lideranças, a autorização para a realização da pesquisa junto à es-
cola da comunidade, entendendo que o consumo de álcool é uma 
problemática naquele contexto.

O presente trabalho tem ainda como objetivo abordar a pers-
pectiva dos jovens em relação ao consumo do álcool, além de 
compreender de que forma o consumo em excesso afeta as rela-
ções internas do grupo e a saúde individual e coletiva. 

A construção metodológica da pesquisa deu-se por meio da 
pesquisa bibliográfica, que “é aquela que realiza a partir do registro 
disponível, decorrentes de pesquisas anteriores, em documentos 
impressos, como livros, artigos, teses etc.” (Severino, 2007, p. 122).

Utilizou-se, também, a pesquisa-ação, que é aquela que, além 
“de compreender, visa a intervir na situação, com vistas a modifi-
cá-la. […] Assim, ao mesmo tempo que realiza um diagnóstico e a 
análise de determinada situação, a pesquisa-ação propõe ao con-
junto de sujeitos envolvidos mudanças que levem a um aprimora-
mento das práticas analisadas” (Severino, 2007, p. 120).



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 3
14

6
Outra técnica metodológica utilizada como auxílio foi a da 

“observação participante”. Segundo Lakatos e Marconi (2010, 
p. 177), essa técnica “consiste na participação real do pes-
quisador na comunidade ou grupo. Fica tão próximo quanto 
um membro do grupo que está estudando e participa das 
atividades normais deste”. 

Além disso, usou-se a entrevista do tipo “despadronizada 
ou não estruturada”, na qual o entrevistador tem liberdade 
para desenvolver cada situação em qualquer direção que 
considere adequada (Lakatos; Marconi, 2010, p. 181). A entre-
vista do tipo despadronizada ou não estruturada apresenta 
modalidades distintas, dentre as quais se utilizou a “entrevis-
ta focalizada”, em que há um roteiro de tópicos relativos ao 
problema que se vai estudar e o entrevistador tem liberdade 
de fazer as perguntas que quiser: sondar razões e motivos de 
esclarecimentos, não obedecendo ao rigor de uma estrutura 
formal (Lakatos; Marconi, 2010, p. 181). No trabalho, apresen-
tam-se as falas registradas nas rodas de conversa com os 
alunos e entrevistas com o tuxaua e o professor, de forma 
integral, apresentadas com fonte em itálico. 

Local do estudo

A comunidade Indígena Manoá está localiza-
da na Terra Indígena Manoá/Pium, Região 
Serra da Lua, a 95km da capital, Boa Vista, 

e a 65km da sede do Município de Bonfim. A Terra 
Indígena Manoá/Pium faz fronteira com a República 
Cooperativa da Guiana e é demarcada em “ilhas”.1 
Atualmente, vivem na comunidade os Povos Macuxi 
e Wapichana, e sua população estimada é de apro-
ximadamente 1.300 habitantes.

Na comunidade Indígena Manoá, há duas es-
colas. A primeira, Escola Estadual Indígena Nossa 
Senhora da Consolata, atende estudantes do 
ensino fundamental regular e 2º segmento (Educa-
ção de Jovens e Adultos (EJA), que atende do 5º ao 
9º ano), e do Ensino Médio regular e 3º segmento 
(EJA, que atende do 1º ao 3º ano do Ensino Médio). 
Esta atende alunos das comunidades vizinhas 1 A

 d
en

om
in

aç
ão

 “
ilh

a”
 re

fe
re

-s
e 

a 
um

a 
pe

qu
en

a 
po

rç
ão

 d
e 

te
rr

a 
ce

r-
ca

da
 d

e 
fa

ze
nd

a 
po

r t
od

os
 o

s 
la

do
s.

 É
 u

m
a 

re
pr

od
uç

ão
 d

os
 li

m
it

es
 d

a 
fa

ze
nd

a 
qu

e 
is

ol
a 

as
 a

ld
ei

as
 e

 f
ra

gm
en

ta
 a

s 
ár

ea
s 

de
 u

so
 t

ra
di

ci
on

al
-

m
en

te
 c

om
un

s.
 O

 c
on

ce
it

o,
 e

m
bo

ra
 u

ti
liz

ad
o 

pe
lo

s 
pr

óp
rio

s 
In

dí
ge

na
s 

pa
ra

 c
rit

ic
á-

lo
, t

em
 s

id
o 

in
co

rp
or

ad
o 

pe
la

 e
lit

e 
po

lít
ic

a 
ro

ra
im

en
se

 p
ar

a 
ap

re
se

nt
ar

 a
 f

ra
gm

en
ta

çã
o 

da
s 

te
rr

as
 In

dí
ge

na
s 

co
m

o 
se

 f
os

se
 u

m
a 

op
çã

o 
vi

áv
el

 à
 “d

em
ar

ca
çã

o 
em

 á
re

a 
co

nt
ín

ua
” 

(L
im

a,
 2

01
3)

.



14
7

3 
Sã

o 
de

no
m

in
ad

os
 c

ap
at

az
es

 p
es

so
as

 e
sc

ol
hi

-
da

s 
pe

la
 c

om
un

id
ad

e 
em

 re
un

iã
o 

co
m

un
it

ár
ia

. O
s 

ca
pa

ta
ze

s 
po

de
m

 s
er

 d
e 

am
bo

s 
os

 s
ex

os
 e

 fi
ca

m
 

re
sp

on
sá

ve
is

 p
or

 c
om

an
da

r g
ru

po
s 

de
 t

ra
ba

lh
o 

pa
ra

 e
xe

cu
çã

o 
de

 a
ti

vi
da

de
s 

qu
e 

pr
ec

is
am

 s
er

 
re

al
iz

ad
as

 d
en

tr
o 

da
 c

om
un

id
ad

e.
 

2 
Os

 c
on

se
lh

ei
ro

s 
sã

o 
pe

ss
oa

s 
es

co
lh

id
as

 p
el

a 
co

m
u-

ni
da

de
 n

a 
re

un
iã

o 
co

m
un

it
ár

ia
 e

 p
od

em
 s

er
 d

e 
am

bo
s 

os
 s

ex
os

. A
ux

ili
am

 o
 t

ux
au

a 
em

 a
ss

un
to

s 
in

te
rn

os
 d

a 
co

m
un

id
ad

e 
e 

na
s 

to
m

ad
as

 d
e 

de
ci

sã
o.

Cumaru, São João e Novo Paraíso. Além dela, há a Escola 
Municipal Indígena Lauriano João da Silva, que atende do 1º 
ao 5º ano do ensino fundamental. 

A organização social da comunidade é formada pelo 
tuxaua e o vice-tuxaua, que são responsáveis por sua gestão, 
seguidos pelos conselheiros,2 capatazes,3 pastores, profes-
sores, Agentes Indígenas de Saúde (AIS), Agentes Indígenas 
de Saneamento (AISAN) e a população. Todos os assuntos 
referentes à comunidade são debatidos e aprovados pelos 
moradores, em reunião comunitária realizada mensalmente. 
Dentre os serviços públicos ofertados na comunidade estão o 
atendimento à saúde, educação, iluminação pública e distri-
buição de água encanada em algumas partes da comunidade 
(serviço ofertado pelo DSEI Leste de Roraima).

Coleta de dados

A realização da pesquisa de campo ocorreu entre 
os dias 9 e 26 de outubro de 2018, com alunos 
da 1a, da 2a e da 3a séries do Ensino Médio da 

Escola Estadual Indígena Nossa Senhora da Consolata, 
através de rodas de conversa em sala de aula, e en-
trevistas com um professor da instituição e o tuxaua 
da comunidade. 

A coleta ocorreu com 14 alunos da 1a série, seis alunos 
da 2a série e nove alunos da 3a série (totalizando 29 
alunos do Ensino Médio). O total de alunos regularmente 
matriculados é de 51; desse total, alguns alunos são mo-
radores de comunidades vizinhas e não estão frequen-
tando as aulas por falta de transporte escolar. Portanto, 
a amostragem da pesquisa abrange 50% dos alunos do 
Ensino Médio regular. Foram realizadas entrevistas com 
um professor do Ensino Médio e o 1º tuxaua da comunidade Manoá.

Para a realização da atividade na comunidade e na escola, 
utilizou-se o Termo de Autorização de Pesquisa na Comunidade, 
assinado pelo tuxaua da comunidade. O Termo de Autorização 
de Pesquisa na Escola foi assinado pelo tuxaua e pelo diretor da 
unidade. Para as entrevistas individuais, utilizou-se o Termo de 
Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE). Para a realização das 
atividades dentro das salas de aula e com os alunos, foi utilizado 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 3
14

8
o Termo de Consentimento Livre e Esclarecido para Menores 
de Idade, todos assinados pelos responsáveis. Além desses 
termos, foram apresentados na reunião comunitária o ob-
jetivo da pesquisa e as atividades que seriam realizadas na 
escola, sendo  obtidas as autorizações do tuxaua, do diretor 
da unidade escolar e da liderança da comunidade. 

Breves reflexões sobre o uso de álcool e suas 
consequências para a saúde

Quando se fala de contextos Indígenas, é necessário ter 
a clareza de que a diversidade cultural, a organização e 
as práticas compostas pelos grupos são importantes e      

influenciam na sociabilidade de cada povo e, por isso, devem 
ser compreendidas em sua complexidade. 

O termo “alcoolização” ou “processo de alcoolização” foi 
cunhado pelo antropólogo Eduardo Menéndez para exem-
plificar todos os processos sociais considerados decisivos 
na estruturação do alcoolismo como fenômeno patológico, 
normal e coletivo (Langdon, 2013, p. 28). Nesse sentido, o 
uso do álcool é compreendido como multifatorial o que 
significa que a dimensão do coletivo também interfere nos 
processos individuais. 

As bebidas alcoólicas são classificadas como drogas 
lícitas e, por terem sua venda liberada em vários ambientes 
comerciais e diversos locais, seu consumo é visto como uma 
forma de socialização. Porém, a partir do momento em que o 
consumo se torna excessivo e passa a oferecer riscos, o in-
divíduo consumidor de álcool passa a precisar tanto de cui-
dados familiares quanto públicos. Segundo Lacerda (1999),  
o álcool é a droga mais amplamente utilizada no mundo, e 
seu consumo é feito de inúmeras maneiras e ocasiões, se-
gundo os valores e modos convencionados.

Ao contextualizar o consumo de bebidas entre os povos Indí-
genas, remete-se às práticas culturais e tradicionais que estão 
presentes entre eles desde os séculos passados. Uma vez que os 
usos se dão em conformidade com as práticas instituídas, essas 
bebidas tradicionais estão instauradas no contexto cultural In-
dígena como forma de ritualizar e comemorar, e são algo sagrado 
para muitos povos. Langdon (2013, p. 31) afirma que: 



14
9

A fabricação e o uso de bebidas fermentadas e substân-
cias psicoativas originaram-se da necessidade humana 
de ritualizar a vida social [...] o uso tradicional destas 
substâncias está ligado à esfera sagrada e à cosmologia 
do grupo. 

Na realidade das comunidades Indígenas de Roraima, o 
caxiri4 e o pajuaru5, entre outros tipos de bebidas na-
turais, fazem parte do contexto tradicional, sendo uma 
característica importante na socialização de cada povo. O 
consumo é variado e cada povo determina a quantidade 
a ser ingerida. O caxiri e o pajuaru (quando estão doces, 
ou seja, com menor teor alcoólico) são consumidos como 
alimento principalmente na ida para a roça, acom-
panhado da damurida6 ou individualmente.

Algumas bebidas fermentadas causam embria-
guez – quanto maior o tempo de exposição à fer-
mentação, maior o teor alcoólico. Para compreen-
der essa perspectiva apresentada, Langdon (2013, 
p. 32) destaca que “é importante reconhecer que 
as bebidas fermentadas integram a fábrica social 
dos povos Indígenas e fazem parte das manifesta-
ções de sociabilidade inter e intragrupal”. 

O uso de bebidas tradicionais como forma de 
embriagar-se é uma prática comum, dificilmente 
vista como um problema no âmbito Indígena, e seu 
consumo está ligado a “ritos sagrados, festas co-
letivas, divertimento e, em alguns casos, à política” 
(Langdon, 2013, p. 32). Vale destacar que cada povo 
tem suas formas, seus ritos e a própria quantidade 
de consumo de bebidas tradicionais.

A conjuntura que envolve o consumo de bebi-
das tradicionais e bebidas alcoólicas entre os povos 
Indígenas é bastante divergente. Enquanto a bebida 
tradicional é uma prática secular, a inserção das bebi-
das alcoólicas nas sociedades Indígenas foi marcada 
por diversas turbulências que influenciaram e até hoje 
influenciam a prática dos consumos abusivos. Langdon 
(2013, p. 35) frisa que “é possível entender algumas ca-
racterísticas das possíveis raízes do consumo de álcool 
pelos índios no Brasil, podemos citar as guerras entre 

4 
O 

ca
xi

ri 
é 

um
a 

be
bi

da
 c

oz
id

a 
fe

it
a 

de
 

ba
ta

ta
, m

ilh
o,

 m
ac

ax
ei

ra
, m

an
di

oc
a,

 e
nt

re
 

ou
tr

os
. É

 u
ti

liz
ad

o 
co

m
o 

al
im

en
to

 o
u 

su
co

 p
ar

a 
vi

si
ta

s.

5 
O 

pa
ju

ar
u 

é 
um

a 
be

bi
da

 t
ra

di
ci

on
al

 f
ei

ta
 e

xc
lu

si
-

va
m

en
te

 d
a 

m
an

di
oc

a,
 q

ue
 p

as
sa

 p
el

o 
pr

oc
es

so
 d

e 
de

sc
as

ca
m

en
to

, t
rit

ur
aç

ão
 e

 s
ec

ag
em

 d
a 

m
as

-
sa

. D
ep

oi
s,

 a
 m

as
sa

 é
 a

ss
ad

a,
 c

ol
oc

ad
a 

em
 m

od
o 

de
 d

es
ca

ns
o 

po
r d

oi
s 

a 
tr

ês
 d

ia
s 

pa
ra

 o
co

rr
er

 o
 

pr
oc

es
so

 d
e 

fe
rm

en
ta

çã
o.

 É
 u

ti
liz

ad
o 

co
m

o 
su

co
, 

al
im

en
to

 e
 b

eb
id

a 
al

co
ól

ic
a.

6 
A 

da
m

ur
id

a 
é 

a 
co

m
id

a 
co

zi
-

da
 q

ue
 t

em
 c

om
o 

in
gr

ed
ie

nt
es

 
pr

in
ci

pa
is

 a
 p

im
en

ta
, a

s 
fo

lh
as

 d
e 

pi
m

en
ta

, a
 m

ac
ax

ei
ra

, e
nt

re
 o

ut
ro

s 
co

m
po

ne
nt

es
 q

ue
 a

 in
te

gr
am

, 
co

m
o 

pe
ix

e 
e 

ca
rn

e 
de

 c
aç

a.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 3
15

0
os índios e as agressões físicas que continuam até o presente 
em certas regiões do país”.

O consumo excessivo de álcool é um problema que tem 
afetado amplamente os povos Indígenas no Brasil, sendo 
resultado do violento processo colonial. Abordar essa te-
mática, porém, é desafiador, pois não se encontram dados 
epidemiológicos que retratam estatisticamente o consumo 
nas populações Indígenas no Brasil, abrangendo dados como 
faixa etária, sexo, entre outros.

Langdon (2013) explicita essa questão ao comparar o Bra-
sil a outros países que enfocam ações voltadas a esse tema: 
“em outros países, particularmente Estados Unidos, Canadá 
e Austrália, o tema é enfocado em pesquisas, conferências e 
programas de saúde desde a década de 1960” (Everett, 1976; 
Mandelbaum, 1965; MacAndrew, 1969 apud Langdon, 2013, p. 
29), destacando ainda que “no Brasil, somente nos últimos 
15 anos, foi percebido como um problema de alta relevância 
para os programas de saúde” (Langdon, 2013, p. 27).

A adolescência e a juventude são fases 
de descobertas, em que se buscam novas 
experiências, surgem curiosidades e novas 
sensações e prazeres pelo desconhecido ou 
proibido. Isso faz com que essa parcela da 
população fique mais vulnerável a todos os 
tipos de riscos, principalmente quando se 
trata do uso de drogas (lícitas ou ilícitas), de 
infecções sexualmente transmissíveis (IST/
Aids), acidentes, entre outros. A Sociedade 
Brasileira de Pediatria (SBP)7 (2017) destaca 
essa questão: “O uso de álcool na adolescên-
cia tende a ocorrer em conjunto com outros 
comportamentos de risco para a saúde, 
como o uso de tabaco e de drogas ilícitas, 
além de comportamentos de risco sexual e 
maior número de acidentes automobilísticos” 
(SBP, 2017, p. 2).

As festas são um dos eventos em que o 
contato com bebidas alcoólicas e outras 
drogas é mais frequente, em que o consumo 
pode ser considerado natural. Em outros ca-
sos, o consumo também é camuflado quando 

7 
A 

So
ci

ed
ad

e 
Br

as
ile

ira
 d

e 
Pe

di
at

ria
 (S

BP
) é

 u
m

a 
as

so
ci

aç
ão

 s
em

 fi
ns

 lu
cr

a-
ti

vo
s 

e 
de

 d
ur

aç
ão

 in
de

te
rm

in
ad

a,
 f

un
da

da
 e

m
 2

7 
de

 ju
lh

o 
de

 1
91

0,
 d

ec
la

ra
da

 
de

 u
ti

lid
ad

e 
pú

bl
ic

a 
no

s 
te

rm
os

 d
a 

Le
i n

º 
1.

42
9,

 d
e 

3 
de

 o
ut

ub
ro

 d
e 

19
67

, d
o 

an
ti

go
 E

st
ad

o 
da

 G
ua

na
ba

ra
, h

oj
e 

es
ta

do
 d

o 
Ri

o 
de

 J
an

ei
ro

. É
 o

 D
ep

ar
ta

m
en

to
 

Ci
en

tí
fic

o 
e 

Cu
lt

ur
al

 d
a 

As
so

ci
aç

ão
 M

éd
ic

a 
Br

as
ile

ira
 (A

M
B)

 p
ar

a 
os

 a
ss

un
to

s 
re

fe
re

nt
es

 à
 in

fâ
nc

ia
 e

 à
 a

do
le

sc
ên

ci
a,

 t
en

do
 c

om
o 

m
is

sã
o 

re
al

iz
ar

 t
od

os
 o

s 
es

fo
rç

os
 a

 s
eu

 a
lc

an
ce

 p
ar

a 
o 

de
se

nv
ol

vi
m

en
to

 d
o 

ex
er

cí
ci

o 
di

gn
o 

e 
co

m
pe

-
te

nt
e 

da
 P

ed
ia

tr
ia

, d
en

tr
o 

de
 u

m
 m

od
el

o 
bi

op
si

co
ss

oc
ia

l, 
vi

sa
nd

o 
a 

cu
id

ar
 d

as
 

cr
ia

nç
as

 e
 d

os
 a

do
le

sc
en

te
s 

e 
ob

je
ti

va
nd

o 
a 

pl
en

a 
re

al
iz

aç
ão

 d
e 

se
u 

po
te

n-
ci

al
 c

om
o 

se
r h

um
an

o 
(D

is
po

ní
ve

l e
m

: h
tt

p:
//

w
w

w
.s

bp
.c

om
.b

r)
. 



15
1

a bebida é misturada a sucos e refrigerantes, tornando-se imper-
ceptível até que as bebidas façam o efeito. As causas que levam 
à ingestão de bebidas alcoólicas por adolescentes e jovens são 
múltiplas e variam desde uma simples curiosidade ou necessidade 
de camuflar a timidez, até uma influência de amigos à socialização 
em determinado ambiente.

Em relação a adolescentes e jovens Indígenas, os dados são 
extremamente escassos. Nota-se a necessidade para obtenção 
de dados epidemiológicos abrangentes, detalhados e atualizados 
sobre o consumo do álcool na população Indígena. Entende-se 
que as diversidades culturais interferem nas coletas de dados, 
porém é preciso que essas especificidades sejam incluídas e 
abordadas em todas as fases dos estudos sobre o tema. 

Os dados podem contribuir em medidas de promoção e preven-
ção ao público jovem, além de implantação de políticas públicas 
sobre prevenção do álcool nas populações Indígenas do Brasil.

Conversando sobre álcool com a juventude Indígena

No intuito de abordar a juventude Indígena, o foco principal 
para o levantamento de dados foi a escola da comunidade. 
Essa instituição tornou-se um espaço primordial de inte-

ração, partilha de conhecimentos e captação dos dados, sendo 
um local mediador e facilitador para a discussão sobre o uso de 
álcool entre os jovens.

Buscou-se abordar temáticas que os integrassem ao assunto, 
instigando-os a compartilhar suas percepções e experiências e, 
através das informações compartilhadas, foram construídas com 
os jovens algumas indicações sobre os principais fatores que co-
operam na tomada de decisão do adolescente e do jovem ao uso 
da bebida alcoólica.

Para o registro individual da opinião dos estudantes sobre 
o uso de bebidas alcoólicas, utilizou-se um bloco de notas, no 
qual cada aluno, individualmente e sem se identificar, respondia 
à seguinte pergunta: “Quais são as consequências do consumo 
de bebidas alcoólicas na juventude? Relate a sua opinião”. Escre-
ver a sua opinião sobre o assunto sem se identificar foi um modo 
encontrado para que todos pudessem se expressar, em especial 
aqueles que tinham um pouco mais de dificuldade de se expres-
sar em roda. Algumas respostas foram:



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 3
15

2
O uso de bebidas alcoólicas traz consequências negativas 
para a nossa comunidade, e a circulação de bebidas alcoóli-
cas na comunidade é constante (Aluno). 
 
As consequências que o álcool traz à saúde individual, e 
principalmente a coletiva, não são boas, não só aqui na co-
munidade, mas em qualquer lugar (Aluna). 
 
Traz consequências como brigas e acidentes, tem pessoas 
que consomem com frequência (Aluna). 
 
Por mais que seja proibido, o consumo mesmo assim é gran-
de (Aluno). 
 
Nas festas, eles liberam porque as pessoas querem vender, 
e também vem gente de fora e as pessoas que vêm de fora 
querem beber cerveja, cachaça e não querem tomar o caxiri 
e, aí, não tem como controlar. Se tiver só nossa bebida, eles 
vão querer a deles também, aí é liberado, as pessoas estão 
em busca de recursos (dinheiro) também (Aluno).	

Sobre o abuso de álcool na juventude e as consequências 
negativas para a vida comunitária, foi exposto que o consu-
mo traz problemas constantes que interferem na harmonia 
da comunidade. Os alunos conseguem perceber a bebida 
como uma das principais causadoras de desarmonia dentro 
da comunidade, e o aumento do consumo de bebidas alcoó-
licas precoce entre os jovens tem trazido não só brigas, mas 
também acidentes automobilísticos provenientes do consu-
mo de bebidas.

Os problemas familiares, as curiosidades e as influências 
externas também são vistas pelos jovens como fatores pre-
sentes que auxiliam diretamente na tomada de decisão em 
relação ao uso de bebidas. Entendendo que a fase da adoles-
cência é uma fase de muitas mudanças, tanto psicológicas 
quanto físicas, isso influencia diretamente no comportamen-
to desses jovens perante a sociedade. 

Outro fator importante que também foi abordado foram 
as festas e os trabalhos comunitários, que também são vistos 
como locais de circulação e consumo de bebidas alcoólicas 
liberadas. Para alguns, esses momentos são vistos como uma 
estratégia coletiva de socialização em grupo, enquanto outros 
percebem como um problema – mas, dificilmente, nesses locais 



15
3

o consumo de bebida alcoólica é visto como inapropriado e isso é 
uma prática que tem acontecido frequentemente na comunidade. 

Após esse primeiro momento, iniciou-se a roda de conversa, 
para a qual foram elaborados recortes de textos, todos voltados ao 
consumo de bebidas alcoólicas entre os povos Indígenas no Brasil, 
objetivando que, a partir dos textos, os alunos pudessem se sentir à 
vontade para falar sobre o assunto e construir a fluidez sobre o tema, 
permitindo que as experiências e percepções dos alunos pudessem 
ser conteúdo para o debate. Em todos os recortes de textos foram 
aplicadas as referências bibliográficas. A explicação dada aos alunos 
para a condução da atividade foi: o parágrafo do texto que estava 
em seu domínio deveria ser lido e, cada um, a partir da leitura, poderia 
explanar o seu entendimento, além de fazer uma comparação com 
a realidade local e as experiências vividas. A qualquer momento da 
roda, todos podiam intervir, falando suas ideias e fazendo seus  rela-
tos. Alguns dos textos selecionados para a atividade foram:

1. “Aumento de problemas envolvendo jovens e adultos devido ao 
consumo exagerado de bebidas alcoólicas [...] brigas durante as fes-
tas – é difícil ver uma festa que acabe bem.” (Rezende, 2013, p. 229); 

2. “O uso atual de bebidas destiladas também traz consequ-
ências negativas para as relações externas ao grupo. Além dos 
problemas de ordem pública e judicial decorrentes do abuso do 
álcool, cria-se uma imagem negativa para os povos Indígenas.” 
(Langdon, 2013, p.34);

3. “Os momentos mais comuns de uso de bebidas alcoólicas 
são as situações de consumo coletivo, tal como ocorre durante as 
festas e os trabalhos comunais – momentos reconhecidos como 
culturalmente adequados, segundo a visão nativa.” (Souza; Garne-
lo, 2013, p. 87);

4. “O uso abusivo de álcool tem um impacto nocivo sobre as 
pessoas, pois compromete tanto as relações que elas mantêm 
com a sua família e seus parentes.” (Ferreira, 2013, p. 197).

Os alunos da 1a série se mostraram muito inteirados e comunica-
tivos, reconhecendo que a bebida alcoólica na comunidade é um 
problema constante. Embora alguns tenham se sentido um pouco 
retraídos em falar sobre o assunto, a maior parte descreveu as 
suas ideias e experiências referentes ao tema. Os pontos princi-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 3
15

4
pais na roda de conversa foram as trocas de experiências, 
além de depoimentos pessoais sobre as consequências ne-
gativas que o álcool tem trazido à saúde individual e, princi-
palmente, à coletiva. 

Os alunos da 2a série participaram em menor número e 
mostraram-se bastante acanhados no início da conversa. Aos 
poucos, foram se expressando e relatando algumas experiên-
cias familiares, momentos de festas, as influências diretas de 
amigos no momento da ingestão do álcool, as curiosidades 
diárias em relação ao álcool e como isso tem gerado proble-
mas na comunidade.  

Os alunos da 3a série foram bastante diretos com as 
respostas em várias ocasiões, reconhecendo o consumo do 
álcool como um problema na comunidade, além das consequ-
ências negativas que o álcool tem trazido à comunidade em 
diferentes aspectos, não somente entre a população jovem, 
mas também entre os adultos.

Pôde-se pensar também sobre os ambientes em que 
esses jovens estão tendo o primeiro contato com as bebidas 
alcoólicas, seja em casa, nas festas ou em trabalhos comu-
nitários. Entende-se, também, que as fases de adolescên-
cia e juventude são complexas, dificultando, muitas vezes, 
a comunicação dos pais com os filhos. Em determinadas 
ocasiões, há conflito geracional no diálogo para abordar de-
terminado assunto, como, por exemplo, a geração de tabu e 
constrangimento nas conversas. É um assunto pouco abor-
dado nos relacionamentos familiares e, pelo fato de os jovens 
nem sempre serem instruídos sobre isso, acabam por tomar 
decisões sem diálogo. É o que destaca a SBP ao abordar as 
interações que ocorrem no ambiente familiar e a influência 
que recai sobre o adolescente e jovem em suas escolhas:

As primeiras interações da criança ocorrem com seus fami-
liares e podem ser positivas ou negativas. Por essa razão, 
os fatores que afetam o desenvolvimento na família são 
provavelmente os mais cruciais, podendo exercer tanto um 
caráter protetor como de risco para o uso e abuso do álcool 
(SBP, 2017, p.13).

O ambiente familiar tem influência direta em vários aspectos, 
mas há outros locais que estão diretamente ligados ao consu-



15
5

mo do álcool pela juventude Indígena, como as festas. As festas nas 
comunidades Indígenas são um ambiente de interação e celebra-
ção, em que se realiza a venda de produtos como o caxiri e as be-
bidas alcoólicas – principalmente em festas com um número maior 
de visitantes, em que o objetivo principal de quem está fazendo a 
venda é o lucro. Nesse aspecto, dificilmente é feita alguma fiscaliza-
ção sobre quem está comprando e consumindo bebidas alcoólicas. 

Apesar das concepções dos jovens em relação às consequ-
ências negativas que o álcool tem proporcionado à comunidade, 
percebe-se que o consumo feito por eles não tem diminuído, mas 
aumentado significativamente, principalmente em épocas festi-
vas na comunidade e em comunidades vizinhas. Embora alguns 
casos mais graves que ocorreram na comunidade tenham servido 
como alerta para se pensar sobre a questão, ainda tem havido 
muitos problemas referentes ao consumo excessivo de álcool.

Percepções das lideranças sobre o consumo  
de bebida alcoólica na comunidade

Para a realização da entrevista individual com o tuxaua e o 
professor, as perguntas que nortearam as conversas foram: 
Qual é a percepção sobre o consumo de bebidas alcoólicas 

entre adolescentes e jovens na comunidade Manoá? O consumo 
de bebidas alcoólicas é um problema na comunidade? 

Segundo o tuxaua, a bebida alcoólica é um problema na comu-
nidade e tem gerado conflitos dentro do eixo familiar e comunitá-
rio, e as justificativas para o consumo são problemas familiares e 
aproximação com outros jovens que já consomem bebidas alcoó-
licas. Ele destacou também que a dinâmica cultural e as questões 
intergeracionais têm contribuído nessa vertente: antigamente 
havia um modo de entreter os jovens através de trança, pesca e 
outras atividades que os envolviam, e, atualmente, pouco se per-
cebem essas interações, deixando o jovem mais disperso e mais 
propenso a trilhar outros caminhos que chegam ao consumo de 
bebidas alcoólicas, gerando, assim, problemas individuais, familia-
res e coletivos.   

O professor explanou que, antigamente, o período em que 
bebidas alcóolicas eram mais consumidas era sempre durante 
as festas, mas isso tem mudado nos dias atuais. O consumo tem 
ocorrido nos finais de semana, e diversas vezes a situação tem fu-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 3
15

6
gido do controle, ocorrendo também em dias não adequados. 
Ele aponta ainda que as vilas que rodeiam a comunidade são 
a porta de entrada principal de bebidas alcoólicas, mas tam-
bém questiona que alguns moradores fazem a venda ilegal na 
comunidade (nas festas comunitárias, normalmente há bas-
tante disponibilidade de bebidas alcoólicas, os jovens ofere-
cem bebidas aos adultos e vice-versa). Segundo ele, 
o consumo excessivo geralmente é atribuído somente 
ao sexo masculino, mas atualmente na comunidade o 
consumo por jovens do sexo feminino tem sofrido um 
aumento significante. 

Outra pergunta realizada foi: De que forma e quais 
estratégias podem ser estabelecidas e elaboradas na 
prevenção? Segundo o tuxaua, um dos desafios está 
atribuído ao quantitativo de moradores e como as re-
lações externas ao grupo da comunidade podem es-
tar relacionadas não somente ao consumo do álcool, 
mas também ao adentramento de outras drogas entre 
a juventude na comunidade. Para a circulação de 
bebidas alcoólicas, o tuxaua atribui o problema à falta 
de um regimento interno,8 argumentando que a venda 
na comunidade é proibida, mas, como o regimento não 
está concluído, tem tido dificuldade em aplicar pu-
nições aos envolvidos. Mesmo com a proibição da venda da 
bebida na comunidade, alguns moradores não têm obedecido 
e têm vendido bebidas alcoólicas em suas residências. 

Com a falta do regimento interno, têm sido aplicados ter-
mos de compromisso em que o morador se compromete a não 
continuar com a venda de bebidas alcoólicas na comunidade. Os 
termos são ações estratégicas em que a comunidade busca a 
diminuição da venda e do consumo do álcool pelos moradores. 

Para o cumprimento dos termos, o tuxaua destaca que é 
importante o apoio da família no processo. Quando os fami-
liares discordam sobre a aplicação, há muita resistência por 
parte dos envolvidos no cumprimento. Assim, é importante 
a parceria com organizações sociais Indígenas de dentro e 
fora da comunidade, para que possam unir forças em prol de 
ações e dos projetos que venham a contribuir para diminuir 
essa problemática.

O olhar do tuxaua, como autoridade máxima dentro da co-
munidade, afirma que o consumo excessivo da bebida alcoólica 

8 
O 

re
gi

m
en

to
 in

te
rn

o 
en

vo
lv

e 
at

rib
ui

çõ
es

, p
ro

ib
i-

çõ
es

, d
ire

it
os

 e
 d

ev
er

es
 d

o 
tu

xa
ua

, d
e 

pr
ofi

ss
io

na
is

 
em

 g
er

al
 e

 d
os

 m
or

ad
or

es
 d

a 
co

m
un

id
ad

e.
 A

 p
ró

pr
ia

 
co

m
un

id
ad

e 
re

al
iz

a 
a 

co
ns

tr
uç

ão
 d

es
se

 re
gi

m
en

to
.



15
7

entre a juventude é uma das grandes turbulências que os têm afe-
tado. Ainda que algumas medidas sejam implementadas, a resistên-
cia é grande, sendo necessário criar termos de compromisso para 
moradores que desobedecem e continuam com a prática.

Já o professor aponta os jovens como “vítimas da socieda-
de”, já que não há auxílios que facilitem, ocupem e envolvam os 
jovens em atividades educativas permanentes. Ele aponta, como 
uma medida estratégica, a implantação de projetos sociais que 
auxiliem os jovens e os incentivem à prática de esportes, danças, 
entre outras. Essas ações, segundo o professor, podem contribuir 
de forma direta na diminuição e na sensibilização do jovem em 
relação ao consumo do álcool.

Propostas de medidas estratégicas de prevenção  
ao consumo de bebidas alcoólicas

O consumo de álcool e outras drogas entre a juventude 
Indígena está entre as principais causas de problemas nas 
comunidades, causando inúmeros transtornos. As consequ-

ências dos problemas causados pelo consumo excessivo afetam 
não somente a população jovem, mas também a população adulta 
de ambos os sexos.

 	 Uma vez que isso se configura como um problema, as 
iniciativas de prevenção, promoção e educação em saúde em di-
ferentes áreas e locais podem ser de extrema importância no que 
diz respeito à tentativa de sensibilização.

 	 Segundo Langdon (2013, p. 39), para minimizar os proble-
mas resultantes do consumo abusivo do álcool, “deve-se indagar 
quais são os valores associados aos diferentes estilos de beber 
e as possíveis funções, negativas e positivas que essas práticas 
têm para seus grupos”. Além disso, “as ações preventivas em 
relação à questão do álcool seriam consideradas efetivas quando 
fossem capazes de reduzir os danos relacionados ao seu consu-
mo” (Dualibi; Laranjeira, 2007 apud Souza, 2013, p.182).

As medidas preventivas e de promoção em saúde são um dos 
principais meios na tentativa de trabalhar o assunto, mas, quando 
se trata de populações Indígenas, é indispensável que as especi-
ficidades sejam levadas ao contexto geral. 

Para a construção de medidas estratégicas que possam ser 
implementadas na comunidade, voltadas às atividades de pre-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 3
15

8
venção ao consumo do álcool, é necessária a participação da 
comunidade, funcionando como estratégia eficaz que pode 
contribuir na implementação de ações voltadas ao tema. É o 
que destaca Langdon (2013, p. 40): “A prevenção do abuso 
do álcool é uma questão de educação em saúde comunitá-
ria e deve, portanto, se basear nas necessidades de cada 
comunidade e ter a sua participação em todas as fases de 
implementação do programa”. A participação da comunidade 
possibilita a eficácia nas ações. 

Diante das rodas de conversas e entrevistas, percebe-se 
que o consumo do álcool entre adolescentes e jovens na 
comunidade Manoá configura-se um problema e, diante dos 
fatos, a proposta inicial é, juntamente com as autoridades 
locais e a comunidade, construir ações a serem desenvolvi-
das internamente:

1. Articular junto às autoridades competentes na comuni-
dade uma fiscalização mais efetiva em relação à circulação 
do álcool, especialmente no que se refere ao consumo por 
menores de idade nas festas e nos trabalhos comunitários. 
Destaca-se que, nos trabalhos comunitários, há circulação 
de bebidas tradicionais – caxiri e pajuaru –, que também têm 
teor alcoólico, porém são alimento necessário para esse tipo 
de atividade. É importante atentar para essa diversidade nas 
formas de beber. 

2. Buscar parcerias com o DSEI Leste de Roraima e a Pre-
feitura Municipal de Bonfim, em incentivos à educação em 
saúde na comunidade, disponibilizando, também, profissio-
nais de psicologia, antropologia e enfermagem para conversa 
com os pais da comunidade sobre a importância da aborda-
gem do assunto.

3. Articular, junto à comunidade, à escola, às equipes de 
saúde, às igrejas e a outros órgãos, medidas educativas de 
prevenção e promoção da saúde a serem implementadas na 
comunidade – não somente em relação ao consumo do álcool, 
mas abrangendo outros assuntos.

4. Buscar parcerias para projetos sociais dentro da comu-
nidade, que incentivem a formação educacional da criança, 
do adolescente e do jovem.



15
9

Essas propostas são baseadas na realidade verificada por essa 
pesquisa com os estudantes do Ensino Médio, podendo contribuir 
na minimização do consumo do álcool entre a juventude Indígena 
na comunidade Manoá. 

Considerações finais

Este estudo apresenta percepções relevantes no que se 
refere ao consumo de álcool entre a juventude Indígena 
da comunidade Manoá. Dar importância ao modo como os 

sujeitos entendem o uso da bebida alcoólica é necessário para 
compreender seus processos de alcoolização e, especialmente, 
compreender quando o consumo de bebida se torna um proble-
ma. A inserção e o consumo de bebidas alcoólicas nos ambientes 
Indígenas têm gerado problemas constantes, afetando de forma 
negativa as relações internas na comunidade.

Dando destaque à reflexão sobre os processos de alcooliza-
ção, em vários momentos do trabalho de pesquisa ficou a dúvida 
sobre os termos: uso abusivo, uso excessivo e uso nocivo. Per-
cebe-se que essas são categorias subjetivas, pois, ao fim, cada 
sujeito que bebe ou que observa alguém beber terá uma opinião 
em relação ao consumo, se foi abusivo e/ou excessivo. 

A categoria “uso nocivo” é utilizada a partir da perspectiva da 
saúde. A Organização Mundial da Saúde (OMS) o define como “um 
padrão de uso de substâncias psicoativas que está causando 
danos à saúde”. O uso prejudicial comumente tem consequências 
sociais adversas, configurando-se em doenças decorrentes do 
alto consumo. 

É imprescindível compreender a diversidade cultural presente em 
cada povo, como e em quais locais ocorre o uso da bebida tradicional 
e da bebida alcoólica no âmbito Indígena, a representatividade que 
cada uma traz às formas em que são utilizadas, os modos de beber e 
de que forma isso é aplicado dentro das comunidades Indígenas. 

As atividades realizadas tinham como objetivo entender a per-
cepção dos alunos sobre o consumo de bebida alcoólica na adoles-
cência e na juventude na comunidade Manoá, bem como instigá-los 
à participação na roda de conversa, compartilhando suas experi-
ências referentes ao consumo do álcool. Esperou-se que os dados 
obtidos pudessem proporcionar o entendimento sobre os principais 
fatores que levam o jovem a ingerir a bebida alcoólica. 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 3
16

0
O consumo do álcool na juventude Indígena da comunida-

de Manoá configura-se como um problema, visto pela juven-
tude Indígena, pelo professor e pelo tuxaua, participantes 
da pesquisa, pois em diferentes aspectos esse consumo tem 
gerado reações negativas e conflitos na comunidade. 

As ações de promoção e de prevenção ao consumo de 
bebidas alcoólicas realizadas na comunidade configuram-se 
em pequenas ações educativas realizadas pela Equipe Mul-
tidisciplinar de Saúde Indígena (EMSI). Diante dos problemas 
decorrentes do consumo de álcool, a comunidade implantou 
o termo de compromisso, que é aplicado em casos de infra-
ções consideradas graves, como forma de minimizar essa 
problemática. Entende-se que ações de educação em saúde 
voltadas ao consumo do álcool são realizadas, porém têm 
pequena abrangência e são pouco eficazes.

Essas consequências negativas afetam amplamente a 
sociabilidade do povo, necessitando ações de prevenção não 
somente da comunidade, mas também do DSEI Leste de Ro-
raima, abrangendo o consumo do álcool e as consequências 
para a saúde individual e coletiva, com profissionais pronta-
mente qualificados.

Destaca-se, também, que é preciso realizar pesquisas mais 
detalhadas, que possam abranger todo o coletivo na comu-
nidade e gerar dados exatos sobre o consumo do álcool por 
diferentes faixas etárias e gêneros, os contextos de sociabi-
lidade do grupo em relação à bebida, e como ela tem afetado 
a comunidade em diferentes visões. A pesquisa realizada 
apresentou alguns cenários e indicou caminhos, sendo muito 
necessário o envolvimento de outros pesquisadores e pes-
quisadoras Indígenas nessa temática.

Referências

BRASIL. Portaria nº 816, de 30 de abril de 2002. Disponí-
vel em: http://bvsms.saude.gov.br/bvs/saudelegis/gm/2002/
prt0816_30_04_2002.html. Acesso em: 24 nov. 2018.

BRASIL. Fundação Nacional de Saúde. Política Nacional de 
Atenção à Saúde dos Povos Indígenas. 2. ed. Brasília: Ministé-
rio da Saúde. Fundação Nacional de Saúde, 2002.  



16
1

BRASIL. Portaria nº 2.197 de 14 de outubro de 2004. Dispo-
nível em: http://bvsms.saude.gov.br/bvs/saudelegis/gm/2004/
prt2197_14_10_2004.html. Acesso em: 18 nov. 2018.

BRASIL. Ministério da Saúde. Secretária Especial de Saúde Indí-
gena. Relatório de Gestão do Exercício de 2016. Brasília: Secretária 
Especial de Saúde Indígena – Sesai, 2016. 

BRASIL. Lei Federal nº 8.069, de 13 de julho de 1990. Dispõe a 
criação do Estatuto da Criança e Adolescente – ECA (Versão Atua-
lizada, 2017). Rio de Janeiro: Cedeca, 2017.

BRASIL. Portaria nº 3.088, de 23 de dezembro de 2011. Dispo-
nível em:   http://bvsms.saude.gov.br/bvs/saudelegis/gm/2011/
prt3088_23_12_2011_rep.html Acesso em: 18 nov. 2018.

BRASIL. Decreto nº 6.117, de 22 de maio de 2007. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decre-
to/d6117.htm.  Acesso em: 11 nov. 2018.

BRASIL. Ministério da Saúde. Portaria nº 3.659, de 14 de no-
vembro de 2018. Publicado em: 16 nov. 2018. Brasília: Ministério da 
Saúde/Gabinete do Ministro, 2018. Disponível em: http://www.im-
prensanacional.gov.br/web/guest/inicio.  Acesso em: 27 nov. 2018.

CENTRO DE INFORMAÇÕES SOBRE SAÚDE E ÁLCOOL (CISA). Sobre 
o CISA. Disponível em: http://www.cisa.org.br/texto/2/institucional.
php. Acesso em: 27 nov. 2018.

CENTRO DE INFORMAÇÕES SOBRE SAÚDE E ÁLCOOL (CISA). O que 
é alcoolismo? Disponível em:  http://www.cisa.org.br/artigo/4010/-
-que- alcoolismo.php. Acesso em: 25 set. 2018.

CENTRO DE INFORMAÇÕES SOBRE SAÚDE E ÁLCOOL (CISA). Re-
latório Global sobre Álcool e Saúde – 2014. Disponível em: http://
www.cisa.org.br/artigo/4429/relatorio-global-sobre-alcool-sau-
de-2014.php Acesso em: 15 jan. 2018.

FERREIRA, Luciane Ouriques. As boas palavras mbyá-guarani 
como caminho para a redução do uso de bebidas alcoólicas. In: 
SOUZA, Maximiliano Loiola Ponte de (org.). Processos de Alcoo-
lização Indígena no Brasil: perspectivas plurais.  Rio de Janeiro: 
Editora Fiocruz, 2013. (Coleção Saúde dos Povos Indígenas).

GUIMARÃES, Liliana Andolpho Magalhães; GRUBITS, Sonia.  
Alcoolismo e Violência em Etnias Indígenas: Uma Visão Crítica da 
Situação Brasileira. Psicologia & Sociedade, v. 19, n. 1, p. 45-51, jan./
abr. 2007.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 3
16

2
GHIGGI JR., Ari; LANGDON, Esther Jean. Controle social 

como autoatenção: estratégias kaingang diante do abuso 
de bebidas alcoólicas. In: SOUZA, Maximiliano Loiola Ponte de 
(org.). Processos de Alcoolização Indígena no Brasil: perspec-
tivas plurais.  Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2013. (Coleção 
Saúde dos Povos Indígenas).

LAKATOS, Eva Maria; MARCONI, Marina de Andrade. Funda-
mentos de metodologia científica. 7.ed. São Paulo: Atlas, 2010.

LANGDON, Esther Jean. O Abuso do Álcool entre os Povos 
Indígenas no Brasil: Uma Avaliação Comparativa. In: SOUZA, 
Maximiliano Loiola Ponte de (org.). Processos de Alcoolização 
Indígena no Brasil: perspectivas plurais.  Rio de Janeiro: Edi-
tora Fiocruz, 2013. (Coleção Saúde dos Povos Indígenas).

LANGDON, Esther Jean. O que beber como beber e quan-
do beber. O contexto sociocultural no alcoolismo entre as 
populações Indígenas. In: SEMINÁRIO SOBRE ALCOOLISMO E 
DST/AIDS ENTRE OS POVOS INDÍGENAS, 2001, Brasília. Anais [...] 
Brasília: Ministério da Saúde, 2001, p. 83-97.

LARANJEIRA, Ronaldo. et al. (org.). I Levantamento Nacional 
sobre os padrões de consumo de álcool na população bra-
sileira. Revisão técnica científica: Paulina do Carmo Arruda 
Vieira Duarte. Brasília: Secretaria Nacional Antidrogas, 2007.

LIMA, Lucas Pereira das Neves Souza. “ILHADOS” Estra-
tégias e feições territoriais Wapichana na Terra Indígena 
Manoá-Pium. 2013. 155 p. Dissertação (Mestrado em Ciências 
Sociais, especialista em estudos comparados sobre as Améri-
cas) - Universidade de Brasília - UnB. Brasília, 2013.

ORGANIZAÇÃO MUNDIAL DA SAÚDE (OMS). Glossário: Lista 
alfabética de termos comumente utilizados no âmbito aca-
dêmico e da saúde, extraído do “Glossário de Álcool e Dro-
gas” publicado pela Organização Mundial da Saúde (OMS) e 
traduzido pela Secretaria Nacional de Políticas sobre Drogas 
(Senad). Disponível em:   http://www.cisa.org.br/glossario.php  
Acesso em: 22 nov. 2018.

ORGANIZAÇÃO MUNDIAL DA SAÚDE (OMS). Léxico de termos 
sobre álcool e drogas publicado pela Organização Mundial da 
Saúde. Disponível em: http://www.who.int/substance_abuse/
terminology/who_lexicon/en/. Acesso em: 27 nov. 2018.



16
3

REZENDE, Justino Sarmento. Educação escolar Indígena e a 
bebida alcoólica: reflexões sobre o contexto do triangulo Tuka-
no, Alto Rio Negro. In: SOUZA, Maximiliano Loiola Ponte de (org.). 
Processos de Alcoolização Indígena no Brasil: perspectivas 
plurais.  Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2013. (Coleção Saúde dos 
Povos Indígenas).

SAMPAIO, Juliana et al. Limites e potencialidades das rodas de 
conversa no cuidado em saúde: uma experiência com jovens no 
sertão pernambucano - Brasil. Interface (Botucatu), v. 18, supl. 2, 
p.1299-1312, 2014.

SOCIEDADE BRASILEIRA DE PEDIATRIA (SBP). Bebidas alcoólicas 
são PREJUDICIAIS à saúde da criança e do adolescente. Manual de 
Orientação Departamento Científico de Adolescência, n. 2, p. 20, 
fev. 2017.

SOCIEDADE BRASILEIRA DE PEDIATRIA (SBP). Estatuto social da 
SBP. 2011. Disponível em: http://www.sbp.com.br. Acesso em: 27 
nov. 2018.

SEVERINO, Antônio Joaquim. Metodologia do trabalho científi-
co. 23. ed. rev. e atual. São Paulo: Cortez, 2007.

SOUZA, Maximiliano Loiola Ponte de (org.). Processos de Alco-
olização Indígena no Brasil: Perspectivas Plurais. Rio de Janeiro: 
Editora Fiocruz, 2013. 

SOUZA, Maximiliano Loiola Ponte de; GARNELO, Luiza.  Quando, 
como e o que se bebe: o processo de alcoolização entre popu-
lações Indígenas do alto Rio Negro, Brasil.  In: SOUZA, Maximiliano 
Loiola Ponte de (org.). Processos de Alcoolização Indígena no 
Brasil: perspectivas plurais.  Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2013. 
(Coleção Saúde dos Povos Indígenas).





Capítulo 4

SAÚDE MENTAL  
NO DSEI LESTE  
DE RORAIMA: 
desafios na sua  
organização e os debates  
no controle social



Patricia Araujo de Oliveira. 
Pertencente ao Povo Macuxi, 
possui graduação em Gestão em 

Saúde Coletiva Indígena/UFRR e licen-
ciatura em Ciências Biológicas, curso 
de especialização em Saúde Pública, 
Políticas Públicas e Vigilância Sanitá-
ria e mestrado em Ciências da Saúde/
UFRR. Atualmente, é coordenadora de 
Saúde Indígena no Hospital Geral de 
Roraima, professora substituta do Cur-
so de Graduação em Gestão em Saúde 
Coletiva Indígena, da UFRR/Insikiran, 
e colabora como sanitarista no DSEI 
Yanomami e Ye'kwana.



16
7

INTRODUÇÃO 

Este texto tem como objetivo discutir os sentidos dados pe-
los povos Indígenas às políticas de saúde mental no Distrito 
Leste de Roraima. Ele parte de uma pesquisa que busca 

conhecer o seu funcionamento in loco, em diálogo com o entendi-
mento do coletivo e associado às óticas das lideranças Indígenas, 
sobre os planejamentos e as formas da execução desses serviços 
para a construção de uma política de saúde mental eficaz no Dis-
trito Sanitário Especial Indigena Leste de Roraima. 

Este texto considera minhas vivências (meu eu narrativo) como 
conselheira distrital de saúde, liderança, mulher, mãe, tia, avó e 
pesquisadora, com muito orgulho, da etnia Macuxi, tendo como 
base a minha comunidade Indígena da Ilha, na região do Baixo São 
Marcos, no Município de Boa Vista (RR).

Essa região foi marcada por conflitos no período de retirada 
dos invasores denominados “produtores de arroz” das terras Indí-
genas, o que potencializou o  consumo abusivo de álcool nessas 
regiões. Trata-se de um local cortado ao meio pela rodovia RR-319, 
popularmente conhecida como Transarrozeira, e que tem ligações 
fronteiriças com a Venezuela e a Guiana.

A região do Baixo São Marcos enfrenta uma grave omissão do 
Estado brasileiro em relação à segurança territorial, resultando 
em vulnerabilidade social, invasão de valores contrários à nossa 
cultura e enfraquecimento das normas comunitárias. Tudo isso, 
aliado à permanência da RR-319, abriu caminhos para 
a atuação das organizações criminosas nas comunida-
des Indígenas e regiões adjacentes.

Essas questões impactam direta ou indiretamente 
o sofrimento mental dos jovens Indígenas. A saúde 
mental, a ineficácia das ações de saúde no território 
e o consequente aumento dos índices de suicídio 
entre esses jovens têm se tornado pautas frequen-
tes nas reuniões de saúde Indígena e nos encontros 
ampliados dos tuxauas do Conselho Indígena de 
Roraima (CIR).

 Diante desse contexto, atuei como membro do Con-
selho do Distrito Sanitário Leste de Roraima (Condisi), 
apresentando projetos como o Centro de prevenção 
para dependentes quimicos1 e levando sempre como 
bandeira de luta uma política eficaz para o tratamento 1 

Ho
je

, p
er

pe
tu

a 
em

 m
im

 o
 a

rr
ep

en
di

m
en

to
 p

el
a 

fa
lt

a 
de

 c
on

he
ci

m
en

to
 s

ob
re

 a
 L

ei
 n

o  1
0.

21
6,

 d
e 

6 
de

 a
br

il 
de

 2
00

1, 
po

ré
m

, n
a 

ép
oc

a,
 e

ss
a 

er
a 

a 
m

an
ei

ra
 c

om
o 

ví
am

os
 a

 s
ol

uç
ão

 p
ar

a 
os

 jo
ve

ns
 d

aq
ue

la
 re

gi
ão

.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 4
16

8
da saúde mental dos povos Indígenas, principalmente os que 
fazem uso abusivo de substâncias psicoativas. 

A pesquisa teve por objetivo alinhar todos os marcos da 
política de saúde mental e a sua organização estrutural no 
âmbito do DSEI Leste de Roraima e as discussões no 
Condisi, na tentativa de conhecer a estrutura organi-
zacional, as competências dos setores e os profissio-
nais envolvidos.

A compreensão do sofrimento psíquico das po-
pulações Indígenas e dos fatores que afetam sua 
saúde mental requer uma imersão em suas vivências 
culturais, seus costumes, ritos e tradições, além de 
uma análise cuidadosa do impacto do contato com 
outras culturas presentes no estado de Roraima. Para 
melhor compreensão dessa dinâmica, é fundamental 
que as lideranças Indígenas, em conjunto com seus 
pares e articuladores (gestores, políticos, profissio-
nais), tenham uma noção clara da importância da 
saúde mental para essas comunidades. É necessário 
entender, antes de tudo, em que medida os conflitos 
e lutas cotidianas refletem a instabilidade na saúde 
mental dessas pessoas, a fim de propor soluções em 
que o “bem-viver” seja o eixo central do cuidado, em 
vez de políticas impostas sem consulta ou diálogo.

É importante observar que a cosmovisão dos 
povos Indígenas em relação ao bem-viver possui diver-
gências no entendimento com os não Indígenas, que têm 
uma percepção muito pautada por valores capitalistas 
– pois o capitalismo, enquanto incentiva a produção em 
larga escala e persegue “melhorias” voltadas ao aumento 
da geração de riqueza, acaba aprisionando as pessoas em 
“objetivos supérfluos”2. 

Na percepção dos povos Indígenas, o bem-viver é en-
tendido como o território demarcado, os lugares sagrados 
preservados, as águas cristalinas do igarapés tendo peixes 
em abundância e as comunidades estando livres de qualquer 
tipo de contaminação, onde todos possam viver harmoni-
camente com os elementos da natureza – como Pa’apa3, 
ordenou. Essas relações são entendidas por Douglas M. (1991, 
apud Conselho Federal de Psicologia, 2022) como o princípio 
da pureza e do perigo: uma vez que essa terra está doente, 3 

Sa
gr

ad
o 

De
us

 d
a 

flo
re

st
a,

 n
a 

lín
gu

a 
M

ac
ux

i.

2 
“S

ão
 e

nt
en

di
do

s 
co

m
o 

ca
rr

os
 d

o 
an

o,
 ro

up
as

, b
ol

sa
s 

de
 m

ar
ca

s 
fa

m
os

as
, e

tc
. S

ão
 m

od
os

 e
 v

is
õe

s 
qu

e 
ap

ris
io

na
m

 o
 s

er
 h

um
an

o,
 

qu
e 

es
tá

 s
em

pr
e 

co
rr

en
do

 a
tr

ás
 d

o 
ve

nt
o”

 (F
al

a 
de

 A
nd

ré
 M

or
ai

s 
M

ac
ux

i, 
fu

nd
ad

or
 d

a 
co

m
un

id
ad

e 
In

dí
ge

na
 d

a 
Ilh

a 
(R

R)
, f

az
en

do
 

re
fe

rê
nc

ia
 à

 m
on

oc
ul

tu
ra

 n
a 

Te
rr

a 
In

dí
ge

na
 S

ão
 M

ar
co

s,
 e

m
 1

99
6)

.



16
9

os corpos de quem a habita também estão adoecidos, gerando fato-
res cruciais no processo de adoecimento mental da população.

Contextualização da saúde

A saúde mental tem ganhado espaço em discussões e pes-
quisas, com o objetivo de desenvolver diretrizes para polí-
ticas, ações e programas em diversas áreas, com ênfase na 

saúde. Esse processo histórico exige uma análise cuidadosa dos 
conceitos de saúde e de saúde mental entre os povos originários.

A partir da declaração de Alma-Ata, da Organização Mundial 
da Saúde (OMS), em 1978, observamos que o conceito de saúde 
tem uma ampla definição, que não se prende apenas à ideia da 
ausência de doença. Pelo contrário, se relaciona diretamente ao 
bem-estar físico, mental, social e espiritual, em diálogo com a 
cosmologia, a economia, o meio ambiente, o trabalho e as demais 
áreas que envolvem a vida humana.

A percepção dos povos Indígenas sobre esse conceito vai 
além. A saúde é entendida através do reconhecimento e do per-
tencimento étnico, entrelaçados às teias de relações que co-
nectam os seres humanos aos antepassados, em memórias que 
transcendem o espaço e permitem o bem-viver. Esse entendimen-
to abarca a aceitação e a convivência com a sociedade de forma 
harmoniosa, o que também é compreendido como saúde.

A conhecida Constituição Cidadã, além de instituir o Sistema 
Único de Saúde (SUS), interpretou a saúde como dever do Esta-
do e direito dos cidadãos. Além disso, a garantia da saúde abre o 
leque para as inúmeras áreas que compõem a política de saúde, 
dentre elas, a saúde mental. 

No Brasil, a Rede de Atenção Psicossocial (Raps), criada pelo 
Decreto nº 7.508/11, é integrada ao SUS. Em diálogo com os servi-
ços de Atenção Primária e áreas especializadas, como a Atenção 
Hospitalar, essa política busca garantir acesso equânime e de 
qualidade aos serviços da rede, promovendo a cidadania e pre-
venindo a discriminação e a estigmatização. A Raps adota uma 
abordagem psicossocial abrangente, voltada não apenas para o 
indivíduo, mas também para o núcleo familiar, visando a um aten-
dimento integral e humanizado (Brasil, 2022).

 Mas é importante retomar que a Raps surge no âmbito da 
reforma psiquiátrica, com vista a reestruturar a política de saúde 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 4
17

0
mental instituída entre 1964 e 1974. Esse modelo de atenção 
psiquiátrica fortaleceu a institucionalização e o complexo 
médico-industrial, resultando na medicalização da sociedade 
e na longa permanência de pessoas nos chamados “mani-
cômios”. A estrutura das políticas de saúde, no período da 
ditadura, apoiada na articulação do Estado com empresas e 
interesses privados, gerou altos custos, com estagnação do 
crescimento social, descontrole inflacionário e recessão (Es-
corel, 2008). Nesse Estado desenvolvimentista, as políticas 
de saúde mental não eram prioridade do governo, de modo 
que o modelo manicomial implantando levou à estigmatiza-
ção das pessoas que precisavam desse tratamento (Soares 
et al., 2011). Para as populações Indígenas, a fragilidade dessa 
política afeta diretamente o indivíduo na comunidade, uma 
vez que não consegue alcançar a rede de apoio. 

O direito à saúde, voltado aos povos Indígenas, que conhe-
cemos atualmente decorre de longas histórias de lutas, se 
concretizando como direito fundamental a partir da Consti-
tuição Federal de 1988, que reconhece as diferenças cultu-
rais, os costumes e crenças. No entanto, apesar da criação 
da Secretaria Especial de Saúde Indígena (Sesai), a imple-
mentação da atenção básica para os atendimentos de média 
complexidade é ainda um desafio nos territórios, porque não 
é possível padronizar a execução do (sub)sistema, já que há 
diferenças étnicas e regionais, geográficas e culturais.

 Neste trabalho, buscaremos discutir a organização e as 
responsabilidades do DSEI Leste de Roraima, os marcos para 
o atendimento à saúde mental das populações Indígenas, a 
forma como o DSEI Leste de Roraima se organiza e como o 
controle social (Condisi) tem se posicionado na temática de 
reordenação da rede de saúde.

A motivação deste estudo surgiu da minha origem como 
moradora de uma região conflituosa, mas que proporciona 
aos jovens uma ótica deslumbrante da relação dos povos 
originários com o território, em que conviver é tornar-se um 
só corpo. Essa experiência de proximidade ao território me 
fez entender, desde cedo, que a realidade de cada região 
deve ser observada dentro de suas peculiaridades. A maneira 
com que as políticas públicas são inseridas nos territórios, 
geralmente sem nenhum tipo de consulta ou roda de conver-
sa com os principais atores, nos traz a sensação de que os 



17
1

povos Indígenas ainda não possuem autonomia em protagonizar 
a própria história. Nesse sentido, surge o objetivo de conhecer 
os desafios da aplicação da política de saúde mental e de suas 
práticas nos territórios em conjunto com a percepção dos povos 
Indígenas, buscando entender e contextualizar a política e a prá-
tica da saúde mental no DSEI Leste de Roraima.

Na delimitação de um caminho teórico-metodológico, compartilho 
do entendimento de Minayo (1999) de que o conhecimento é cons-
truído na relação de aproximação entre sujeitos e objetos/realidade 
social, que estão em contínua, complexa e contraditória dinâmica. 

A relação dialética entre esforço lógico e os compromissos so-
ciais desde a definição do problema de pesquisa até o produto 
provisório gerado no processo de conhecimento e sua adequa-
ção às práticas de saúde é o parâmetro principal de objetivação. 
Porém, nenhum momento de objetividade exclui o sujeito e sua 
historicidade, sua formação, seus interesses e suas questões. In-
cluí-lo como condição do conhecimento, faz parte da visão mais 
totalizante do processo científico (Minayo, 1999, p. 251). 

No entendimento de Gil (2008), deve-se levar em consideração as 
reações das pessoas diante dos acontecimentos ou momentos 
das discussões dos fatos, uma vez que essas observações fazem 
parte dos processos de construção da pesquisa. 

[...] A observação apresenta como principal vantagem, em relação a 
outras técnicas, a de que os fatos são percebidos diretamente, sem 
qualquer intermediação. Desse modo, a subjetividade, que permeia 
todo o processo de investigação social, tende a ser reduzida.

Foi realizado um levantamento histórico de informações acerca 
de eventos de saúde que trataram do tema saúde Indígena. Com 
o objetivo de obter informações e conhecimentos acerca do fator 
social e da essência do sujeito deste estudo, foi definida como 
abordagem a pesquisa de natureza qualitativa do tipo descritiva e 
foram adotadas as técnicas de pesquisa bibliográfica e documen-
tal, além da observação-participante. 

As informações coletadas se baseiam principalmente nas 
reuniões do Conselho Distrital de Saúde Indígena (Condisi) entre 
os anos de 2018 e 2020, nas Conferências Locais de Saúde nas re-
giões de Surumu e São Marcos, e nas atas das reuniões do Condisi 
que são disponibilizadas ao público (conselheiros). Nesses encon-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 4
17

2
tros, as preocupações com relação à saúde mental são 
visíveis no semblante das lideranças Indígenas, sendo 
comum o anseio pela busca de resolutividade dessas 
doenças conhecidas pelos povos Indígenas como do-
enças dos Kraiwá4.

Política de saúde mental 
no DSEI Leste de Roraima

O DSEI Leste de Roraima é composto por 11 et-
norregiões, denominadas Ingarikó, Serras, Baixo 
Cotingo, Raposa, Serra da Lua, Wai-Wai, Tabaio, 

Amajarí, Murupu, Surumu, São Marcos. Para garantir 
atendimento das 342 comunidades, 11.759 famílias e 
57.550 pessoas, existem 33 polos-base.

Nesse DSEI, as equipes atendem sete povos Indí-
genas (Ingarikó, Patamona, Macuxi, Wapichana, Taurepang, 
Sapará, Wai-Wai), com diversidade sociocultural e linguís-
tica, de formas de contatos e de pressões pela sociedade 
não Indígena. Cada povo apresenta diferentes formas de 
ver e interpretar o mundo, assim como de entendimento da 
relação saúde-doença e cuidado.

Ao abordarmos a atenção à saúde mental do Subsistema 
de Atenção à Saúde Indígena (Sasi-SUS), devemos levar em 
consideração a construção da cartilha que foi elaborada 
junto ao Ministério da Saúde, com o tema Tecendo redes 
para promoção do bem-viver, em conjunto com as comuni-
dades Indígenas, profissionais, lideranças Indígenas, mu-
lheres e a Equipe Multidisciplinar de Saúde Indígena (EMSI) 
(Brasil, 2019).

Sob esse marco, a organização dos serviços de saúde e as 
funcionalidades do DSEI são vistas por esses povos como um 
elo de confiança, em que a comunidade, o Agente Indigena 
de Saúde (AIS) e familiares iniciam o processo de construção 
das relações. Nesse processo, a transversalidade das práti-
cas de cuidado e saberes Indígenas é o primeiro passo para a 
promoção da saúde nos territórios.

Quando se fala em saúde Indígena em Roraima, o DSEI Les-
te de Roraima é uma referência de informações sobre atendi-
mentos, epidemiologia, censo populacional das comunidades, 

4 
Kr

ai
w

á 
si

gn
ifi

ca
 “

nã
o 

In
dí

ge
na

s”
 n

a 
lín

gu
a 

m
ac

ux
i.



17
3

polos-base e prestação de serviços através das empresas tercei-
rizadas. No entanto, ainda possui as suas fragilidades.

A criação do Distrito Sanitário Especial Indígena (DSEI) Leste Ro-
raima ocorreu dentro de uma configuração (Elias, 2008) surgida 
na década de 1990, que incluiu a reforma do Estado apoiada na 
terceirização das políticas públicas voltadas para a área social, a 
Reforma Sanitária, que conduziu à implantação do Sistema Único 
de Saúde (SUS) no Brasil, e os esforços de atores Indígenas e 
indigenistas voltados para a construção de um “novo indigenis-
mo”, preocupado em colocar em prática as perspectivas sobre os 
povos Indígenas sancionadas pela Constituição Federal de 1988 
(CF 88). Tais perspectivas desmontaram, ao menos teoricamen-
te, os supostos, vigentes até então, tutelares e integracionistas 
em relação a esses povos, reconhecendo aos índios o direito de 
se manterem como povos etnicamente diferenciados dentro da 
sociedade brasileira (Barroso, 2021).	

Os povos Indígenas de Roraima foram atuantes no processo pela 
garantia constitucional da saúde e pelo reconhecimento do direito 
às diferenças, fazendo valer a pluralidade, assim como foram atores 
importantes para a regulamentação, a implantação e a implementa-
ção das garantias postas na Constituição Federal de 1988.

Como resultado de lutas e conquistas sociais coletivas dos 
povos Indígenas e seus parceiros históricos, criou-se o DSEI Leste 
de Roraima, com a sua rede de serviços de saúde dentro dos territó-
rios, e, em 2010, foi criada pela Lei nº 12.314, de 19 de agosto, a Sub-
secretaria Especial de Saúde Indígena (Sesai), que tem a competên-
cia de coordenar e executar a Política Nacional de Atenção à Saúde 
dos Povos Indígenas e gerir o subsistema, ambos funcionando e se 
articulando com a rede de serviços de saúde do SUS.

De acordo com a Nota Técnica nº 17, de 2018 – Diasi / CGPSI / 
Diasi / Sesai / MS, que é o documento orientador da organização 
dos processos de trabalho da atenção primária à saúde nos Dis-
tritos Sanitários Especiais Indígenas, na estrutura organizacional 
do DSEI Leste de Roraima encontram-se a Divisão de Atenção à 
Saúde Indígena (Diasi) e os programas de saúde. 

A Nota Técnica nº 17, de 2018, apresenta a estruturação do Nú-
cleo Ampliado de Saúde Indígena (Nasi), que seria uma equipe multi-
disciplinar e interdisciplinar composta por diferentes categorias de 
profissionais da saúde que não compõem as Equipes Multidiscipli-
nares da Saúde Indígena (EMSI), tais como psicólogos.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 4
17

4
Observamos que o Nasi tem uma função complementar às 

EMSI, sendo que as contratações dos seus profissionais, para 
sua composição e seu perfil, estão condicionadas à realidade 
do território. Assim, há flexibilidade para organização e ges-
tão do Nasi, que poderia desenvolver ações que estão além 
das competências das EMSIs. 

Entretanto, na Nota Técnica no 17/2018, no quadro de 
núcleos da atenção primária à saúde nas Divisões de Atenção 
à Saúde Indígena (Diasi) e no DSEI, há a previsão no Núcleo 4 
(promoção da saúde e da saúde mental), mas o Nasi aparece 
separadamente (Brasil, 2018, p. 4-11). Ressaltamos que o fun-
cionamento do Nasi tem relação direta com as EMSI, no que 
tange à resolução de problemas, demandas e necessidades 
de saúde da população assistida, tais como para estruturar 
ações de saúde mental. Esse processo exige diálogo e com-
partilhamento de informações e ações do Nasi com as EMSIs 
e a Rede de Atenção à Saúde dos municípios e do estado.

É importante observar que, na estrutura organizacional 
proposta pela Nota Técnica nº 17, de 2018 – Diasi / CGPSI / 
Diasi / Sesai / MS, no DSEI Leste de Roraima, a saúde men-
tal não aparece na Diasi, possivelmente por estar incluída e 
subentendida nos programas de saúde, mas alertamos que 
tampouco há a presença do Nasi no organograma e nas suas 
subdivisões (Figura 1). 

Considerando a realidade e as demandas relacionadas ao 
bem-viver dos povos Indígenas de Roraima, a fragilidade do 
programa de atenção à saúde mental – assim como a ausên-
cia do Nasi na estrutura – é uma decisão política que deve ser 
discutida. Consideramos que, diante da dimensão territorial e 
da diversidade étnica, cultural e social do DSEI Leste de Ro-
raima, a ausência de um programa de saúde mental e do Nasi 
é incompreensível. Retomamos o contexto histórico de pres-
são colonial contra os povos Indígenas de Roraima, que tem 
levado a diversas situações de violência, sofrimento mental e 
abuso de álcool e outras drogas. 

Pensar a Política Integral à Saúde Mental das Populações 
Indígenas, ou programas e ações de saúde para esses povos, 
de acordo com a previsão trazida pela Portaria nº 2.759, de 
25 de outubro de 2007, requer  conhecimento terapêutico, 
cuidados, acolhimento, conhecimento antropológico e com-
promisso de gestão. Mesmo o sucesso das políticas públicas 



17
5

que já estão garantidas e que contam com recursos depende 
muito do entendimento das particularidades de cada povo pelas 
gestões envolvidas nas tomadas de decisão. 

Nesse sentido, a rotatividade de gestores e profissionais kraiwá 
nas chefias contribui para a fragilidade desses serviços.

O art. 1º da supracitada portaria “Estabelece diretrizes gerais 
para a Política de Atenção Integral à Saúde Mental das Popula-
ções Indígenas e cria o Comitê Gestor”, e contém em seus incisos 
as diretrizes da política para as quais chamamos a atenção espe-
cificamente: “IV - garantir ações integradas, através da articula-
ção institucional entre as diferentes esferas de governo (União, 
Estado e Municípios);” (Brasil, 2007).

Em Roraima, é de conhecimento público, assim como se dis-
cute nas reuniões do Conselho Distrital de Saúde Indígena / DSEI 
Leste de Roraima, a dificuldade em articular ações com os muni-
cípios, principalmente no tocante à atenção primária, pois existe 

Figura 1 – Organograma DSEI Leste de Roraima

Fonte: DSEI Leste de Roraima, 2022



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 4
17

6
um distanciamento de diálogos entre as gestões do DSEI, dos 
municípios e do próprio estado de Roraima.

O distrito não possui um fluxo para acompanhamento dos In-
dígenas que, de alguma forma, necessitam buscar ajuda nos ser-
viços dos Centros de Atenção Psicossocial (Caps), devido ao des-
preparo de gerência dos serviços, ao quantitativo de profissionais 
e até mesmo à falta de autonomia dessa política no distrito. Além 
disso, as prefeituras dos municípios mais próximos das comu-
nidades Indígenas geralmente não possuem serviços de saúde 
mental de forma diferenciada, sendo os pacientes encaminhados 
ao Hospital Geral de Roraima para, depois, serem referenciados. 
Ou seja, o despreparo está contido desde as competências no 
atendimento prático diário nas regiões, por justamente não haver 
essas articulações entre o distrito e os municípios.

Com relação à garantia da acessibilidade, temos:

V - garantir acessibilidade, sobretudo através da potenciali-
zação das ações de construção coletiva de soluções para os 
problemas de saúde mental no nível da atenção básica, e da 
potencialização dos CAPS na construção coletiva de ações 
em seu território, sobretudo em regiões com grande con-
centração de comunidades Indígenas; (Brasil, 2007).

A atenção aos Indígenas no âmbito da saúde mental preci-
sa que a intervenção seja pensada, analisada e planejada 
de acordo com a realidade de cada povo e comunidade – 
principalmente porque a Rede de Atenção Psicossocial não 
possui, em Roraima, o alcance desejável e tampouco o ideal.

Dos 15 municípios de Roraima, apenas Boa Vista possui 
uma rede com estrutura básica de Centro de Atenção Psicos-
social (Caps) para atendimento e tratamento de pacientes 
que sofrem com algum tipo de transtorno, ou seja, mesmo 
que o paciente (ou sua família) em algum momento decida 
que precisa e quer buscar ajuda, a própria organização da 
rede é insuficiente, porque está fora do alcance.

Além disso, cabe destacar outros fatores. Por exemplo, 
para ser atendido, é necessário que se apresentem cópias 
do RG, do CPF, do cartão do SUS e do comprovante de resi-
dência. Há de se considerar que, em Roraima, principalmente 
nas comunidades de difícil acesso, existem pessoas que 
não possuem esses documentos. Mesmo com o trabalho da 
Justiça Itinerante de fornecer a documentação, a falta de 



17
7

documentos ainda é uma realidade presente, ou seja, há pessoas 
que estão muito mais à margem.

Essas são algumas das situações práticas e políticas que são 
questionadas pelas lideranças nas suas reuniões quando o tema 
se refere à saúde, sendo o uso abusivo do álcool e a violência 
decorrente disso algumas das pautas bastante discutidas, no 
entanto sem propostas de resolução exequíveis. 

O controle do abuso da bebida alcóolica é uma das bandeiras 
do Movimento de Mulheres Indígenas de Roraima (Omirr), com o 
lema “não à bebida alcoólica”, sendo inclusive o caxirí e o pajuaru – 
tradicionais bebidas alcóolicas Indígenas – proibidos em algumas 
comunidades. Todas essas informações são colocadas nas reuniões 
de comunidade e assembleias, quando há o tema da saúde.

É através dessas cobranças e da exposição de situações 
internas das comunidades que se observa que a política não al-
cança os objetivos a que se propõe, e tampouco sua efetividade 
e sua eficiência. 

A discussão de saúde mental  
na 93a reunião do Condisi

O Conselho Distrital de Saúde Indígena (Condisi) do DSEI 
Leste de Roraima é um espaço deliberativo e de compo-
sição paritária, que em seu regimento garante a parti-

cipação dos usuários de saúde, profissionais Indígenas e não 
Indígenas, parceiros e gestão (explicando de forma bastante 
simplificada). É nesse contexto de deliberação e decisões das 
políticas e das ações de saúde que a pauta da saúde mental 
tem conseguido um avanço diferenciado da gestão, visto que 
os membros, principalmente os Indígenas que vivem a realidade 
das suas comunidades, identificam muito claramente as proble-
máticas decorrentes do sofrimento mental, com ênfase no uso 
abusivo de álcool e, mais ainda, na ausência e na carência de 
efetivação da política de saúde mental das populações Indíge-
nas de maneira mais eficaz.  

	 Como notado até aqui, o Condisi vem se posicionando 
acerca do tema, porém, ao analisarmos detidamente, mesmo sen-
do uma pauta de alta relevância, cuja realidade impacta rotineira-
mente as comunidades, ela não é prioridade, a não ser que algum 
membro proponha a alternativa. 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 4
17

8
Mesmo havendo a demanda por parte das comunidades, 

a preocupação tanto da gestão como do próprio Condisi 
está focada principalmente na contratação e na presença de 
profissionais das Equipes Multidisciplinares, além de medica-
mentos, materiais médico-hospitalares e transporte. 

Quanto à equipe de saúde mental, essa é pequena, com-
posta por apenas três profissionais psicólogas, das quais 
uma delas é responsável pela gestão, enquanto as outras 
duas se encarregam de toda a dimensão territorial, da diver-
sidade étnica e regional. O núcleo não dispõe de condições 
básicas como transporte próprio para a realização das ações 
planejadas, acompanhamentos e demais competências do 
Nasi, de acordo com a Nota Técnica nº 17 de 2018 – Diasi / 
CGPSI / Diasi / Sesai / MS. 

Dentre as categorias voltadas ao atendimento no âmbito 
do DSEI Leste de Roraima, a de saúde mental é a menor, sem 
infraestrutura e logística para atuação e com prejuízos signi-
ficativos nas implementações de alcance das metas.

Desse modo, além dos desafios corriqueiros dos pacientes 
como a negação, a vergonha e a falta de recursos financeiros 
para a busca de um tratamento adequado (já que o paciente 
deve se deslocar da sua comunidade para acessar a rede de 
atenção psicossocial na capital), ainda há o desafio para o 
DSEI Leste de Roraima de redefinir suas prioridades de ações, 
oferecendo estrutura para que o Nasi funcione e realize as 
ações de sua competência. 

Pontuando alternativas

Diante das observações realizadas através das confe-
rências locais e reuniões do Condisi, foram identifica-
dos desafios para a implementação da promoção da 

saúde mental para populações Indígenas no DSEI Leste de 
Roraima. Considerando a importância e o impacto da negação 
na organização do próprio DSEI, foram apresentadas alterna-
tivas pelos tuxauas, conselheiros e lideranças Indígenas, que 
inicialmente poderiam colaborar com o processo de implan-
tação do Nasi e seu efetivo funcionamento:

- Promover cursos voltados aos conselheiros do Condisi, 
pois esse é um espaço de importantes deliberações, fis-



17
9

calização e apresentação de demandas, o que requer que seus 
membros tenham compreensão do tema;  
- Realizar oficinas que tratem da saúde mental Indígena com os 
profissionais do Diasi, com destaque para as EMSIs e aqueles que 
compõem os setores da gestão;  
- Implantação e implementação efetiva do Nasi;  
- Firmar parcerias para a realização de oficinas e cursos, assim 
como para a realização do Seminário de Saúde Mental das Popu-
lações Indígenas;  
- Criar um Centro de Atenção Psicossocial Indígena (Capsi) no 
território, no qual se possam utilizar as rezas, a dança e a arte 
para o tratamento, proporcionando um reencontro com as cultu-
ras tradicionais. 
 
 

Considerações finais

Este trabalho buscou apresentar a deficiência da efetivação 
política de saúde mental das populações Indígenas e a ne-
cessidade de que haja vontade política na gestão em todos 

os níveis.
O DSEI Leste de Roraima, pelo que pude observar, ainda está no 

desafio da implementação, mas sem ter como prioridade a saúde 
mental, pois o programa aparece no Diasi, mas não no Nasi, que 
tem apenas três profissionais, os quais, logicamente, são insufi-
cientes para atender a toda a demanda. Isso, com certeza, deixa 
as metas defasadas. 

Obviamente, como gestora em saúde, devo salientar, consi-
derando a flexibilidade que a Nota Técnica nº 17, de 2018, dá à 
composição das equipes do Nasi, que sua efetivação e sua estru-
turação dependem quase que exclusivamente da vontade política 
da gestão. É fundamental que haja investimento em eventos para 
esclarecimentos e entendimento por parte do Condisi da impor-
tância da política de saúde mental para as populações Indígenas. 

Identifico, aqui, que falta esclarecimento para os conselheiros so-
bre o que é a saúde mental e como deve funcionar a rede de atenção 
psicossocial, pois, além de uma estrutura física para direcionar e aco-
lher os parentes que necessitam desses cuidados e dessa atenção, é 
necessário que as comunidades e as lideranças, assim como também 
as equipes de saúde, compreendam toda a dinâmica e a diversidade 
que envolvem o bem-viver Indígena. 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 4
18

0
Referências

BARROSO, Maria Macedo. Dos organismos às organizações: 
a estruturação do DSEI Leste Roraima e as mobilizações em 
torno da saúde Indígena. In: PONTES, Ana Lucia de Moura; 
MACHADO, Felipe Rangel de Souza; SANTOS, Ricardo Ventura 
(ed.). Políticas Antes da Política de Saúde Indígena [online]. 
Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2021, p. 309-333. Coleção Saú-
de dos povos Indígenas. ISBN: 978-65-5708-122-8.

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da Repúbli-
ca Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Presidência da 
República, [2016]. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/
ccivil_03/Constituicao/ Constituiçao.htm. 

BRASIL. Lei nº 9.836/99, de 23 de setembro de 1999. Acres-
centa dispositivos à Lei nº 8.080, de 19 de setembro de 1990, 
que “dispõe sobre as condições para a promoção, proteção 
e recuperação da saúde, a organização e o funcionamento 
dos serviços correspondentes e dá outras providências”, 
instituindo o Subsistema de Atenção à Saúde Indígena. Diário 
Oficial da República Federativa do Brasil, Brasília, DF, 23 de 
setembro de 1999.

BRASIL. Lei nº 8.080, 19 de setembro de 1990. Dispõe sobre 
as condições para a promoção, proteção e recuperação da 
saúde, a organização e o funcionamento dos serviços corres-
pondentes e dá outras providências. Diário Oficial da União, 
seção 1, 20 set. 1990, p. 18055.

BRASIL. MINISTÉRIO DA SAÚDE. Portaria nº 2.759, de 25 de 
outubro de 2007. Estabelece diretrizes gerais para a política 
de atenção integral à saúde mental das populações Indíge-
nas e cria o comitê gestor. Disponível em: http://bvsms.saude.
gov.br/bvs/saudelegis/gm/2007/prt2759_25_10_2007.html. 
Acesso em: 10 nov. 2022.

BRASIL. MINISTÉRIO DA SAÚDE. Secretaria de Atenção Primá-
ria à Saúde. Departamento de Ações Programáticas. Instrutivo 
Técnico da Rede de Atenção Psicossocial (Raps) no Sistema 
Único de Saúde (SUS) [recurso eletrônico] / Ministério da Saú-
de, Secretaria de Atenção Primária à Saúde, Departamento de 
Ações Programáticas. – Brasília: Ministério da Saúde, 2022. 



18
1

BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria Especial de Saúde 
Indígena. Departamento de Atenção à Saúde Indígena. Atenção 
psicossocial aos povos Indígenas: tecendo redes para promoção 
do bem-viver / Ministério da Saúde, Secretaria Especial de Saúde 
Indígena, Departamento de Atenção à Saúde Indígena. – Brasília: 
Ministério da Saúde: 2019.

BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria Especial de Saúde In-
dígena. Coordenação-Geral de Atenção Primária à Saúde Indígena 
do Departamento de Atenção à Saúde Indígena.  Nota Técnica nº 
17, DIASI/CGAPSI/DASI/SESAI/MS , 2018. 

CEBRAP. SESC/São Paulo. Métodos de Pesquisa em Ciências 
Sociais – Bloco Qualitativo. São Paulo: SESC/São Paulo, 2016. 

CONSELHO FEDERAL DE PSICOLOGIA (CFP) Nota técnica sobre 
atuação de psicólogas(os) junto aos povos Indígenas [livro ele-
trônico] / Conselho Federal de Psicologia, Conselhos Regionais de 
Psicologia, Centro  de Referência Técnica em Psicologia e Políticas 
Pública. — 2. ed. — Brasília: CFP, 2O24.

ESCOREL, Sarah. História das políticas de saúde no Brasil de 
1964 a 1990: do golpe militar à reforma sanitária. In: GIOVANELLA, 
Ligia et al. (org.). Políticas e Sistemas de Saúde no Brasil. Rio de 
Janeiro: Editora Fiocruz, 2008, p. 385‐434.

FUNDAÇÃO NACIONAL DE SAÚDE (FUNASA). Política Nacional de 
Atenção à Saúde dos Povos Indígenas. 2. ed. Brasília: Fundação 
Nacional de Saúde; 2002.

GIL, Antônio Carlos. Métodos e técnicas de pesquisa social. 6. 
ed. São Paulo: Atlas, 2008. 

LÜCHMANN, Lígia Helena Hahn; RODRIGUES, Jefferson. O mo-
vimento antimanicomial no Brasil. In: Ciência & Saúde Coletiva, v. 
12, n. 2, p. 399-407, 2007. Disponível em: https://doi.org/10.1590/
S1413-81232007000200016. Acesso em: 10 nov. 2022.

MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do conhecimento: 
pesquisa qualitativa em saúde. 6. ed. São Paulo: Hucitec, 1999.

SOARES, Rhaisa Gontijo et al. A mensuração do estigma inter-
nalizado: revisão sistemática da literatura. Psicologia em Estudo, v. 
16, n. 4, p. 635–645, out. 2011.

FUNDO DAS NAÇÕES UNIDAS PARA A INFÂNCIA (UNICEF/BRASIL). 
Cuidados Primários. Relatório da Conferência Internacional sobre 
Cuidados Primários de Saúde de Alma-Ata. OMS: URSS, 6 – 12 set, 
1978.



PROBLEMATIZANDO 
NECESSIDADES DE 
SAÚDE NO CHÃO 
DOS TERRITÓRIOS



Capítulo 1





Capítulo 5

PROCESSO HISTÓRICO 
DA COMUNIDADE 
LAJE E A MALÁRIA 
CONSTANTE NO 
TERRITÓRIO



ELEN PEREIRA DA SILVA. 
Pertencente ao Povo Macuxi, é 
natural do Município de Uiramutã 

e residente na comunidade Laje-Terra 
Indígena Tabalascada, Região Serra 
da Lua, no Município de Cantá. Ba-
charel em Gestão em Saúde Coletiva 
Indígena, é ativista do Movimento 
Indígena de Roraima. Iniciou os estu-
dos na aldeia, onde concluiu o Ensino 
Fundamental. É fruto da educação 
escolar Indígena, sendo a única da 
família que teve a oportunidade de 
concluir o ensino superior em uma 
universidade pública.

LUCIANA PIRES DE FREITAS 
(ORIENTADORA). 
Graduada em Odontologia pela 

Universidade de Uberaba (1993) e 
mestre em Saúde, Sociedade e Ende-
mias na Amazônia, pela Universidade 
Federal do Amazonas (2008), é espe-
cialista em Saúde Coletiva, pela UnB 
(2001); em Antropologia da Saúde, 
pela UFPE (2003); e em Docência em 
Vigilância da Saúde, pela ENSP/Fiocruz 
(2011). Atualmente, é cirurgiã dentista 
da Semsa-Manaus, lotada na Estraté-
gia Saúde da Família de uma Unidade 
Básica de Saúde Fluvial, responsável 
pelo atendimento dos Ribeirinhos do 
Rio Amazonas. 



18
7

Introdução

A malária, causada por protozoários do gênero Plasmodium, é a 
protozoose de maior impacto no mundo, colocando sob risco 
aproximadamente 40% da população mundial (cerca de 2,4 

bilhões de pessoas), em mais de 100 países (OMS, 2015). É uma do-
ença parasitária infecciosa febril aguda, de grande impacto social, 
que atinge principalmente os países situados nas regiões tropicais 
e subtropicais. É provocada por quatro protozoários do gênero 
Plasmodium Vixax, dentre os quais, três estão presentes no Brasil: 
P. faclciparum, P. malariae e P. ovale. A transmissão ocorre através da 
picada do mosquito do gênero Anopheles, que já está com Plasmo-
dium. O quadro clínico típico da malária é caracterizado por febre, 
precedida de calafrios, seguida de sudorese profusa, fraqueza e 
cefaleia, que ocorrem em padrões cíclicos, dependendo da espécie 
de Plasmodium infectante (Brasil, 2020).

De acordo com os autores estudados, acreditava-se, no final 
dos anos 1960, que poderia haver a erradicação da doença, a 
partir do estabelecimento de metas de curto e longo prazo. Entre-
tanto, com o desenvolvimento das ações, verificou-se que não foi 
possível alcançar as metas de erradicação da doença, particular-
mente na região amazônica. Então, passou-se a adotar a estraté-
gia do controle em virtude da existência de quatro fatores predo-
minantes – epidemiológicos, entomológicos, econômicos e sociais 
– que impediam a erradicação da malária (Loiola et al., 2002).

A malária, no Brasil, é de ocorrência fundamentalmente rural. 
Porém, na periferia de áreas urbanas da Amazônia, e mesmo em 
grandes cidades, tem havido a transmissão da doença, principal-
mente em áreas de invasões humanas, sem saneamento e infra-
estrutura, o que propicia a proliferação do vetor (Nescon/UFMG, 
2020). As áreas de garimpo também são consideradas áreas 
críticas para a transmissão da malária, pois a atividade contribui 
para a propagação da doença ao favorecer o desmatamento da 
floresta e a criação de poças de água, hábitat ideal para a repro-
dução dos vetores transmissores da doença. Outra característica 
que contribui para a manutenção da malária entre garimpeiros é a 
grande mobilidade dessas populações (Heemskerk; Duijves, 2012). 

Segundo o Relatório Epidemiológico da Sesau-RR, em 2015, o 
estado de Roraima, por exemplo, registrou um incremento de 4% 
no número de casos de malária autóctone notificados em todo o 
estado. No entanto, é preciso analisar a distribuição por catego-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 5
18

8
ria de local provável de infecção, para perceber que as áreas 
urbanas e os assentamentos apresentaram redução de 4% e 
46%, respectivamente. Os municípios com maiores índices de 
malária foram Mucajaí, Amajari, Caracaraí e Cantá – onde está 
situado o Território Indígena Serra da Lua, que abrange as co-
munidades da Malacacheta, Canauanim, Tabalascada e Laje. 

As áreas Indígenas, por serem, em sua maioria, remotas 
e de difícil acesso, continuam sendo um desafio às ações 
de prevenção e controle da malária. O risco de adoecer por 
malária pode ser maior em populações Indígenas, pelas alte-
rações ambientais e pelas próprias características culturais 
desses povos, como a intensa circulação, as tarefas cotidia-
nas de caça, pesca, roçados e os banhos em rios e igarapés. 
Além disso, a variada arquitetura de habitações tradicionais 
Indígenas, muitas vezes, inviabiliza os métodos convencionais 
de controle vetorial, contribuindo para a continuidade da 
transmissão de casos nessas áreas (Brasil, 2015).  

O Núcleo Estadual de Controle da Malária atua buscando 
desenvolver ações de prevenção, promovendo campanhas, 
incluindo supervisões aos municípios e às redes de labo-
ratórios de notificação e diagnóstico de malária; ações de 
controle vetorial; fortalecimento da rede de diagnóstico e 
tratamento rápido; e tem investido na capacitação para pro-
fissionais envolvidos nos programas municipais e na Atenção 
Básica (Sesau, 2017). Para tratar de ações específicas da saú-
de das populações Indígenas, há dentro do Sistema Único de 
Saúde (SUS) um subsistema que, através do Distrito Sanitário 
Especial Indígena (DSEI), cuida dessas questões.

O DSEI Leste de Roraima é responsável pela atenção bási-
ca à saúde dos povos Indígenas Macuxi, Wapichana, Ingarikó, 
Patamona, Taurepang, Sapará e Wai-Wai, atendendo 34 
polos-bases e 8 subpolos com 342 comunidades Indígenas. 
O território se divide em 11 regiões, como Serra da Lua, Serras 
Amajari, Surumu, Baixo Cotingo, Raposa, São Marcos, Tabaio, 
Murupu, Ingarikó e Wai-Wai. Os municípios atendidos pelo 
DSEI incluem Boa Vista, Alto Alegre, Amajari, Bonfim, Cantá, 
Normandia, Pacaraima, Uiramutã, São João da Baliza, Caroebe 
e Caracaraí, cidades distribuídas geograficamente pela meta-
de leste do estado de Roraima. 

Conforme o relatório da secretaria de saúde do estado de 
Roraima o Distrito Sanitário Especial de Saúde Indígena Leste 



18
9

de Roraima é referência na vigilância da malária, com microscopis-
tas e agentes Indígenas de saúde formados e atuantes em uma 
rede organizada que oferece diagnóstico e tratamento imediato 
aos casos notificados. No DSEI Leste, entre janeiro e julho de 2016, 
47% dos casos de malária foram identificados por busca ativa, o 
que demonstra a eficiência das estratégias de vigilância e contro-
le da malária nesse distrito (Sesau, 2017).

O presente artigo traz um relato baseado no diagnóstico situ-
acional da comunidade Laje, sob o tempo comunitário obrigató-
rio realizado durante o 5o semestre do Curso de Graduação em 
Gestão em Saúde Coletiva Indígena, do Instituto Insikiran de For-
mação Superior Indígena, na Universidade Federal de Roraima. O 
interesse em falar da malária partiu do meu desejo de falar para 
as pessoas sobre o lugar onde eu moro, o lugar que me acolheu, 
o lugar onde vivi momentos incríveis na minha infância, difíceis 
e desafiadores. Retornar à comunidade a partir da universidade 
é uma oportunidade para eu dar meus primeiros passos como 
pesquisadora Indígena. É nesse momento que observo na comu-
nidade o nosso modo de viver, de nos organizar, de planejar, de 
brincar, de trabalhar e de descansar. Foi através do diagnóstico 
situacional realizado que obtive informações sobre a situação 
epidemiológica do local e, após esse tempo, teria que escolher 
o tema de meu Trabalho de Conclusão de Curso (TCC). Decidi, 
então, falar sobre a malária na comunidade Laje, esse território 
Indígena sob a responsabilidade do Distrito Sanitário Especial de 
Saúde Indígena Leste de Roraima. O objetivo foi descrever a inci-
dência da malária na população da comunidade em geral, entre 
os anos passados e atuais. 

A pesquisa iniciou-se com uma revisão bibliográfica sobre o 
tema: entrei em sites e li artigos que falam sobre a doença, seus 
vetores, os mosquitos e as ações e promoções para a prevenção 
da doença – considerando que, embora evitável e combatida, é 
uma preocupação global. Em um segundo momento, fiz uma aná-
lise epidemiológica descritiva do local, a partir dos dados regis-
trados no Sistema de Informação de Vigilância Epidemiológica da 
Malária (Sivep), sistema nacional de registros de malária utilizado 
pelo DSEI Leste de Roraima, obtidos pela professora Luciana Pires, 
minha orientadora que, na época, trabalhava na Vigilância Epide-
miológica do estado de Roraima. Os dados foram trabalhados a 
partir de planilhas de Excel que possibilitaram algumas análises 
sobre a incidência e a distribuição da malária na comunidade Laje, 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 5
19

0
entre 2003 e 2023. A análise epidemiológica é importante 
para avaliar as atividades desenvolvidas no âmbito dos servi-
ços de saúde, e subsidia o planejamento de novas ações após 
identificar prioridades a serem trabalhadas. O terceiro passo 
do trabalho foi a pesquisa na comunidade: a coleta de dados 
foi realizada através de entrevistas com a agente de saúde 
Indígena (AIS), a agente de endemias, o técnico de laborató-
rio e alguns moradores da comunidade. 

Apresentação da comunidade Laje

A Região da Serra da Lua ocupa parte dos municípios de 
Bonfim e Cantá, possuindo 24 comunidades Indígenas 
das etnias Wapichana e Macuxi, sendo a primeira a et-

nia predominante. Nessa região se encontra a Terra Indígena 
Tabalascada, com superfície de 13.014 hectares, a 26 quilô-
metros de distância de Boa Vista, capital de Roraima (Man-
dulão et al., 2011). Sua principal via de acesso é a BR-432, que 
interliga Boa Vista ao Município de Cantá. A vegetação do 
território é típica de lavrado, campos limpos, savana arbórea 
e floresta rica em buritizais e igarapés, sendo as árvores mais 
frequentes o caimbé, o mirixi, o murici e a paricarana. A homo-
logação da Terra Indígena Tabalascada ocorreu no dia 19 de 
abril de 2005, com o Decreto s/n, publicado no Diário Oficial 
da União, em 20 de abril de 2005, pelo então Presidente do 
Brasil Luiz Inácio da Silva (Funai/PPTAL, 2008). 

Esse território faz divisa com a Terra Indígena Malacacheta 
e Canauanim, e é composto pelos bairros Baixada, Zé Colares, 
D’suan e o Centro, e pelas localidades Maranata, Inajá, Capi-
narana e Laje. O tuxaua responsável pela comunidade Indíge-
na Tabalascada é o mesmo que responde pela comunidade 
Indígena Laje e demais macrorregiões, porém cada bairro e 
cada localidade tem seus coordenadores locais. 

 Em 1979, foi fundada a comunidade Indígena Laje, par-
te da Terra Indígena Tabalascada, quando o senhor Antônio 
Domingos Malaquias, Indígena do Povo Macuxi, junto de sua 
esposa, Dionísia Ferreira, e seus quatros filhos, se deslocaram 
da comunidade Indígena Vista Alegre, Região do São Marcos, 
para morar na margem direita do Rio Quitauaú, com a auto-
rização do tuxaua Clóvis Ambrósio, da comunidade Indíge-



19
1

na Tabalascada. Durante 23 anos, a população da comunidade 
chamava o local de Quitauaú, por ficar próximo ao Rio Quitauaú, 
até que, em 2002, por decisão comunitária, o nome Quitauaú foi 
mudado para comunidade Indígena Laje, devido às lajes de pedra 
no local de travessia do rio. 

O território da comunidade Laje é constituído por uma vegeta-
ção florestal de espécies como cumaru, imbaúba, cajuí, jatobá e 
palmeiras como bacaba, buriti, tucumã e inajá. Nas áreas desma-
tadas, é comum notar vários pés de palmeira inajá, dominante nas 
áreas de capoeiras e utilizada para construir as casas tradicionais 
dos povos Indígenas (feitas de palha, barro, madeira e telha) e 
para a produção de artefatos de fibras naturais, como a peneira 
de arumã, os cestos e as vassouras de cipó.

Na comunidade, moram 225 pessoas pertencentes aos Povos 
Macuxi e Wapichana, além dos não Indígenas que se casaram 
com Indígenas, formando, assim, 68 famílias. Desses, 98% são 
falantes da língua portuguesa, 1% fala a língua Indígena Macuxi 
e 1% fala a língua Wapichana.  Apesar de ser uma comunidade 
próxima à capital, a população ainda pratica seus hábitos cultu-
rais e, também, acredita nos representantes dos conhecimentos 
tradicionais, como os rezadores, os pajés e as parteiras. A princi-
pal atividade econômica é a agricultura de subsistência, basea-
da na derrubada e na queimada controlada em pequenas áreas 
de mata e capoeira, e o produto mais produzido e comercializa-
do é a farinha de mandioca. Nesse pequeno povoado Indígena, o 
consumo de alimentação industrializada era pequeno, pois havia 
bastante caça (como cutia, tatu, paca e veado) e peixes em 
abundância (como matrinchã, pacu, tucunaré e traíra), além da 
produção de farinha de mandioca, batata, pimenta, jerimum, mi-
lho, banana, melancia e outros. Com o aumento da população e 
a evolução do grupo geral da comunidade, as caças e as pescas 
foram ficando escassas. 

A alimentação era baseada na damurida, no beiju, na farinha e 
na pimenta, e tudo era retirado do solo e da natureza. A damurida 
é feita com proteína (peixe, carne de caça ou gado), sendo a mais 
comum de peixe.  Além da proteína, acrescentam-se tucupi, folha 
de pimenta, sal e deixa-se cozinhar por algum tempo, até que 
esteja pronto para o consumo, junto com farinha de mandioca 
ou beiju. A farinha de mandioca é feita através da raiz da maniva, 
tirada da terra e colocada de molho na água, por três dias. Depois 
desse tempo, ela amolece e fica só uma massa, pronta para fazer 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 5
19

2
a mistura com mais mandiocas duras arrancadas da terra, no 
mesmo dia, para raspar. Depois, a massa é colocada na prensa 
para escorrer o sumo, chamado de Tucupi, e, secando a mas-
sa, ela está pronta para ser peneirada, passada na gordura 
de gado no forno – é o processo de escaldação – e assim ser 
torrada. A forma de fazer o beiju é quase a mesma da farinha 
de mandioca, com a diferença de que não se coloca a man-
dioca na água por três dias. Ela é usada ainda fresca, após 
arrancada do solo, tira-se a casca, lava-se e serra-se a man-
dioca; em seguida, já coloca a massa para tirar o sumo. Com a 
massa seca, deve-se peneirar e colocar a massa no forno, em 
formato de círculo, e deixar assar por alguns minutos, virar 
ao avesso e deixar assar do outro lado – assim, o beiju está 
pronto. Outra fonte econômica da comunidade são os benefí-
cios sociais das diferentes esferas de governo, como o Bolsa 
Família, a Cesta da Família, a aposentadoria, o salário materni-
dade rural, entre outros.

A comunidade Laje foi contemplada com uma escola, que 
leva o nome do primeiro morador do local: Escola Estadual In-
dígena Antônio Domingos Malaquias. Ela atende os alunos do 
primeiro ao nono ano e tem uma sala anexa de ensino infantil 
da escolinha da Prefeitura de Cantá, com o nome de Vovó Ma-
dalena. O ensino educacional na comunidade conta com dois 
professores concursados federais, cinco professores concur-
sados estaduais e uma professora de ensino infantil, além de 
60 alunos no total. A escola contém um minirrefeitório e duas 
merendeiras (uma seletiva do estado e uma concursada da 
prefeitura), e se organiza em torno de datas comemorativas 
como o Dia de São Pedro, que é o padroeiro da comunidade, 
a formatura dos alunos, o Dia das Mães, o Dia dos Pais e a 
semana dos povos Indígenas. 

A comunidade possui energia elétrica, uma antena de 
internet e um posto de saúde, com dois agentes Indígena de 
saúde (AIS) e um agente Indígena de saneamento (AISAN), 
que fazem atendimentos diários à população. O agente Indí-
gena de saúde tem um papel fundamental na comunidade, 
pois atende, orienta, faz remédios caseiros e recebe a popu-
lação na hora em que for preciso. O acesso à água encanada 
está disponível apenas a uma pequena parte da população 
que mora no centro da comunidade Laje, faltando saneamen-
to básico para a grande maioria dos moradores do local. 



19
3

Com a revisão da Terra Indígena Tabalascada, em 2004, para 
o processo de demarcação, a comunidade passou a ocupar 
o espaço que os posseiros dominavam. Apesar dessa grande 
conquista, os problemas sociais não deixaram de existir.  Atu-
almente, a comunidade Laje passa por momentos difíceis, pois 
a estiagem, devido às mudanças climáticas, faz com que as 
plantações da roça não cresçam e muitos pés de maniva mor-
rem pela falta da chuva. Devido ao baixo nível de água no Rio 
Quitauaú, a comunidade enfrenta dificuldades em coletar seus 
alimentos: o peixe no rio está muito escasso, há dificuldades em 
pescar e muitos moradores já não têm roça para a produção do 
próprio alimento, como a farinha de mandioca. Tudo está seco, 
as plantações morreram e o roçado foi queimado. É uma luta da 
natureza contra a humanidade, gerando a escassez de alimentos 
e a falta de água para o consumo humano e dos animais. De-
vido a essa situação, a comunidade atualmente consome mais 
alimentos industrializados. 

A malária como um fenômeno  
permanente na comunidade Laje 

A Política Nacional de Atenção à Saúde dos Povos Indíge-
nas deve garantir aos povos Indígenas o acesso integral à 
saúde, de acordo com os princípios e diretrizes do Siste-

ma Único de Saúde, contemplando a diversidade social, cultural, 
geográfica, histórica e política. Visa a favorecer a superação dos 
fatores que tornam essa população mais vulnerável aos agravos à 
saúde de maior magnitude e transcendência entre os brasileiros, 
reconhecendo a eficácia de sua medicina e o direito desses povos 
à sua cultura (Brasil, 2002, p.13). Portanto, a vigilância e o controle 
da malária nas comunidades Indígenas competem ao DSEI e, no 
caso da comunidade Laje, ao DSEI Leste de Roraima.

O posto de saúde se localiza no centro da comunidade Indí-
gena Laje, dando assistência e atendimentos de saúde a toda a 
população moradora do local. A comunidade é atendida por duas 
equipes multidisciplinares de saúde, formadas por médico, enfer-
meiro, odontólogos, técnico de enfermagem, agentes Indígenas 
de saúde (AIS) e saneamento (AISAN) e microscopista. Os atendi-
mentos são realizados de acordo com o cronograma de trabalho 
das equipes multidisciplinares de saúde.  



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 5
19

4
A Terra Indígena Tabalascada tem assistência de duas 

Equipes Multidisciplinares de Saúde Indígena (EMSI), dividi-
das em duas categorias: fixa e volante. A equipe fixa (Equipe 
I) possui uma enfermeira, um técnico em enfermagem, uma 
vacinadora e um médico, além de dois motoristas de remo-
ção. A equipe volante (Equipe II) possui uma cirurgiã dentista, 
uma enfermeira, dois técnicos de enfermagem, uma auxiliar 
de saúde bucal (ASB) e dois motoristas de remoção. Além 
desses profissionais, dois Agentes Indígenas de Saúde e um 
Agente Indígena de Saneamento são integrantes fixos. Das 
duas EMSI, uma permanece diariamente no posto de saúde 
da comunidade, para dar suporte aos atendimentos diários. 

Entre as doenças relacionadas ao meio ambiente, a malária 
é o principal problema de saúde na comunidade Laje, que fica 
a 8km de distância do centro da Terra Indígena, e a propa-
gação de vetores para casos de malária é frequente. O Rio 
Quitauaú, que faz a fronteira natural da Terra Indígena com 
localidades não Indígenas do Município de Cantá, é classifi-
cado como área endêmica devido aos constantes casos de 
pacientes com malária que relatam ter contraído a doença 
ali. A doença é diagnosticada pelos sintomas e pelo exame 
de lâmina feito pelo AIS (microscopista) e encaminhado para 
tratamento no próprio posto de saúde. 

Nos dias atuais, conseguimos avançar no diagnóstico da 
malária na comunidade Laje. Uma das agentes de saúde Indí-
gena fez a capacitação de microscopista ofertado pelo DSEI 
Leste de Roraima, e tem realizado leituras das lâminas-testes 
de gota espessa na comunidade., preenchendo as fichas 
do Sivep-malária e encaminhando-as para a Casa de Saúde 
Indígena Leste de Roraima, que envia os testes para o Lacen, 
de Roraima. houve um avanço significativo no diagnóstico da 
malária na comunidade Laje, especialmente com a capacita-
ção do agente de saúde Indígena como microscopista. Isso 
possibilita diagnósticos mais rápidos e eficientes, contribuin-
do para um melhor controle da doença no local. 

Há muitos anos, a malária vem sendo um problema de saúde 
para a comunidade Indígena Laje. De tão corriqueira a situação, 
a população da comunidade já se acostumou e, para elas, é “nor-
mal" quando as pessoas são diagnosticadas com a doença. 

Na minha pesquisa, queria entender a razão de a comunida-
de Laje possuir uma frequência tão alta de casos notificados 



19
5

de malária, uma vez que o número de casos da doença nas demais 
comunidades pertencentes ao Polo-base Malacacheta costuma 
ser significativamente menor. O Polo-base Malacacheta se localiza 
na Região Serra da Lua, no Município de Cantá, e é composto pelas 
comunidades Malacacheta, Canauanim e Tabalascada. 

Segundo relatos da equipe de endemias que atende a comuni-
dade e de alguns moradores mais experientes, o fato de a comu-
nidade se encontrar em área de mata fechada e fazer fronteira 
com a área não Indígena do município, que também apresenta 
muitos casos notificados de malária, contribui para a incidência 
da doença. Além disso, a comunidade é rodeada de rios e igarapés 
próximos, que podem servir de criadouros para o mosquito. Outros 
fatores que facilitam a infecção dos moradores são as ativida-
des de pesca e caça noturnas, em horários em que o mosquito 
geralmente busca se alimentar. Há, ainda, o modo de produção 
das roças pela população local: para se ter uma roça é necessário 
fazer derrubada e queima, e esse tipo de manejo pode favorecer a 
criação de um ambiente propício para a proliferação dos mosqui-
tos vetores da malária.

Entre 2004 e 2006, o DSEI Leste de Roraima era vinculado à 
Fundação Nacional de Saúde (Funasa), que desenvolvia suas ações 
através da parceria com o Conselho Indígena de Roraima. As buscas 
ativas de malária eram feitas pelos agentes Indígenas de saúde da 
comunidade Tabalascada, levando de um a dois dias para poder 
dar o resultado do diagnóstico. Naquela época, havia muitos casos 
de malária na comunidade – eram utilizados poços de água a céu 
aberto, que muitas vezes se transformavam em criadouros para os 
mosquitos transmissores da malária. Também não tínhamos Agen-
te Indígena de Saneamento para a distribuição de hipoclorito e os 
poços não tinham tampas, virando pequenos criadouros de mosqui-
tos. É importante destacar que, além de a área ser de mata fechada, 
na comunidade há rios e lagos próximos ao centro e, no período do 
inverno, essas poças de águas começam a secar, gerando um am-
biente propício para o vetor da doença. 

Em 2007, a primeira Agente Indígena de Saúde (AIS) da comu-
nidade começou a trabalhar voluntariamente, pois havia a grande 
necessidade de um profissional que pudesse atender as pessoas 
diariamente nesse local, devido aos casos recorrentes de malá-
ria. Ela passou dois anos fazendo trabalhos voluntários e, nesse 
período, fez várias capacitações como profissional Indígena – 
principalmente o curso de microscopia. O acompanhamento dos 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 5
19

6
pacientes é feito em um livro de registros com anotações de 
nome, idade, data de nascimento, data do atendimento, sexo, 
local provável de infecção, munícipio e diagnóstico. Depen-
dendo do diagnóstico, caso seja positivo para Vivax (tipo de 
malária mais comum no local), o AIS faz o acompanhamento 
da medicação. 

Em 2010 o poço artesiano foi construído na comunidade, 
levando água encanada para as casas próximas ao centro e 
abastecendo até mesmo a escola, o posto de saúde, igrejas 
e o “malocão” de reuniões da comunidade. Nesse mesmo 
ano, foram contratados os primeiros profissionais em saúde 
Indígena para atender a comunidade: um Agente Indígena 
de Saúde e um Agente Indígena de Saneamento. No entanto, 
após todas essas conquistas, a malária ainda continuava per-
manente no local e, por isso, a Secretaria Especial de Saúde 
Indígena solicitou que todos os poços de água escavada 
fossem fechados, e assim foi feito.   

Analisando os dados da doença na comunidade

Quando analisamos a situação epidemiológica do Mu-
nicípio do Cantá em relação à incidência de malária, é 
possível perceber a magnitude de notificações que 

ocorreram no município. Com todas as características levan-
tadas sobre a situação da comunidade Laje, fica mais fácil 
entender como a transmissão da doença em outras áreas do 
município podem afetar a situação da comunidade. 

Conforme o Gráfico 1, analisamos que o ano com maior 
número de casos de malária na comunidade Indígena Laje 
foi em 2010, com 88 casos positivos de malária Vixax. Pode-
mos observar que, desde 2003, quando as notificações de 
malária começaram a ser inseridas no Sivep-Malária, 2007 e 
2008 foram os anos que apresentaram a menor incidência da 
doença na comunidade Laje. Também é relevante identificar o 
aumento da incidência de malária com epidemias registradas 
em 2004, 2005 e 2010 nessa localidade. 

Quanto às notificações de malária na comunidade Laje, 
entre os anos de 2011 e 2019, observamos que os anos com 
maior número de casos foram 2018, 2011 e 2017, represen-
tando um percentual bem alto para o número de habitan-



19
7

Gráfico 1 – Número de casos de malária nos anos de 2003 a 2010 na 
comunidade Indígena Laje/Cantá

Fonte: Sivep-Malária.

Fonte: Sivep-Malária.

Gráfico 2 – Número de casos de malária entre 2011 e 2019



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 5
19

8
tes nessas localidades. Entende-se que as notificações 
estavam sendo feitas e há também notificações de Lâmina 
de Verificação de Cura-LVC, que é o exame de microscopia 
realizado em gota espessa durante e após o tratamento 
de malária. Isso justifica o fato de que a população estava 
enfrentando um grande problema em relação ao tratamento 
da malária, provavelmente relacionado à falta de aceitação 
da medicação.

O Distrito Sanitário Especial de Saúde Indígena Leste de 
Roraima prioriza ações de prevenção da malária quando há 
registro de surtos da doença na comunidade. Desse modo, 
é encaminhada uma equipe de endemias, composta por 
agentes de combate a endemias e técnico de laboratório 
que, juntos, fazem a busca ativa de casos com os agentes 
Indígenas de saúde da comunidade. Esse trabalho da equipe 
de endemias geralmente é realizado até que a situação 
epidêmica seja controlada. Não havendo o surto da doença 
(mesmo com registros de casos novos de malária), é feito, 
pelo AIS do local, apenas o diagnóstico da doença, o trata-
mento e as orientações de cuidados e repouso. 

Após a epidemia de 2017, o DSEI Leste de Roraima desen-
volveu algumas ações de prevenção e controle da malária na 
comunidade. Vale mencionar que a EMSI realizou, em setem-
bro de 2018, a entrega, para os moradores, de kits de pre-
venção da malária compostos por repelentes e mosquiteiros 
impregnados de inseticida de longa duração (MILD). Também 
foi realizada a borrifação residual intradomiciliar e a termone-
bulização, visando a eliminar os vetores infectados pelo plas-
modium na comunidade. Apesar do esforço das equipes de 
saúde, há lacunas na sistematização das ações de prevenção 
e controle da malária que, frequentemente, sofrem desconti-
nuidades e ocorrem de maneira fragmentada. A comunidade 
Laje carece de maior investimento em infraestrutura, que 
possibilite melhores condições de trabalho no posto de saú-
de, com espaço mais adequado para a leitura de lâminas de 
malária. Os AIS se ressentem com as dificuldades enfrentadas 
e frequentemente relatam dificuldades para desenvolver as 
atividades de busca ativa de sintomáticos, já que precisam 
percorrer grandes distâncias a pé, na falta de transporte (bi-
cicleta) para fazer as visitas domiciliares. Os kits de preven-
ção são distribuídos esporadicamente e, geralmente, é difícil 
conseguir fazer sua reposição.



19
9

A comunidade sempre contribui de uma forma muito positiva 
com a equipe de saúde e, recentemente, muita coisa melhorou em 
relação ao controle vetorial da malária. Hoje, o Distrito Sanitário 
Especial de Saúde Indígena Leste de Roraima leva muito a sério a 
questão da malária nos territórios Indígenas. Há uma equipe com-
posta por um técnico de laboratório e dois agentes de endemias 
que ficam por um mês na comunidade, fazendo busca ativa de 
malária e ações de borrifação e aplicação de inseticida nas casas, 
além da distribuição de mosquiteiros. A população sempre abre 
as suas portas para essas ações e utiliza os mosquiteiros, pois a 
equipe de endemias sempre faz as orientações de como usá-los 
para a prevenção da malária.    

Ao analisarmos o Gráfico 3, observamos que os casos de malá-
ria são um fenômeno permanente na comunidade Laje. Em 2023, 
houve 61 casos de malária Vivax, mostrando que a comunidade 
é uma área endêmica. Em 2022, houve 46 casos e, em 2021, 38 
casos. Independentemente de todas as ações de controle e com-
bate à malária feitas pelo DSEI Leste de Roraima, observa-se que 
essa problemática é algo permanente no local e que é necessário 
que esse DSEI continue com as ações de prevenção e controle da 
malária na comunidade. 

Gráfico 3 – Número de casos de malária entre os anos de 2020 e 2023

Fonte: Sivep-Malária.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 5
2

0
0

Tratamento da malária na comunidade

O tratamento da malária na comunidade Laje é feito 
pelo AIS – microscopista, que, a partir da leitura de 
uma lâmina positiva de malária, segue um protocolo 

de liberação de medicamentos estabelecido pelo Manual 
Terapêutico da Malária, elaborado pelo Programa Nacional de 
Controle da Malária, disponibilizado pelo Ministério da Saúde. 
Para cada espécie de Plasmódio, o paciente recebe um tipo 
de tratamento, mas as medicações mais usadas no tratamen-
to são a cloroquina e a primaquina, para a malária Vivax, mais 
frequente na comunidade.

No Brasil, o esquema de sete dias é usado para melhorar a 
adesão à primaquina e, quando ela não é utilizada, o clareamen-
to da parasitemia é mais lento e é maior a chance de recrudes-
cência, isto é, o exame microscópico de seguimento positivar, 
geralmente dentro dos primeiros 42 dias após início do trata-
mento. Essa é a razão pela qual se faz a cloroquina profilática 
nas gestantes durante toda a gravidez, já que não se pode usar 
a primaquina nesse grupo populacional (Brasil, 2021, p. 32). 

Conforme o Guia de Tratamento de Malária no Brasil (Brasil, 
2021), é da maior importância que todos os profissionais de 
saúde envolvidos no seu tratamento, desde o agente comu-
nitário de saúde até o médico, orientem adequadamente, com 
linguagem compreensível, os pacientes quanto: ao tipo de 
medicamento que está sendo oferecido; à forma de ingeri-lo 
e os respectivos horários; e à importância de se completar o 
tratamento. Sempre que possível, é aconselhável supervisio-
nar a tomada das medicações antimaláricas, especialmente 
em crianças menores de um ano, gestantes, idosos, pessoas 
com outras doenças descompensadas, pessoas iletradas ou 
com alguma dificuldade de compreender a forma de tomada 
das medicações (Brasil, 2021).

A medicina tradicional, para nós, Indígenas, é de suma im-
portância: além das plantas medicinais que utilizamos, temos 
nossas parteiras, nossos rezadores, o pajé e os benzedeiros 
que cuidam da saúde na comunidade. As plantas medicinais 
Indígenas que utilizamos para a recuperação da malária são 
a casca de quina-quina, as folhas de boldo, a raiz de picão, a 
casca de sucubeira e a raiz de jurubeba, tratamentos feitos 
após o término da medicação passada pelos profissionais 



2
0

1
de saúde. Todos eles são feitos em forma de chá e garrafada, 
podendo tomar uma vez ao dia, durante 7, 14 e 20 dias – assim se 
faz a recuperação do fígado e se evita uma recaída de malária. 
Uma questão relacionada à malária na comunidade, que é vista de 
forma negativa pelo AIS, é a orientação quanto aos cuidados com 
a alimentação ao longo do tratamento, pois, quando o paciente 
é diagnosticado com malária, ele segue uma dieta e deve evitar 
consumir certos alimentos, além de não poder consumir bebidas 
que possuem álcool. Frequentemente, há dificuldade com pacien-
tes que não obedecem a esse período de tratamento, fazendo 
com que ocorram recaídas e que o paciente volte a apresentar a 
doença e tenha que fazer o tratamento novamente. O problema 
é que esses pacientes se tornam uma fonte de infecção para os 
vetores presentes na comunidade e o ciclo de transmissão fica 
difícil de ser interrompido. 

Conclusão

O desafio da vigilância da malária na comunidade Laje inicia-
-se na própria abordagem da doença. De certa forma, ob-
servamos que ocorreu uma naturalização da doença e os 

profissionais das equipes de saúde, além dos próprios moradores, 
consideram a Laje um local onde ocorre malária habitualmente. Esse 
pensamento de que a malária é um problema decorrente do local – e 
não da falta de ação planejada por parte do serviço de saúde – faz 
com que os gestores não destinem investimentos e a atenção ne-
cessária ao setor de endemias. Com uma infraestrutura deficiente, 
as ações de prevenção e controle da malária sofrem descontinuida-
de e ocorrem de maneira fragmentada. Desse modo, permanece o 
ciclo de transmissão da doença com surtos ocasionais, sem que se 
avance para seu efetivo controle. Apesar de o DSEI Leste de Roraima 
ter avançado na prevenção e no controle da doença, observamos 
que as mudanças de gestão e de conveniada, como ocorreu em 
2009, acabam por provocar descontinuidade de ações, possibilitan-
do o aumento de casos da doença. 

Apesar das fragilidades do DSEI Leste de Roraima, é possível 
observar avanços consideráveis nos serviços ofertados à população 
Indígena, destacando a integração das ações de malária na Atenção 
Primária, com ótimos resultados em indicadores de detecção ativa, 
diagnóstico em até 48 horas, tratamento adequado, realização de 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 5
2

0
2

LVC e ações de controle vetorial. Os maiores desafios que se im-
põem ao desenvolvimento de ações no âmbito dos Programas de 
Controle da Malária são a falta de infraestrutura para o trabalho 
e a rotatividade da equipe de endemias do DSEI Leste de Rorai-
ma, principalmente das equipes de endemias, por não conse-
guirem executar as ações planejadas de controle vetorial. Isso 
pode comprometer significativamente a capacidade de respos-
ta do serviço a um surto de malária em determinada localidade. 
Ressalto, ainda, a falta de capacitação dos agentes Indígenas de 
saúde, de maneira sistemática e rotineira, para estarem sempre 
atualizados com as informações a respeito das endemias nas 
comunidades Indígenas. 

Apesar de tudo, temos esperança de dias melhores sobre 
o controle e a prevenção para o tratamento da malária, na 
comunidade Laje, e estamos muitos felizes com a nova medi-
cação e a dose da tafenoquina para o tratamento da malária 
Vivax no Brasil. 

Referências 

BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria de Vigilância em 
Saúde. Departamento de Imunização e Doenças Transmissí-
veis. Guia de tratamento da malária no Brasil [recurso eletrô-
nico] / Ministério da Saúde, Secretaria de Vigilância em Saúde, 
Departamento de Imunização e Doenças Transmissíveis. – 
Brasília: Ministério da Saúde, 2020. 

BRASIL. Relatório Mundial da Malária – Organização Pan-
-Americana de Saúde-OPAS/Organização Mundial de Saúde 
– OMS, 2016. 

BRASIL. Sistema de Informação da Vigilância Epidemiológi-
ca (Sivep-malária), 2014.

BRASIL. Secretaria de Vigilância em Saúde. Programa de 
Nacional de Prevenção e Controle da Malária PNCM/Ministério 
da Saúde, Secretaria de Vigilância em Saúde. – Brasília: Minis-
tério da Saúde, 2003.

BRASIL. Fundação Nacional de Saúde. Política Nacional de 
Atenção à Saúde dos Povos Indígenas. 2. ed. Brasília: Ministé-
rio da Saúde / Fundação Nacional de Saúde, 2002.



2
0

3
BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria de Vigilância em Saúde. 

Departamento de Imunização e Doenças Transmissíveis. Guia de 
tratamento da malária no Brasil. 2. ed. atual. Brasília: Ministério da 
Saúde, 2021.

BRASIL. Ministério da Saúde/Secretaria de Ciência, Tecnologia, 
Inovação e Complexo da Saúde. Diário Oficial da União. 2023. Dis-
ponível em: https://www.in.gov.br/en/web/dou/-/portaria-sectics/
ms-n-27-de-5-de-junho-de-2023-488199829. Acesso em: 20 mar. 
2024. 

BRASIL. Ministério da Saúde. Território Yanomami e a primei-
ra região do Brasil a receber medicamento para cura da malária. 
2024. Disponível em: https://www.gov.br/saude/pt-br/assuntos/
noticias/2024/marco/territorio-yanomami-e-a-primeira-regiao-
-do-brasil-a-receber-medicamento-para-cura-da-malaria. Acesso 
em: 20 mar. 2024.

BRASIL. Ministério da Saúde. Começa o treinamento para uso 
da tafenoquina contra malária no Território Yanomami. 2024. 
Disponível em: https://www.gov.br/saude/pt-br/assuntos/noti-
cias/2024/marco/comeca-o-treinamento-para-uso-da-tafeno-
quina-contra-malaria-no-territorio-yanomami. Acesso em: 20 mar. 
2024.

CONFALONIERI, Ulisses E.C.; MARGONARI, Carina; QUINTÃO, Ana 
Flávia. Environmental change and the dynamics of parasitic disea-
ses in the Amazon. Acta Tropica, v. 129, n. 1, p. 33-41, 2014.

FUNDAÇÃO OSWALDO CRUZ (FIOCRUZ). Malária. Disponível em: 
www.fiocruz.br/media/malaria. Acesso em: 9 abr. 2019.

LOIOLA, Carlos Catão Prates; SILVA, José Cícero Mangabeira da; 
TAUIL, Pedro Luiz. Controle da malária no Brasil: 1965 a 2001. Rev.  
Panam Salud Publica, v. 11, n. 4, p. 235-244, abr. 2002. Disponível 
em: http://www.scielosp.org/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S1020-49892002000400005&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt. Acesso 
em: 20 mar. 2024.

MANDULÃO, Giovana et al. Projeto Vidas Paralelas Indígena: re-
velando os povos Macuxi e Wapichana de Roraima. Tempus: Actas 
de Saúde Coletiva, Brasília, v. 6, n. 1, 2012. Disponível em: http://
www.tempusactas.unb.br/index.php/tempus/article/view/1097. 
Acesso em: 20 mar. 2024.

MINISTÉRIO DA JUSTIÇA. Fundação Nacional do Índio. Coletânea 
de documentos da Terra Indígena Tabalascada. Roraima, 2008. 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 5
2

0
4

SECRETARIA DE SAÚDE DO ESTADO DE RORAIMA (SESAU-RR). 
Relatório Anual de Epidemiologia de Roraima - 2015. Boa Vista, 
2015.

SECRETARIA DE SAÚDE DO ESTADO DE RORAIMA (SESAU-RR). 
Relatório Anual de Epidemiologia de Roraima – 2013. Boa 
Vista, 2013.

SIQUEIRA, André et al. Malária na Atenção Básica. Belo Hori-
zonte: Nescon/UFMG, 2018.

WORLD HEALTH ORGANIZATION (WHO). World malaria report 
2023. World Health Organization, 2023.

SIQUEIRA, André et al. Malária na Atenção Primária à Saúde. 
ed. rev. e ampl.  Belo Horizonte: Nescon/UFMG, 2020. Acesso 
em: 8 abr. 2018. 

	



2
0

5





Capítulo 6

A PANDEMIA 
DECORRENTE 
DA COVID-19 NA 
POPULAÇÃO INDÍGENA 



KIUSYLENE SOUZA DA SILVA. 
Pertencente ao Povo Wapichana, 
é graduada em Gestão em Saúde 

Coletiva Indígena, pela UFRR.

NAIANE SOUZA DA SILVA. 
Pertencente ao Povo Wapichana, 
é graduada em Gestão em Saúde 

Coletiva Indígena, pela UFRR.

LUCELIA SANTOS SOUSA GOMES. 
É mestre em Saúde Coletiva e 
professora no Departamento de 

Ensino de Graduação do Instituto Fe-
deral de Roraima - Campus Boa Vista. 



2
0

9
Introdução

Em 11 de março de 2020, a Organização Mundial da Saúde 
(OMS) declarou a elevação do estado de contaminação da 
Covid-19 para o de pandemia (UNA-SUS, 2020). Na época, 

a população Indígena, como um dos grupos mais vulneráveis, 
apresentou uma taxa de mortalidade por Covid-19 aumentada 
em cerca de 16%, quando comparada à taxa nacional. Em feve-
reiro de 2021, segundo a Articulação dos Povos Indígenas do 
Brasil (Apib) (2021), foram 49 mil casos confirmados, 162 etnias 
afetadas e 970 Indígenas mortos. Em paralelo, no estudo de 
Suárez-Mutis et al. (2021, p.35), identifica-se o estudo da Uni-
versidade Federal de Pelotas, cujo trabalho revela que “a preva-
lência da Covid-19 entre a população Indígena urbana equivale a 
cinco vezes a encontrada na população branca”, podendo esse 
número ser ainda maior, por não considerar a população Indíge-
na residente no perímetro urbano. 

 Tal cenário nos trouxe a reflexão sobre a temática abordada 
neste estudo. Em um primeiro momento, observamos o reduzido 
número de estudos publicados com abordagem sobre as seque-
las da Covid-19 na saúde dos povos Indígenas. Em um segundo 
momento, notamos estudos mais voltados para explicitar como 
se deu e como ocorreu o enfrentamento da Covid-19 em território 
Indígena. Por tal verificação, levantamos a indagação desta pes-
quisa: Como a Covid-19 afetou os Indígenas durante a pandemia?

Para responder à questão, o presente trabalho estabelece 
como objetivo geral realizar uma reflexão sobre como se deu o 
enfrentamento da Covid-19 pela população Indígena, apontan-
do como surgiu a doença e as ações de combate contra o vírus 
SARS-CoV-2.

Para atender ao proposto, utilizamos a pesquisa bibliográfica, 
pautada em Cervo, Bervian e Silva (2007), quando explicam que 
tal abordagem trata-se de uma análise de textos com a finalidade 
de gerar informações sobre um fato. Mendes et al. (2008) contri-
buem explicitando que esse tipo de pesquisa se pauta na busca, 
na literatura, pela aglutinação de produções que tenham resulta-
dos e reflexos nas práticas cotidianas.

O processo metodológico seguiu com a busca de publicações 
científicas indexadas nas bases de dados Lilacs e SciELO, com 
utilização dos descritores “saúde Indígena”, “população Indígena” 
e “ Covid-19”. A etapa seguinte da coleta foi a exclusão de dupli-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 6
2

10
cidade pelas bases, as de acesso não gratuito ou que ainda 
não respondessem à pergunta da pesquisa. Ao final, poucas 
publicações atenderam aos critérios de elegibilidade. Para 
atingir os objetivos deste estudo, selecionamos apenas o 
mínimo possível de trabalhos.

Para aprofundar o conhecimento sobre a Covid-19 e a 
saúde Indígena, documentos da Organização Mundial da 
Saúde, do Ministério da Saúde e da Articulação dos Povos 
Indígenas do Brasil (Apib) serviram de base para a constru-
ção desse documento.

A Organização Mundial da Saúde, em consonância com o 
Ministério da Saúde (Brasil, 2020), define a Covid-19 como 
pandemia. O termo “pandemia” se refere à distribuição geo-
gráfica de uma doença e não à sua gravidade. A designação 
reconhece que, no momento, existem surtos de Covid-19 em 
vários países e regiões do mundo. Em paralelo, a Apib (2021) 
informa que a Covid-19 aumentou as desigualdades em 
saúde, com maior mortalidade infantil, alta prevalência de do-
enças de causas evitáveis e, particularmente, com evidências 
que mostram que as infecções respiratórias agudas apresen-
tam altas taxas de ataque e de internações, com potencial 
de causar óbitos. Além disso, sabe-se que as doenças infec-
ciosas tendem a se espalhar rapidamente, desestruturando a 
organização da vida cotidiana e os cuidados com a saúde dos 
povos Indígenas. No entanto, a grande dificuldade sentida 
pelas pessoas responsáveis pelo acompanhamento dos ca-
sos é a dor da perda de seus parentes diante da velocidade 
com que o vírus atingiu os povos Indígenas. Lidar diariamente 
com a morte de pessoas queridas, registrá-las e, ainda assim, 
implementar estratégias de enfrentamento em um cenário 
de emergência são tarefas pesadas que afetam os corpos, as 
mentes e os corações de todas e todos. 

Vale ressaltar que, de acordo com a base de dados do 
Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) (2010) 
sobre o Brasil Indígena, são mais de 305 povos Indígenas, 
274 línguas, além do registro de 114 povos isolados e de re-
cente contato. Segundo o mais recente censo demográfico, 
realizado em 2010, 896 mil pessoas se declararam ou se con-
sideravam Indígenas no Brasil, sendo 572 mil (63,8%) resi-
dentes em áreas rurais. Desse total, 517 mil (57,7%) residiam 
em Terras Indígenas (TI) oficialmente reconhecidas (IBGE, 



2
11

2010) –  números relevantes para elevar a importân-
cia do dado estudo, que se propõe a contribuir para 
a pesquisa científica sobre a população Indígena e 
servir de apoio para a construção de políticas públi-
cas que atuem no fortalecimento da assistência à 
saúde de povos tradicionais1. 

Ante o exposto, este trabalho buscou compreen-
der quais foram as sequelas pós-Covid-19 geradas na 
população Indígenas e, assim, entender como se deu o 
também o enfrentamento da doença e quais foram os 
impactos e possibilidades na assistência à saúde rela-
cionados a doenças existentes na população Indígena.

Este trabalho tem autoria de Kiusylene Silva e 
Naiane Silva, duas irmãs do mesmo pai (Macuxi) e 
mãe (Wapichana), declaradas do Povo Wapichana. 
Kiusylene tem 34 anos, é casada e tem três filhos; 
e Naiane tem 27 anos, é casada e tem dois filhos. 
Desde sempre, residem na comunidade Indígena 
Malacacheta, Região Serra da Lua, no Município de 
Cantá (RR), e tiveram a oportunidade de realizar, em 
tempos diferentes, a graduação em Gestão em Saúde 
Coletiva Indígena pela Universidade Federal de Roraima/Insikiran. 
Recentemente, elas concluíram juntas a pós-graduação pelo 
Instituto Federal de Roraima.  

O surgimento da Covid-19 nas  
comunidades Indígenas do Brasil

A pandemia causada pela Covid-19 se deu no mundo a partir 
do ano de 2019, e, no Brasil, a primeira confirmação foi em 
fevereiro de 2020, na cidade de São Paulo (Oliveira et al., 

2020). Na época, a Organização Mundial da Saúde (OMS) (2020) 
declarou pandemia em decorrência do vírus SARS-coV-2, e a 
sociedade brasileira começou o enfrentamento da doença, sur-
gindo, assim, grandes desafios, principalmente para os grupos 
vulneráveis. 

Dentre os grupos de vulnerabilidade, os povos Indígenas foram 
um dos grupos que mais sofreram com os impactos. O acesso à 
assistência em saúde nas comunidades foi comprometido com os 
reflexos do panorama pandêmico. 

1 
Da

do
s 

di
sp

on
ív

ei
s 

em
 h

tt
ps

://
ag

en
ci

ad
en

ot
ic

ia
s.

ib
ge

.g
ov

.b
r/

ag
en

-
ci

a-
sa

la
-d

e-
im

pr
en

sa
/2

01
3-

ag
en

ci
a-

de
-n

ot
ic

ia
s/

re
le

as
es

/1
42

62
-a

-
si

-c
en

so
-2

01
0-

po
pu

la
ca

o-
in

di
ge

na
-e

-d
e-

89
69

-m
il-

te
m

-3
05

-e
t-

ni
as

-e
-f

al
a-

27
4-

id
io

m
as

#:
~:

te
xt

=E
ss

e%
20

co
nt

in
ge

nt
e%

20
so

m
ou

%
20

78
%

2C
9,

%
2C

8%
25

%
20

na
%

20
%

C3
%

A1
re

a%
20

ru
ra

l.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 6
2

12
Em primeiro de abril de 2020, de forma emblemática, foi 

noticiado pela Fundação de Vigilância em Saúde do Amazo-
nas o primeiro caso confirmado de Covid-19 em território bra-
sileiro. A primeira Indígena a ter o diagnóstico da Covid-19 foi 
uma mulher jovem da etnia Kokama, que adquiriu a infecção 
por contaminação comunitária relacionada ao seu trabalho 
como Agente Indígena de Saúde (AIS), nas comunidades de 
Alto Solimões, no estado do Amazonas (Madeiro, 2020). 

Historicamente, esses povos, desde a colonização do 
território brasileiro, apresentaram maior vulnerabilidade ao 
contágio por vírus respiratórios quando em contato com os 
colonos europeus (Ferreira, 2020). Isso se vê comprovada-
mente a partir de dados estatísticos, como explicita a Arti-
culação dos Povos Indígenas do Brasil (Apib) (2021): a taxa 
de mortalidade por Covid-19, nas comunidades Indígenas, foi 
cerca de 16% maior que a taxa nacional. Em fevereiro de 2021, 
segundo a Apib, foram 49 mil casos confirmados, 162 etnias 
afetadas e 970 Indígenas mortos.

Com a pandemia de Covid-19, o cenário nacional e inter-
nacional em todos os setores se desestabilizou, acarretando 
ampla discussão para o enfrentamento da doença. No con-
texto da saúde Indígena, desde o primeiro caso confirmado 
em seu território, as autoridades sanitárias, as lideranças 
Indígenas e as entidades indigenistas alertaram o Governo 
Federal e a Fundação Nacional dos Povos Indígenas (Funai) 
sobre a inexistência de medidas de combate ao avanço 
da contaminação em territórios tradicionais nos planos de 
contingências. No dia 8 de julho, quatro meses após a noti-
ficação do primeiro caso de Covid-19 no Brasil, as lideranças 
Indígenas conseguiram vitória no Supremo Tribunal Federal 
(STF) e no Congresso Nacional em favor da adoção imediata 
de ações emergenciais. Por sua vez, o STF determinou que 
fossem tomadas medidas específicas para conter as inva-
sões em terra Indígena, como a criação de barreiras sanitárias 
para proteção das comunidades e transmissão de respon-
sabilidades à Secretaria de Saúde Indígena (Sesai), ligada ao 
Ministério da Saúde (MS), para atender todos os Indígenas, 
incluindo os que estavam nas cidades e em terras não demar-
cadas (Madeiro, 2020).

Com isso, as comunidades Indígenas tiveram mais condi-
ções de realizar as medidas de contingência. 



2
13

O enfrentamento da Covid-19  
nas comunidades Indígenas 

No início da pandemia da Covid-19, em 2020, pouco se conhe-
cia sobre as formas de prevenção da doença. Enquanto uma 
vacina não era desenvolvida, as intervenções não farmacoló-

gicas foram fundamentais para evitar a disseminação do vírus. Entre 
as orientações, estavam: distanciamento social, etiqueta respira-
tória, higienização das mãos, uso de máscaras, limpeza e desinfec-
ção de ambientes, isolamento de casos suspeitos e confirmados, e 
quarentena dos casos atestados. (Brasil, 2020).

Suárez-Mutis et al. (2021) emitiram um diagnóstico da de-
sigualdade social e da vulnerabilidade dos povos tradicionais 
no enfrentamento da Covid-19, a partir da fala dos Indígenas 
em lives. Os autores explicam, a partir da análise de uma live de 
agosto de 2020, sobre impactos da pandemia de Covid-19 sobre 
as populações Indígenas, afirmando que o isolamento social, uma 
das práticas necessárias para o enfrentamento da pandemia, 
foi um desafio para os povos tradicionais. Isso se deu tanto por 
aspectos culturais quanto pela necessidade de ir às cidades para 
obter recursos financeiros e materiais, como Bolsa Família, Auxílio 
Emergencial e aposentadorias, além da pressão dos invasores em 
terras Indígenas, que levaram o vírus aos territórios. 

Em outra análise da live Vulnerabilidades, impactos e o enfren-
tamento à Covid-19 no contexto dos povos Indígenas, ocorrida 
em abril de 2020, os autores explicitaram que as alternativas para 
fazer chegar os auxílios ou os materiais necessários aos povos 
tradicionais nas aldeias deveriam ter sido pensadas em articula-
ção com a população do território (Pontes et al., 2020).

Em entrevista com Sonia Guajajara, coordenadora executiva 
da Articulação dos Povos Indígenas do Brasil (Apib), realizada 
em 2021, Daniela Alarcon e Ana Luiza Pontes concluíram que as 
consequências da doença foram imensuráveis para os povos tra-
dicionais, apontando para a necessidade de desenvolvimento de 
estratégias resolutivas para o cuidado dos povos Indígenas, como 
relatou a entrevistada:

Muitos anciãos, que eram detentores da cultura, morreram, então 
houve certo enfraquecimento. A pandemia deixou um rastro irre-
versível – tantas perdas, tantas mortes, tantas dores, e ainda não 
acabou. Eu acho que agora o impacto tem que ser positivo, por-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 6
2

14
que nós temos que repensar a continuidade, inclusive, das 
relações, da empatia, do cuidado, mas também ampliar a dis-
cussão sobre o rompimento desse modelo econômico. Não 
podemos mais seguir com a destruição da biodiversidade. Se 
seguirmos assim, outras pandemias virão, porque o desequi-
líbrio está aumentando cada vez mais, desestruturando toda 
a biodiversidade, os ecossistemas. Sem contar as mudanças 
climáticas, que estão cada vez mais crescentes. Nós pre-
cisamos trazer isso também como um problema grave, que 
precisa ser contido agora, para podermos garantir o futuro. 
É pensar o impacto de todas as perdas, das dores, mas tirar 
como aprendizado, como lição sobre a mudança de com-
portamento e de relações para evitarmos outras pragas e 
pandemias como esta (Guajajara; Alarcon; Pontes, 2022).

Para contribuir com o achado, no artigo Enfermedad y políti-
cas de atención sanitária: búsqueda del reconocimiento de 
la cosmovisión Indígena durante la COVID-19, Zamudio e Loza 
(2022) explicaram que o México também apresentou impac-
tos negativos sobre a população Indígena, apresentando, em 
julho de 2021, o maior número de pessoas Indígenas conta-
minadas e falecidas em decorrência da Covid-19, impondo ao 
país a criação de estratégias para o enfrentamento da doen-
ça – estratégias que, segundo os autores, apresentaram-se 
como “incompatíveis com sua cultura e costumes”. O estudo 
aponta que parte do adoecimento e das mortes desses po-
vos estavam relacionados a doenças preexistentes:

O mês de julho de 2021, em Oaxaca, Yucatán, Cidade do Mé-
xico, Estado do México, Hidalgo ou Puebla, teve o maior nú-
mero de Indígenas infectados e que morreram de Covid-19, 
o que também se explica pelas comorbidades que sofrem 
muitos deles no país, principalmente diabetes e hipertensão. 
(Zamudio; Loza, 2022, s.p.)

Não obstante, os dados se equipararam a outras localida-
des. No Brasil, muitos foram a óbito por já serem acometidos 
por outras patologias, requerendo uma atenção maior no 
enfrentamento da Covid-19. Suárez-Mutis et al. (2021) expli-
citam que, em território brasileiro, em julho de 2020, ocorreu 
a emissão de um plano emergencial, com foco na proteção 
à saúde e às condições social e econômica, com o envolvi-



2
15

mento de diversos órgãos do país. No entanto, outros obstácu-
los não previsíveis surgiram para a população Indígena, como o 
manejo de cadáveres que expuseram outros problemas sociais 
que acometiam as comunidades. Os familiares não puderam velar 
seus entes queridos, impactando no cumprimento dos seus ritu-
ais de sepultamento. 

Notadamente, a pandemia decorrente da Covid-19 surgiu e se 
estendeu pelo mundo, expondo ainda mais a vulnerabilidade das 
populações, em especial dos Indígenas, que ora se viram com as 
dificuldades do acesso à assistência, ora com os embates contra 
as suas tradições.   

Considerações finais

Este trabalho trouxe situações relacionadas à saúde da popu-
lação Indígena durante o momento pandêmico da Covid-19. 
Tal população, caracterizada como um grupo vulnerável, teve 

várias vidas ceifadas em detrimento da dificuldade no enfrenta-
mento da doença. 

Apoiadas pela fala de Guajajara (2021), “a pandemia deixou 
um rastro irreversível – tantas perdas, tantas mortes, tantas do-
res, e ainda não acabou”, concordamos que os impactos e todas 
as sequelas nos deixaram uma lição: a necessidade de efetivar 
mudanças no cuidado e na assistência aos povos tradicionais, 
que, em decorrência dos seus “modos de vida” (cultura) deman-
dam atenção especial. 

Ao término deste estudo, podemos afirmar que poucos tra-
balhos científicos foram produzidos apontando as sequelas da 
Covid-19 sobre a população Indígena, em especial, estudos que 
correlacionam o impacto sobre a saúde mental e física. Identi-
ficamos apenas um trabalho associando a Covid-19 às doenças 
preexistentes. Portanto, finalizamos com a inquietação da neces-
sidade em saber, após a pandemia da Covid-19, quais sequelas 
acometeram as diversas populações Indígenas. 

Referências

ARTICULAÇÃO DOS POVOS INDIGENAS DO BRASIL (APIB). Emer-
gência Indígena. Brasília: Apib, 2021.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 6
2

16
ARTICULAÇÃO DOS POVOS INDIGENAS DO BRASIL (APIB). Nos-

sa luta é pela vida: Covid-19 e povos Indígenas, o enfrenta-
mento das violências durante a pandemia. Brasília: Apib, 2020.

BRASIL. Ministério da Saúde. Portaria nº 1.565, de 18 de ju-
lho de 2020. Estabelece orientações gerais visando à preven-
ção, ao controle e à mitigação da transmissão da COVID-19, e 
à promoção da saúde física e mental da população brasileira, 
de forma a contribuir com as ações para a retomada segura 
das atividades e o convívio social seguro. Diário Oficial da 
União, Brasília, 19 jul. 2020. 

CERVO, Amado Luiz;  PERVIAN, Pedro Alcino; SILVA, Roberto 
da. Metodologia científica. 6. ed. São Paulo: Pearson Prentice 
Hall, 2007.

FERREIRA, Luciane O. Relatório técnico contendo análise 
dos protocolos e normativas do Ministério da Saúde e da 
Secretaria Especial de Atenção à Saúde Indígena (Sesai/MS) 
para o enfrentamento do Covid-19 junto aos povos Indígenas. 
Cuiabá: Operação Amazônia Nativa, 2020. 

GUAJAJARA, Sonia Bone; ALARCON, Daniela Fernandes; 
PONTES, Ana Lúcia de Moura. Entrevista com Sonia Guajajara: 
o movimento Indígena frente à pandemia da covid-19. Ciênc. 
saúde coletiva, v. 27, n. 11, nov. 2022. 

MADEIRO, Carlos. Curada, primeira Indígena com Covid 
ajuda seu povo em área crítica no AM. Colaboração para Ecoa, 
Maceió, 16 maio 2020. Disponível em: https://www.uol.com.br/
ecoa/ultimas-noticias/2020/05/16/primeira-indigena-com-co-
vid-ajuda-povo-kokama-etnia-com-mais-mortes-no-am.htm?

OLIVEIRA, Roberta Gondim de et al. Desigualdades raciais e 
a morte como horizonte: considerações sobre a COVID-19 e o 
racismo estrutural. Caderno Saúde Pública, v. 36, n. 9, 2020. 

PONTES, Ana Lúcia et al. Vulnerabilidades, impactos e o 
enfrentamento ao Covid-19 no contexto dos povos Indígenas: 
reflexões para a ação. Rio de Janeiro: Observatório Covid-19 
Fiocruz, 2020. 5p. Disponível em: https://www.arca.fiocruz.br/
handle/icict/41196

SUÁREZ-MUTIS, Martha Cecilia de et al. Desigualdade social 
e vulnerabilidade dos povos Indígenas no enfrentamento da 
Covid-19: um olhar dos atores nas lives. Saúde Debate, Rio de 
Janeiro, v. 45, n.esp. 2, p-21,42, dez. 2021. 



2
17

ZAMUDIO, Jorge Valtierra; LOZA, Leonardo Jiménez. Enfermedad 
y políticas de atención sanitaria: búsqueda del reconocimiento de 
la cosmovisión Indígena durante la COVID-19. Cadernos Brasileiros 
de Terapia Ocupacional, v. 30, e3176, 2022. Disponível em: https://
www.scielo.br/j/cadbto/a/B6My86TQDNXJ644CHjQy4Kb/abstrac-
t/?lang=es





Capítulo 7

UMA PERSPECTIVA 
DOS PROFISSIONAIS 
DE SAÚDE: 
desafios e estratégias para 
acesso de mulheres Indígenas 
ao exame preventivo de 
câncer de colo uterino no DSEI 
Leste de Roraima



JOZIEL DE OLIVEIRA MORAES DA SILVA. 
Pertencente ao Povo Macuxi, é 
analista Administrativo - Logística 

Aérea, Fluvial e Terrestre no Distrito 
Sanitário Especial Indígena. É egresso 
do Curso de Graduação em Gestão em 
Saúde Coletiva Indígena, pelo Insti-
tuto Insikiran de Formação Superior 
Indígena (UFRR) (2018).

ANA PAULA BARBOSA ALVES. 
Professora no Curso de Gradua-
ção em Gestão em Saúde Coleti-

va Indígena, no Instituto Insikiran de 
Formação Superior Indígena, da UFRR, 
é mestre em Ciências da Saúde pelo 
Procisa-UFRR (2013).

KRISTIANE ALVES ARAÚJO. 
Professora no Curso de Gradua-
ção em Gestão em Saúde Coleti-

va Indígena do Instituto Insikiran de 
Formação Superior Indígena (UFRR), é 
doutora em Biodiversidade e Conser-
vação pela Universidade Estadual do 
Amazonas (UEA). 



2
2

1
Introdução

Há alguns anos, enquanto estava no estágio curricular no 
Distrito Sanitário Especial Indígena Leste de Roraima (DSEI 
Leste de Roraima), tive acesso ao Relatório Técnico Anual de 

2016, e deparei-me com uma evidenciação que merecia atenção, 
por evidenciar as barreiras e os desafios específicos que contri-
buíram para o resultado de cobertura de exames de Papanicolau, 
que estavam abaixo das metas estabelecidas.

Embora desafiadora, eu via essa evidenciação como uma 
oportunidade valiosa para uma análise crítica dos esforços e para 
identificar áreas nas quais melhorias são urgentemente necessá-
rias para  a revisão e o aprimoramento das estratégias existentes 
das ações de prevenção de câncer de colo de útero.

Do ponto de vista profissional, entendia o fato como um 
desafio para a área de planejamento e gestão, para apresentar 
soluções e novas estratégias para a realização da prevenção do 
câncer de colo de útero que pudessem trazer melhores resulta-
dos. Vale salientar que, no Brasil, deixando de fora os tumores de 
pele não melanoma, o câncer do colo do útero ainda está como o 
terceiro tipo de câncer mais incidente entre mulheres, sendo que 
na Região Norte é o segundo.

O câncer cervical é uma neoplasia maligna de notável relevân-
cia, atraindo a atenção da comunidade científica, das autorida-
des médicas e governamentais em diversos países, sobretudo no 
contexto do Brasil (Campos; Castro; Cavalieri, 2017). No mundo, o 
câncer de colo uterino (CCU) está em segundo lugar entre os cân-
ceres femininos, só perdendo para a neoplasia mamária (Santos; 
Silveira; Rezende, 2019).

No Brasil, o CCU é um sério problema de saúde pública, pois 
acomete principalmente as mulheres em idade reprodutiva, que 
têm alta mortalidade em razão da realização de um diagnóstico 
tardio. Nascimento et al. (2015) verificaram que existe um longo 
intervalo entre o diagnóstico do câncer e o início do tratamento 
oncológico das mulheres Indígenas no estado do Pará, com mais 
de 60 dias, em 60% dos casos, e uma média de 113 dias (mais de 
três meses). Isso difere do prazo preconizado pelo Ministério da 
Saúde no Brasil, conforme a Lei nº 12.732, de 22 de novembro 
de 2012, publicada no Diário Oficial da União, em 23/11/2012, que 
estabelece um limite de 60 dias para o início do tratamento de 
câncer pelo Sistema Único de Saúde (SUS) após o diagnóstico 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 7
2

2
2

(Brasil, 2012). Conforme Aguiar et al. (2016), o diagnóstico de 
câncer em mulheres Indígenas é frequentemente realizado 
em estágios mais avançados da doença, resultando em des-
fechos desfavoráveis.

Vale enfatizar que o CCU apresenta estratégias de pre-
venção e tem um alto grau de cura em seu estágio inicial, 
mas geralmente é assintomático e de progressão lenta. A 
prevenção e o diagnóstico devem ser realizados em período 
oportuno, sendo o exame citopatológico o procedimento 
de citologia de colo uterino ideal para detectar as primeiras 
lesões que surgem, devendo ser realizado no cotidiano da 
atenção primária (Inca, 2022; Santos; Silveira; Rezende, 2019; 
Silva et al., 2015).

A prevenção do câncer de colo uterino por meio da vaci-
nação contra o papilomavírus humano (HPV) é uma estratégia 
de saúde pública de alta eficácia, mas ainda não plenamente 
implantada no país. A vacinação contra o HPV tem demons-
trado ser efetiva na redução da incidência de infecções pelo 
vírus, que é o principal fator de risco para o desenvolvimento 
do câncer de colo uterino. A imunização é especialmente 
recomendada para meninas e meninos antes do início da vida 
sexual, pois a vacina é mais eficaz quando administrada antes 
da exposição ao vírus. Além disso, a vacinação contra o HPV 
também contribui para a prevenção de outros tipos de cân-
ceres relacionados ao vírus, como o câncer de ânus, de pênis, 
de vulva, de vagina e de orofaringe. Portanto, a implementa-
ção de programas de vacinação contra o HPV em larga escala 
é fundamental para a redução da carga de doenças asso-
ciadas ao vírus e para a promoção da saúde pública (Moura; 
Teixeira, 2019).  

De acordo com o Instituto Nacional de Câncer José 
Alencar Gomes da Silva (Inca), o CCU é uma das neoplasias 
mais comuns entre as mulheres na Região Norte do Brasil. O 
relatório do Inca, de 2022, indica que o CCU ocupa a segun-
da posição entre os tipos de câncer mais frequentes nessa 
região, apresentando uma taxa de incidência de 20,48 casos 
por 100 mil mulheres. Essas estimativas para o ano de 2023 
ressaltam a importância de intensificar as estratégias de pre-
venção, diagnóstico precoce e tratamento adequado do CCU 
na Região Norte, visando a reduzir sua incidência e mortalida-
de (Inca, 2022). 



2
2

3
Entre as mulheres, o câncer de mama é o tipo mais incidente, 

após o câncer de pele não melanoma, com uma previsão de 74 mil 
novos casos por ano até 2025. Nas regiões mais desenvolvidas do 
Brasil, como Sul, Sudeste e Centro-Oeste, o câncer colorretal é o 
segundo mais comum. Entretanto, nas regiões com menor Índi-
ce de Desenvolvimento Humano (IDH), como o Nordeste e Norte, 
o câncer de colo do útero assume essa posição. Esse panorama 
destaca a importância de políticas de saúde pública adaptadas 
às realidades regionais para o combate efetivo dessas neoplasias 
(Santos et al., 2023). 

O estado de Roraima, em particular, apresenta uma incidên-
cia de 13,25 casos por 100 mil mulheres. Esses dados alarmantes 
serviram como motivação para a realização deste trabalho que 
pudesse esclarecer a seguinte pergunta norteadora: quais são as 
estratégias e principais dificuldades para adesão da mulher Indí-
gena na realização do exame preventivo do câncer de colo uterino 
na abrangência do DSEI Leste de Roraima? Desse modo, o objetivo 
geral deste estudo foi  investigar, sob a ótica dos profissionais de 
saúde, as estratégias empregadas e os principais desafios enfren-
tados para garantir o acesso das mulheres Indígenas ao exame 
preventivo de câncer de colo uterino na área de abrangência do 
DSEI Leste de Roraima.

Por uma saúde Indígena diferenciada:  
panorama no Brasil

O Subsistema de Atenção à Saúde Indígena vinculado ao SUS 
(SasiSUS) foi criado para garantir a presença constante de 
prestações de serviços de saúde nas comunidades Indí-

genas, instituído pela Lei nº 9.836, de 23 de setembro de 1999, 
mais conhecida como Lei Arouca (Brasil, 1999). Assim, em todo o 
território nacional, a saúde Indígena tem seu processo de tra-
balho gerenciado pelos Distritos Sanitários Especiais Indígenas 
(DSEIs) que possuem um modelo de gestão baseado no critério de 
atenção diferenciada. Oferecem cuidados de atenção primária à 
saúde, conforme as necessidades sanitárias da maioria dos povos 
Indígenas, com respeito às características culturais e distribui-
ções de suas terras. Cada DSEI dispõe de uma rede de serviços 
que engloba um conjunto de unidades sanitárias, em que a pres-
tação de cuidados de saúde é organizada de acordo com diferen-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 7
2

2
4

tes níveis de complexidade técnica das ações ali executadas 
(Garnelo, 2012).

A assistência à saúde dos povos Indígenas é uma grande 
preocupação para a saúde coletiva no Brasil. Historicamente, 
as doenças infecciosas foram as causas que quase aniquila-
ram a maioria dos povos Indígenas e tiveram um papel impor-
tante na subjugação desses povos diante do expansionismo 
ocidental (Alves et al., 2019; Basta; Orellana; Arantes, 2012). 
Entre os povos Indígenas no Brasil, encontra-se a incidên-
cia de doenças infectocontagiosas, infecções sexualmente 
transmissíveis, doenças crônicas não transmissíveis e agravos 
de causa externas (Alves et al., 2019; Malta et al., 2017). 

Em um estudo realizado por Góes et al. (2024), a morta-
lidade por câncer de mama e de colo de útero foi analisada 
em uma coorte de mais de 20 milhões de mulheres adultas 
no Brasil, entre os anos de 2004 e 2015, utilizando dados da 
Coorte de 100 milhões de brasileiros, construída pelo Cidacs/
Fiocruz Bahia. Os resultados destacaram as desigualdades 
étnico-raciais na mortalidade por esses tipos de câncer. 
Observou-se que, de maneira geral, a mortalidade por câncer 
de colo de útero foi inferior à do câncer de mama durante o 
período estudado. No entanto, em comparação com mulheres 
brancas, a mortalidade por câncer de colo de útero foi signi-
ficativamente maior entre mulheres Indígenas (80%), asiáti-
cas (63%), pardas (27%) e pretas (18%). Quanto ao câncer de 
mama, mulheres pretas apresentaram uma taxa de mortali-
dade 10% maior do que mulheres brancas, enquanto pardas 
e Indígenas tiveram um risco de morte 14% e 37% menor, 
respectivamente. Esses achados evidenciam a necessidade 
de políticas de saúde pública voltadas para a redução das 
desigualdades étnico-raciais no acesso e na qualidade do 
tratamento do câncer de mama e de colo de útero no Brasil.

Os DSEIs estão difundidos como unidades federadas, 
satisfazendo os atributos culturais e a repartição das terras 
Indígenas, bem como os critérios demográficos que colabo-
raram para a acepção de suas localizações e áreas de abran-
gência (Garnelo, 2012). Portanto, o estado de Roraima apre-
senta dois Distritos Sanitários Especiais Indígenas, que são o 
DSEI Leste de Roraima e o DSEI Yanomami. 

O DSEI Leste de Roraima, com base nas informações do 
Plano Distrital de Saúde Indígena do período de 2020 a 2023 



2
2

5

(Brasil, 2020a), teve como marco inicial para sua elaboração a 
etapa estadual da II Conferência Nacional de Saúde Indígena, em 
1993, tendo sua criação normatizada em 1995, com a Assembleia 
Geral dos Tuxauas. Assim, ficou estabelecida a sua responsabili-
dade pela atenção primária à saúde dos povos Indígenas Macuxi, 
Wapichana, Ingarikó, Patamona, Taurepang, Sapará e Wai-Wai, 
assistindo 342 aldeias com uma população total de 51.797 habi-
tantes e 10.038 famílias Indígenas (Brasil, 2020b).

O DSEI Leste de Roraima, com base nas informações do Sis-
tema de Informação da Atenção à Saúde Indígena (Siasi)  (Brasil, 
2020b), está distribuído em 11 municípios do estado de Roraima: 
Boa Vista, Alto Alegre, Amajari, Bonfim, Cantá, Normandia, Paca-
raima, Uiramutã, São João da Baliza, São Luiz do Anauá e Caroebe. 

Figura 1 – Mapa de Localização Geográfica do DSEI Leste de Roraima

Fonte:  Brasil, Secretaria Especial de Saúde Indígena, 2020b



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 7
2

2
6

Esse distrito assiste as seguintes etnias: Macuxi, Taurepang, 
Wai-Wai, Wapichana, Patamona, Ingarikó (Brasil, 2020b; 2016). 
Está dividido em 11 regiões e 34 polos-base de atendimento, 
68 Equipes Multidisciplinares de Saúde Indígena (EMSI) e dis-
põe de 258 postos de saúde para atender 316 comunidades e 
com um total de 47.260 Indígenas. 

O modelo organizacional de saúde do DSEI Leste de Rorai-
ma está dividido em 34 polos-base e 11 regiões geográficas 
– Serras, Surumu, Baixo Cotingo, Raposa, Amajari, São Marcos, 
Tabaio, Murupu, Serra da Lua, Ingarikó e Wai-Wai (Figura 1). As-
sim esse distrito abrange 32 terras Indígenas legalizadas pelo 
Estado Nacional, abarcando um território de 11 municípios 
– Boa Vista, Alto Alegre, Amajari, Bonfim, Cantá, Normandia, 
Pacaraima, Uiramutã, São João da Baliza, São Luís do Anauá e 
Caroebe –, com uma ampliação territorial de 3.912.959 hec-
tares, disposta geograficamente por metade do estado de 
Roraima (Brasil, 2020b).

Conforme o modelo do SasiSUS, a equipe de saúde que 
conforma a EMSI alocada nesse serviço, idealmente situada 
no interior das terras Indígenas, tem a responsabilidade de 
oferecer assistência primária à saúde à população sob sua ju-
risdição. Essa equipe opera em colaboração com os agentes 
Indígenas de saúde e realiza visitas regulares para atender às 
necessidades da comunidade Indígena (Garnelo, 2012).

O processo de reestruturação do SasiSUS sempre esteve 
e está em constantes adequações. É preciso relembrar, como 
exemplos da diversidade, da complexidade, especificidade e 
da peculiaridade dos povos Indígenas: o perfil epidemiológi-
co, a cosmologia, a saúde-doença.

Um percurso de pesquisa

A pesquisa foi um estudo de campo de caráter descriti-
vo, adotando uma abordagem exploratória de natureza 
qualitativa. O estudo desenvolveu-se por meio da con-

dução de entrevistas junto a profissionais de enfermagem e 
ao responsável técnico do Programa Saúde da Mulher, que 
atuavam no âmbito do DSEI Leste de Roraima pelo período 
de 20 de março de 2018 a 21 de maio de 2018. O cenário para 
essa investigação foi o próprio DSEI Leste de Roraima  



2
2

7
O universo amostral da pesquisa compreendeu um total de 94 

enfermeiros vinculados ao DSEI Leste de Roraima. Dentre esse con-
tingente, foram selecionados por conveniência, em que foi realizado 
um convite aos enfermeiros que trabalhavam nos DSEI Leste de Ro-
raima, e sete pessoas aceitaram o convite. Dessas, quatro eram do 
sexo masculino e três do sexo feminino, todos integrantes da EMSI. 
A coleta de dados foi realizada por meio de entrevistas semiestru-
turadas, conduzidas individualmente e direcionadas por questões 
previamente estabelecidas, tendo como finalidade a elucidação 
do problema que norteou a pesquisa e a consecução de seus 
objetivos estipulados.

Com o intuito de preservar a identidade dos participantes, 
seus nomes reais foram resguardados, adotando-se, em seu 
lugar, pseudônimos representativos. Todos os participantes eram 
profissionais de enfermagem com mais de dois anos de experiên-
cia no âmbito do DSEI Leste de Roraima e apresentavam idades 
variando entre 28 e 43 anos. Os pseudônimos adotados para re-
presentá-los foram os seguintes: José (31 anos); Mário (42 anos); 
João (36 anos); Luiz (30 anos); Joana (28 anos); Glória (29 anos); e 
Joeli (43 anos).

Este estudo recebeu aprovação do Comitê de Ética em 
Pesquisa em Seres Humanos da Universidade Federal de Ro-
raima (CEP/UFRR), sob o parecer número 2.534.625 e o CAAE: 
82366117.0.0000.5302. Todos os indivíduos que concordaram em 
participar do estudo leram e assinaram o Termo de Consentimento 
Livre e Esclarecido (TCLE), o qual explicita os procedimentos do 
estudo, seus objetivos, os riscos e benefícios envolvidos. Os resul-
tados advindos das entrevistas foram devidamente compilados e 
interpretados, resultando na categorização do conteúdo confor-
me as temáticas mais recorrentes nas falas dos entrevistados.

A partir das entrevistas, foram feitas as transcrições e a inter-
pretação dos dados coletados. Assim, obteve-se a categorização 
do conteúdo de acordo com as falas mais comuns dos entrevis-
tados, a partir dos temas norteadores da entrevista semiestrutu-
rada. Dessa forma, organizamos os resultados com as seguintes 
temáticas: organização do serviço à saúde da mulher Indígena 
pelo DSEI Leste de Roraima para oferta do exame preventivo do 
câncer do colo uterino (PCCU); estratégias utilizadas para pro-
moção de saúde e prevenção do câncer do colo do útero (CCU) e 
os principais fatores que levam a procurar ou não o PPCCU entre 
usuárias Indígenas, na visão dos profissionais.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 7
2

2
8

Organização do serviço à saúde da mulher 
Indígena pelo DSEI Leste de Roraima e oferta do 
exame PCCU

No caso do DSEI LRR, os profissionais de saúde contam 
com os Agentes Indígenas de Saúde (AIS) para garan-
tir a execução de suas atividades, pois eles possuem 

grandes conhecimentos locais e atuam para mobilizar a 
comunidade para palestras, ações de educação em saúde, 
além de sensibilizar mulheres e maridos sobre a importância 
da realização da coleta de materiais para exame preventivo, 
auxiliar no planejamento com base na realidade da comunida-
de e organizar o serviço.

Em algumas comunidades, existem os polos-base e postos 
de saúde, que são os locais para cadastramento de famílias, rea-
lização de outros exames básicos (testes rápidos HIV/AIDS, IST), 
educação em saúde, ações de campanhas vacinais, entre outros 
serviços de assistência básica. É também nesses locais que se 
vai realizar, não exclusivamente, a coleta do exame de Papani-
colau das mulheres. Em locais de difícil acesso ou sem estrutu-
ras adequadas, outros espaços são usados para as atividades, 
conforme Joeli (43) relata: “Já coletei até no chão, sobre mesas 
de cozinha, bancos. O objetivo foi alcançado”.

Posteriormente, o resultado é entregue na própria comu-
nidade. Quanto às alterações no resultado, como NIC I (Baixo 
grau), o tratamento é feito na atenção básica e, no caso do NIC 
II e III (Alto grau), é referenciado a especialistas (atenção se-
cundária) para realizar exames de colposcopia e biópsias para 
confirmação de diagnóstico.

A Responsável Técnica (RT) pelo Programa da Saúde da 
Mulher entra em contato com o Centro de Referência da Mulher 
e passa todos os dados, como nº do cartão SUS, RG e data da 
emissão, e estado civil. Em seguida, o centro de referência faz o 
agendamento e informa à RT do agendamento para comunicar 
à usuária Indígena e, feito isso, o enfermeiro que está na área 
acompanha a mulher nas suas consultas. Caso essa mulher não 
possa retornar no mesmo dia, é levada para a Casa de Saúde 
Indígena (Casai Leste) para permanecer durante o seu trata-
mento. Na contrarreferência, a RT fica responsável pelo acom-
panhamento de consultas e pelo retorno à comunidade. 



2
2

9
Estratégias utilizadas para garantir as ações 
preventivas do Câncer do Colo do Útero (CCU)

As estratégias utilizadas pelos profissionais de saúde para 
garantir as ações de prevenção do CCU e a realização da 
coleta do material foram, em sua maioria, descritas como: 

orientação pela equipe por meio de palestras educativas; reali-
zação de vacinas contra o vírus HPV; visitas domiciliares; e reuni-
ões, como podemos observar pela narrativa de Joana (28): “São 
feitas através da educação em saúde (palestras educativas); 
as vacinas fornecidas também (HPV para meninas e meninos); o 
exame de preventivo (que não deixa de ser uma prevenção), o uso 
de preservativos”.

E observamos também pela narrativa de Mário (42):

[...] educação em saúde, palestra, orientação, a gente dá. E visto 
também que o governo federal lançou um calendário nacional da 
questão do outubro rosa, então no outubro rosa a gente paralisa 
outras atividades e tem dado mais atenção nessa questão do 
câncer do colo do útero. Onde a gente faz reuniões e palestras, a 
gente reúne todas as mulheres e fala da problemática, de como é 
a doença.

Dificuldades para a garantia da adesão  
das mulheres na coleta do exame preventivo

Na percepção da maioria dos(as) enfermeiros(as) das EMSI 
do DSEI Leste de Roraima, existem várias questões que 
permeiam diversos povos Indígenas e revelam uma plurali-

dade de opiniões críticas quanto ao exame preventivo do câncer 
de colo uterino. O principal fator referido para a não realização do 
exame seria que a maioria das mulheres Indígenas não se sente à 
vontade para realizar o preventivo com profissionais enfermeiros 
dos sexo masculino. 

Uma das barreiras que a gente encontra é a questão do profis-
sional do sexo masculino, mas isso está sendo quebrado. Muitas 
das vezes, as mulheres não costumam fazer esses exames por 
causa do marido, mas a gente passa as orientações direitinho na 
comunidade e mostra que é importante fazer. Mesmo que não 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 7
2

3
0

faça com um profissional do sexo masculino, que faça com a 
profissional do sexo feminino (Mário, 42).

O segundo fator seria a falta de conhecimentos adequados 
a respeito da prevenção e da realização do preventivo, como 
comenta José (31): “Ainda hoje, existe a falta de informação 
em alguns lugares, mas isso diminuiu bastante. No entanto, 
a resistência ainda permanece por conta da dificuldade do 
marido em deixar sua esposa realizar o exame devido à forma 
com que ele é feito”. Joeli (43) reforça a questão: “Medo, 
falta de conhecimento, poucas informações repassadas à 
cliente, falta de vínculo, confiança”. E Mário (42) comenta:

É orientação! Falta orientar essas pacientes, essas mulheres, 
de que é preciso fazer esse exame. A questão da educação 
em saúde dentro das comunidades Indígenas é muito impor-
tante, então esse profissional tem que estar junto, passando 
para as pacientes informações, pois ele é uma pessoa quali-
ficada e está ali pra ajudar essas pessoas. 

O terceiro fator seria a falta de insumos e de local adequado 
para a realização do exame. No entanto, quanto ao que tem 
levado as mulheres procurarem as equipes para realizar os 
preventivos do ponto de vista dos profissionais, os comentá-
rios foram: “Muitas já sabem os riscos que podem levar quan-
do não realizam o exame do preventivo” (José, 31) e “A maioria 
das pacientes só procuram quando apresentam algum sinal 
ou sintoma que as incomoda muito” (Glória, 29).

É crucial que os profissionais de saúde designados para 
atender as populações Indígenas adquiram um profundo en-
tendimento das características específicas desses grupos em 
termos culturais, epidemiológicos e geográficos. Além disso, é 
fundamental que compreendam a estrutura e o funcionamen-
to do Subsistema de Atenção à Saúde Indígena (SasiSUS), um 
modelo especializado de organização dos serviços de atenção 
básica inserido no âmbito do SUS (Brasil, 2002; Brasil, 1999). 
No entanto, a mera capacitação acadêmica não é suficiente; a 
experiência prática desempenha um papel igualmente impor-
tante. Portanto, para efetivamente atender às necessidades 
das comunidades Indígenas, os profissionais devem combinar 
seu conhecimento teórico com a vivência e a compreensão das 



2
3

1
nuances culturais e das condições geográficas desafiadoras que 
frequentemente caracterizam essas regiões.

A prevenção do câncer de colo uterino entre as mulheres 
Indígenas no Brasil é uma questão de saúde pública que demanda 
atenção especial devido às especificidades culturais e geográfi-
cas dessas populações. Faz-se necessário pensar em estratégias 
e desafios a serem enfrentados nos serviços de saúde Indígena 
(Borges et al., 2019).

O empoderamento das mulheres Indígenas, por meio de pro-
gramas educacionais em saúde sobre a importância da preven-
ção do câncer de colo uterino, bem como sobre os métodos de 
rastreamento, pode ser uma estratégia eficaz. A abordagem deve 
levar em consideração as características culturais, de relação de 
gênero e linguísticas, e deve envolver os líderes comunitários, 
as mulheres e seus companheiros Indígenas (Souza et al., 2020; 
Garnelo; Sampaio; Pontes, 2019). É fundamental garantir o acesso 
adequado a exames de Papanicolau e vacinação contra o HPV, 
incluindo a oferta desses serviços em áreas remotas por meio de 
equipes de saúde móveis (Diniz; Oliveira; Oliveira, 2021).

A integração entre os serviços de saúde Indígena e o sistema 
de saúde público é crucial para garantir a continuidade do cuida-
do, incluindo rastreamento, diagnóstico e tratamento (Aguiar et 
al., 2016; Nascimento et al., 2015; Fonseca et al., 2014). Para isso, 
se faz necessário capacitar profissionais de saúde que atendam 
as populações Indígenas para conduzir exames de Papanicolau e 
sensibilizar as usuárias sobre a importância da prevenção (Souza 
et al., 2020; Garnelo; Sampaio; Pontes, 2019; Thum et al., 2009).

Entre os desafios a serem superados, destaca-se a comple-
xidade geográfica, pois muitas comunidades Indígenas vivem 
em áreas remotas, de difícil acesso. Garantir que os serviços de 
prevenção cheguem a essas áreas é um desafio significativo. As 
diferentes etnias Indígenas têm as próprias crenças e práticas 
culturais. É fundamental respeitar e adaptar as estratégias de 
prevenção a essas diversidades.

Diversos estudos demonstram que a cobertura de exames de 
Papanicolau entre as mulheres Indígenas é baixa. Isso está rela-
cionado à falta de acesso ao procedimento, à falta de oferta de 
ações de educação em saúde e às diferenças culturais. Outro 
problema a ser superado é a subnotificação de casos de câncer 
de colo uterino entre as populações Indígenas, o que torna difícil 
avaliar a real magnitude do problema e a eficácia das estratégias 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 7
2

3
2

de prevenção (Borges et al., 2019; Aguiar, 2016; Fonseca et al., 
2015; Fonseca et al., 2014).

As desigualdades sociais e econômicas enfrentadas pelas 
populações Indígenas também influenciam a saúde. Melhorar 
o acesso à educação, ao saneamento básico e a condições 
de vida pode ser um passo importante na prevenção do 
câncer de colo uterino (Cunha et al., 2021). Segundo o estudo 
de Nascimento et al. (2015), a maioria dos casos de câncer 
do colo do útero entre Indígenas atendidas no Hospital Ophir 
Loyola (HOL) ocorreu em mulheres com idades entre 60 e 69 
anos, com baixa escolaridade, corroborando que a falta de 
acesso a uma educação adequada pode ser um fator de risco 
ao CCU entre essas mulheres.

A prevenção do câncer de colo uterino entre as mulheres 
Indígenas no Brasil requer a implementação de estratégias 
adaptadas à sua realidade específica, respeitando a diver-
sidade cultural e superando desafios logísticos e sociais. A 
colaboração entre os serviços de saúde Indígena, o sistema 
público de saúde e as próprias comunidades é fundamental 
para o sucesso dessas estratégias. Além disso, a pesquisa 
contínua e a coleta de dados precisos são essenciais para 
avaliar o impacto das intervenções para garantir a eficácia 
das ações de prevenção.

Considerações finais

Tornam-se imperativos um escrutínio detalhado e uma 
constante avaliação da atuação das Equipes Multi-
profissionais de Saúde Indígena (EMSI), uma vez que 

subsiste uma demanda inadiável por atenção à saúde que 
compreenda e respeite os valores culturais, a estrutura so-
cial, política e econômica, bem como a medicina tradicional 
dessas comunidades específicas, incorporando, igualmente, 
suas perspectivas sobre saúde, doença e cuidados. 

Os principais desafios enfrentados, segundo a EMSI, resi-
dem em diferenças culturais e de relações de gênero, como, 
por exemplo, a falta de conhecimento das mulheres e dos 
homens Indígenas a respeito do exame preventivo e do pró-
prio câncer de colo do útero, bem como seu tratamento. Isso 
realça a necessidade de aprimorar as estratégias de sensibili-



2
3

3
zação já implementadas, como rodas de conversa e palestras, e de 
abordar o tema de modo a não excluir os companheiros da ação, 
fortalecendo vínculos e transmitindo confiança, mesmo quando o 
profissional de saúde é do sexo masculino.

Acredita-se que esta pesquisa possa fornecer subsídios para 
a otimização e a adequação das estratégias no âmbito do DSEI 
Leste de Roraima, sobretudo no que concerne ao planejamento 
do programa de saúde da mulher. O estudo foi direcionado com 
vistas a destacar a importância da cobertura do exame preventi-
vo de câncer de colo do útero no DSEI Leste de Roraima e, acima 
de tudo, para divulgar a realidade da saúde das mulheres Indíge-
nas no estado de Roraima, estimulando, assim, futuras investiga-
ções voltadas para a prevenção do câncer de colo do útero junto 
a essa população específica.

Referências

ALVES, Ana Paula Barbosa et al. Doenças e agravos mais preva-
lentes em uma comunidade Indígena em Boa Vista (RR): relato de 
experiência. Revista Eletrônica Acervo Saúde, n. 26, p. e673, 18 jul. 
2019. Disponível em: https://acervomais.com.br/index.php/saude/
article/view/673. Acesso em: 24 out. 2023.

AGUIAR JR, Pedro Nazareth et al. Disparidades na epidemiologia 
e no tratamento de câncer nas populações Indígenas brasileiras. 
Einstein, v. 14, n. 3, p. 330-337, 2016.  Disponível em: https://www.
scielo.br/j/eins/a/TVJRLxjTCkvCQV7KncQctfg/?format=pdf&lan-
g=pt.  Acesso em: 24 out. 2023.

BASTA, Paulo Cesar; ORELLANA, Jesem Douglas Yamall; ARANTES, 
Rui. Perfil epidemiológico dos povos Indígenas no Brasil: notas 
sobre agravos selecionados. In: GARNELO, Luiza; PONTES, Ana Lúcia 
(org.). Saúde Indígena: uma introdução ao tema. Brasília: MEC-Se-
cadi, 2012, p. 60-106.

BORGES, Maria Fernanda de Sousa Oliveira et al. Mortalidade 
por câncer em populações Indígenas no Estado do Acre, Brasil. 
Cadernos de Saúde Pública, v. 35, n. 5, p. e00143818, 2019. Disponí-
vel em: https://www.scielo.br/j/csp/a/fPQhZqRTkLZwRQxyQMxVPN-
x/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 24 out. 2023.

BRASIL. Secretaria Especial de Saúde Indígena. Distrito Sanitá-
rio Especial Indígena Yanomami. Plano Distrital de Saúde Indígena 
do período de 2020 a 2023. Boa Vista-RR, 2020a.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 7
2

3
4

BRASIL. Secretaria Especial de Saúde Indígena. Distrito 
Sanitário Especial Indígena – Leste Roraima. Análise do Plano 
Distrital de Saúde Indígena – 2020 a 2023. Roraima, 2020b.

BRASIL. Secretaria Especial de Saúde Indígena. Distrito 
Sanitário Especial Indígena do Leste de Roraima. Relatório 
Técnico Anual - janeiro a dezembro de 2016. Boa Vista – RR, 
2017. 

BRASIL. Lei nº 12.732, de 22 de novembro de 2012. Dispõe 
sobre o primeiro tratamento de paciente com neoplasia ma-
ligna comprovada e estabelece prazo para seu início, publi-
cada no Diário Oficial da União, em 23/11/2012. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/
lei/l12732.htm. Acesso em: 24 out. 2023.

BRASIL. Ministério da Saúde. Fundação Nacional de Saúde. 
Política Nacional de Atenção à Saúde dos Povos Indígenas. 
2.ed. Brasília: Ministério da Saúde/Fundação Nacional de 
Saúde; 2002. Disponível em: http://www.funasa.gov.br. Acesso 
em: 22 fev. 2021.

BRASIL. Lei no 9.836, de 23 de setembro de 1999. Acres-
centa dispositivos à Lei no 8.080, de 19 de setembro de 1990, 
que “dispõe sobre as condições para a promoção, proteção e 
recuperação da saúde, a organização e o funcionamento dos 
serviços correspondentes e dá outras providências”, insti-
tuindo o Subsistema de Atenção à Saúde Indígena. Disponí-
vel em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9836.htm. 
Acesso em: 4 mar. 2017.

CAMPOS, Edemilson Antunes de; CASTRO, Lidiane Mello de; 
CAVALIERI, Francine Even de Sousa. Uma doença da mulher: 
experiência e significado do câncer cervical para mulheres 
que realizaram o Papanicolau. Interface - Comunicação, Saú-
de, Educação, v. 21, n. 61, p. 385-396, abr. 2017. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/icse/a/Grn5xvCSRDHKhS3F3XYd63x/. 
Acesso em: 24 out. 2023.

CUNHA, Amanda Guimarães et al. Exame Papanicolau e 
saúde da mulher: importância da promoção da prevenção do 
câncer de colo do útero. Pesquisa, Sociedade e Desenvolvi-
mento, [S. l.] , v. 3, p. e33310312818, 2021. DOI: 10.33448/rsd-
-v10i3.12818. Disponível em: https://rsdjournal.org/index.php/
rsd/article/view/12818. Acesso em: 24 out. 2023.



2
3

5
DINIZ, Danielly Soares; OLIVEIRA, Raissa Karla de Araújo; OLIVEI-

RA, Ana Emília Araújo de. O diálogo na abordagem preventiva ao 
exame das mamas e citopatológico: relato de experiência. Dispo-
nível em: https://www.interdisciplinaremsaude.com.br/Volume_29/
Trabalho_62_2021.pdf. Acesso em: 24 out. 2023.

FONSECA, Allex Jardim da et al. HPV Infection and Cervical 
Screening in Socially Isolated Indigenous Women Inhabitants of 
the Amazonian Rainforest. PLOS ONE, v. 10, n. 7, p. e0133635, 2015. 
Disponível em: https://doi.org/10.1371/journal.pone.0133635. Aces-
so em: 24 out. 2023.

FONSECA, Allex Jardim da et al. Prevalência de Alterações Ci-
tológicas Cervicais em Indígenas do Extremo Norte da Amazônia 
Brasileira. Revista Brasileira de Cancerologia, [S. l.], v. 60, n. 2, p. 
101–108, 2014. Disponível em: https://rbc.inca.gov.br/index.php/
revista/article/view/473. Acesso em: 24 out. 2023.

GARNELO, Luiza; SAMPAIO, Sully de Souza; PONTES, Ana Lúcia. 
Atenção diferenciada: a formação técnica de agentes Indígenas 
de saúde do Alto Rio Negro [online]. Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 
2019, 163 p. Disponível em: https://doi.org/10.7476/9786557080115. 
Acesso em: 23 out. 2023.

GARNELO, Luiza. Política de Saúde Indígena no Brasil: notas 
sobre as tendências atuais do processo de implantação do sub-
sistema de atenção à saúde. In. GARNELO, Luiza; PONTES, Ana Lúcia 
(org.). Saúde Indígena: uma introdução tema. Brasília: MEC-Secadi, 
2012, p. 18-58.

GÓES, Emanuelle Freitas et al. A interseção de raça/etnia e status 
socioeconômico: desigualdades na mortalidade por câncer de 
mama e colo do útero em 20.665.005 mulheres adultas da Coorte 
dos 100 Milhões de Brasileiras. Etnia e Saúde, v. 29, n. 1, p. 46–61, 
2024. Disponível em: https://doi.org/10.1080/13557858.2023.224518
3. Acesso em: 06 abr. 2024.

INSTITUTO NACIONAL DE CÂNCER JOSÉ ALENCAR GOMES DA SILVA 
(INCA).  Estimativa 2023: incidência do Câncer no Brasil. Rio de 
Janeiro: Inca, 2022. Disponível em: https://www.gov.br/inca/pt-br/
assuntos/cancer/numeros/estimativa. Acesso em: 24 out. 2023.

MALTA, Deborah Carvalho et al. Doenças crônicas não trans-
missíveis e a utilização de serviços de saúde: análise da Pesquisa 
Nacional de Saúde no Brasil. Revista de Saúde Pública, v. 51, supl. 
1, p. 4s, 2017. Disponível em: https://www.scielo.br/j/rsp/a/84CsHs-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 7
2

3
6

NwMRNFXDHZ4NmrD9n/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 24 
out. 2023.

MOURA, Ana Brígida Ferreira; TEIXEIRA, Andréa Bessa. Ava-
liação do conhecimento e adesão de estudantes à vacina HPV 
em uma escola pública no interior do Ceará. Cadernos ESP, 
Fortaleza-CE, Brasil, v. 13, n. 1, p. 67–74, 2019. Disponível em: 
https://cadernos.esp.ce.gov.br/index.php/cadernos/article/
view/170. Acesso em: 6 abr. 2024.

NASCIMENTO, Elíude Rodrigues do et al. Perfil clínico e 
epidemiológico do câncer entre os índios do estado do Pará, 
Brasil. Revista Brasileira de Oncologia Clínica, v. 11, n. 39, jan./
fev./mar. 2015, p. 12-18. Disponível em: https://www.sboc.org.
br/sboc-site/revista-sboc/pdfs/39/artigo1.pdf. Acesso em: 24 
out. 2023.

SANTOS, Marceli de Oliveira et al. Estimativa de Incidência 
de Câncer no Brasil, 2023-2025. Revista Brasileira de Cance-
rologia, v. 69, n. 1, e-3700, 2023. Disponível em: https://rbc.
inca.gov.br/index.php/revista/article/view/3700/2644. Acesso 
em: 24 out. 2023.

SILVA, Márcia Aparecida dos Santos et al. Fatores rela-
cionados a não adesão à realização do exame de Papanico-
lau. Revista Rene, v. 16, n. 4, p. 532-539, 2015. Disponível em: 
https://repositorio.ufc.br/bitstream/riufc/14463/1/2015_art_
massilva.pdf. Acesso em: 24 out. 2023.

SOUZA, Antônio Tiago da Silva et al. Educação em saúde 
para mulheres Indígenas sobre cânceres de mama e de colo 
uterino. Revista Brasileira em Promoção da Saúde, [S. l.], v. 
33, 2020. DOI: 10.5020/18061230.2020.10740. Disponível em: 
https://ojs.unifor.br/RBPS/article/view/10740. Acesso em: 24 
out. 2023.

THUM, Magali et al. Ciência, Cuidado e Saúde, v. 4, p. 509-
516, 18 de março de 2009. Disponível em: https://periodicos.
uem.br/ojs/index.php/CiencCuidSaude/article/view/6659. 
Acesso em: 24 out. 2023.



2
3

7



PERSPECTIVAS 
E DESAFIOS NA 
ATUAÇÃO DOS 
GESTORES EM 
SAÚDE COLETIVA 
INDÍGENA







Capítulo 8

SABERES E PRÁTICAS 
TRADICIONAIS 
INDÍGENAS: 
relatos e vivências de 
especialistas Indígenas



JANAINA FELICIANA OLIVEIRA DE SOUZA. 
Pertencente ao Povo Wapichana, 
da região Serra da Lua, no Municí-

pio de Bonfim (RR), é filha de Geraldo 
de Souza e Dalva Oliveira de Souza. 
Graduou-se em Gestão em Saúde 
Coletiva Indígena pelo Instituto Insi-
kiran de Formação Superior Indígena, 
da Universidade Federal de Roraima 
(UFRR). Atualmente, trabalha na Casa 
de Saúde Indígena Yanomami, nas 
atividades de prevenção, promoção e 
vigilância epidemiológica para a saúde 
do Povo Indígena Yanomami.

ARNIELI CECÍLIA VIRIATOS DOS SANTOS. 
Pertencente ao Povo Macuxi, da co-
munidade Boqueirão, no Município 

de Alto Alegre (RR), tem duas filhas e um 
filho, e é filha de Cleonides da Silva Viria-
to, Indígena da etnia Macuxi, e Arnaldo 
dos Santos, não Indígena. É graduada em 
Gestão em Saúde Coletiva Indígena, pelo 
Instituto Insikiran de Formação Superior
Indígena, da Universidade Federal de
Roraima (UFRR).



2
4

3
“Tudo na terra tem um propósito,  
cada doença uma erva para curar,  
cada pessoa uma missão a cumprir...” 
(Christine Quintasket – Indígena Sahsh)

Para os povos Indígenas, a interpretação e o manejo de cuida-
dos em saúde são bem mais amplos que no modelo ociden-
tal/biomédico, pois perpassam questões de conhecimento 

prático que abrangem respeito e crença nas tradições, na organi-
zação social e nas relações com os pares e com o território. Esta 
pesquisa tem como objetivo conhecer os saberes e práticas da 
medicina tradicional Indígena na perspectiva de alguns especia-
listas Indígenas, considerando que esse lugar de saber deve ser 
visibilizado e potencializado.

No decorrer da pesquisa sobre Saberes e Práticas da Medicina 
Tradicional Indígena, a equipe de pesquisadores encontrou-se 
diante de um cenário imprevisível e desafiador. A pandemia global 
de Covid-19, com suas implicações diretas na mobilidade e na 
interação humana, significava a mudança de abordagens tradi-
cionais de coleta de dados – que, por envolver interações cara 
a cara, precisavam ser drasticamente adaptadas. Originalmente, 
havia a intenção de realizar viagens de campo, permitindo uma 
imersão nas comunidades Indígenas, uma experiência valiosa que 
possibilitaria a coleta de dados em primeira mão. Esse método, 
frequentemente usado em pesquisas antropológicas e sociais, 
permite aos pesquisadores uma compreensão mais profunda dos 
contextos culturais e sociais de seus sujeitos de estudo. 

No entanto, as restrições de viagem e os riscos à saúde as-
sociados à pandemia tornaram isso inviável. Confrontadas com 
esse desafio, tivemos que improvisar e nos adaptar rapidamente: 
em vez de encontros presenciais, recorremos às tecnologias 
disponíveis, e WhatsApp, videochamadas e outras plataformas 
digitais tornaram-se as principais ferramentas de comunicação. 
A princípio, havia preocupações sobre até que ponto a qualidade 
da pesquisa poderia ser comprometida, pois a falta de interação 
direta poderia limitar a profundidade e a nuance das informa-
ções coletadas.

No entanto, com o tempo, começou-se a perceber que as 
interações mediadas pela tecnologia também tinham suas van-
tagens. Por exemplo, o uso de videochamadas permitia o acesso 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 8
2

4
4

a interlocutores de regiões remotas, que não poderiam ter 
sido incluídos no estudo de outra forma. Além disso, a co-
municação virtual proporcionou certo nível de conforto aos 
participantes, permitindo-lhes compartilhar suas histórias e 
experiências em um ambiente familiar. Em vez de simplesmen-
te solicitar informações, a equipe pediu aos interlocutores 
que compartilhassem suas narrativas autobiográficas, ofere-
cendo uma perspectiva pessoal sobre a medicina Indígena. 
Esse método emergiu como uma abordagem poderosa, pois 
as histórias contadas eram ricas em subjetividade, emoção 
e contexto. Muitos interlocutores falaram não apenas sobre 
as práticas medicinais, mas também sobre sua conexão com 
a terra, as tradições passadas através das gerações e os 
desafios contemporâneos enfrentados por suas comunida-
des. Em retrospecto, enquanto a pandemia trouxe desafios 
inegáveis, também forçou a exploração de novas abordagens 
metodológicas que, de certa forma, enriqueceram a pesqui-
sa. A resiliência e a adaptabilidade demonstradas reforçam a 
ideia de que, mesmo diante de adversidades, a pesquisa pode 
prosperar e revelar insights valiosos.

A discussão sobre a Medicina Tradicional Indígena foi mar-
cada pela participação de distintos especialistas. Cada um 
com sua perspectiva única sobre o tema, os interlocutores (1) 
e (2) trouxeram à tona aspectos cruciais da medicina tradi-
cional Indígena e de suas filosofias subjacentes. 

A interlocutora (1), dotada de uma sabedoria ancestral 
e de vivência nas tradições de cura de seu povo, introduziu 
uma ideia fascinante: a de que a habilidade de ser pajé não 
é simplesmente adquirida ou aprendida, mas é um dom com 
o qual alguém nasce. Ela acredita que esse chamado espi-
ritual é uma conexão especial com as forças da natureza e 
com os antepassados, permitindo ao pajé ser um canal entre 
o mundo físico e o espiritual. Ela argumenta que esse dom 
é uma responsabilidade, pois exige que o pajé entenda e 
respeite os saberes passados através das gerações e saiba 
como aplicá-los de maneira adequada. O interlocutor (2), com 
sua análise reflexiva e profunda, contrastou dois modelos de 
conhecimento amplamente distintos. O primeiro, oriundo do 
Ocidente, é um modelo estruturado principalmente na escrita 
e na documentação, que prioriza uma abordagem científica 
e biológica do corpo humano, muitas vezes desvinculada de 



2
4

5
aspectos culturais ou espirituais. Ele observou que, nesse mo-
delo, o corpo é frequentemente visto como uma máquina, a ser 
“consertada” quando algo não funciona bem. Em contraste, o 
modelo Indígena, como explica o interlocutor (2), é profundamen-
te enraizado na oralidade. As histórias, lições e os saberes são 
transmitidos de geração em geração através de contos, canções 
e rituais. Esse modelo vê o corpo não apenas como uma entidade 
biológica, mas como uma extensão do ambiente, conectado ao 
mundo ao seu redor e influenciado por ele. Para os povos Indíge-
nas, a saúde não é apenas a ausência de doença; é um equilíbrio 
holístico entre corpo, mente, espírito e natureza. O interlocutor 
(2) também trouxe à tona uma técnica de cura particularmente 
intrigante: o “Basesé”. Ele descreveu essa prática como algo qua-
se mágico, em que o curandeiro, por meio da força da palavra e da 
intenção, é capaz de invocar e direcionar substâncias curativas. 
Essa habilidade não se refere apenas ao uso verbal, mas também à 
energia e à intenção por trás das palavras, uma demonstração da 
profundidade do entendimento Indígena sobre a interação entre 
linguagem, pensamento e realidade.

O interlocutor (3), com sua visão crítica e perspicaz, trouxe 
uma abordagem diferenciada para a discussão sobre a medicina 
tradicional Indígena. Ele levantou preocupações sobre a nomen-
clatura “tradicional”, salientando que, embora essa terminologia 
possa parecer inofensiva ou até respeitosa, à primeira vista, 
muitas vezes carrega consigo nuances e conotações que podem 
ser prejudiciais.

Para o interlocutor (3), o termo “tradicional” pode ser inter-
pretado como algo antiquado ou estagnado no tempo, como se o 
conhecimento Indígena fosse uma relíquia do passado e não uma 
prática viva e dinâmica que evolui e se adapta às mudanças da 
sociedade e do meio ambiente. Ele argumentou que, ao se referir 
à medicina Indígena como “tradicional”, cria-se inadvertidamente 
uma comparação com a medicina ocidental moderna, que, muitas 
vezes, é vista como “avançada” ou “científica”. Essa dicotomia 
pode estabelecer uma hierarquia implícita, na qual a medicina 
Indígena é vista como inferior ou menos válida.

O interlocutor (3) também mencionou que a utilização de tais 
termos por pesquisadores e acadêmicos externos pode ser pro-
blemática, já que muitos desses profissionais não possuem uma 
compreensão profunda e autêntica das culturas Indígenas. Ele 
destacou a importância da autodeterminação Indígena na manei-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 8
2

4
6

ra como seu conhecimento e suas práticas são descritos e 
representados. Em vez de serem objetos de estudo, os povos 
Indígenas devem ser vistos como parceiros colaborativos, 
detentores e guardiões de um vasto corpo de conhecimento.

Adicionalmente, o interlocutor (3) refletiu sobre a maneira 
como a medicina Indígena é frequentemente exotizada ou 
romantizada, reforçando estereótipos e mal-entendidos. Ele 
defendeu uma abordagem mais equilibrada e respeitosa, na 
qual o conhecimento Indígena é valorizado não apenas por 
sua antiguidade, mas por sua relevância contemporânea, sua 
eficácia e sua conexão profunda com a Terra e o cosmos. Para o 
interlocutor (3), é crucial que a sociedade, em geral, reconheça 
e respeite a medicina Indígena como um sistema válido e valio-
so por si só e não apenas em relação à medicina ocidental.

A pesquisa se preocupou em destacar a profundidade e 
a riqueza do entendimento Indígena sobre saúde, cura e o 
corpo, ressaltando a necessidade de reconhecer e valorizar 
esses saberes, sem impor categorizações redutivas. A pos-
sibilidade de tal condição só aconteceu porque o corpo de 
pesquisa deixou de lado os rótulos e se abriu para o horizon-
te de novas esperanças e expectativas curativas.

Em meio ao turbilhão causado pela pandemia, o caráter 
resiliente da pesquisa mostrou-se mais uma vez. Pesquisado-
res e acadêmicos, tradicionalmente habituados a mergulhar 
fisicamente em suas áreas de estudo, foram forçados a rom-
per barreiras metodológicas. A tecnologia, muitas vezes vista 
apenas como um complemento às práticas tradicionais de 
pesquisa, emergiu como uma linha vital, conectando mundos 
e mantendo vivas as chamas do conhecimento.

Era contra esse pano de fundo que a voz do interlocu-
tor (3) ressoava. Ao se opor ao termo “tradicional”, ele não 
estava apenas se concentrando em terminologias, mas 
também destacando um legado muitas vezes esquecido. 
Para ele, a Amazônia é um caleidoscópio de histórias em que 
cada sussurro do vento e cada murmúrio da água contam os 
contos das gerações que vieram antes. Ele destacou como os 
Sateré-Maué utilizam a complexa policultura, garantindo que 
cada planta, desde o guaraná até a menor erva, seja usada, 
respeitada e protegida.

O interlocutor (4), com sua energia inesgotável, é a per-
sonificação da continuidade. Suas aventuras em busca de 



2
4

7
conhecimento o levaram a terras distantes e a interações com 
curandeiros de diversas culturas. Ele falou sobre uma vez em 
que, sob a orientação de um botânico não Indígena, aprendeu 
a extração mais eficiente dos componentes medicinais de uma 
planta, sem perder sua essência sagrada. Para o interlocutor (4), 
o aprendizado não conhece fronteiras, e o antigo pode coexistir 
harmoniosamente com o novo.

As histórias entrelaçadas do interlocutor (3) e do interlocutor 
(4) revelam a rica tapeçaria da medicina tradicional Indígena. No 
entanto, o que também se destaca é a interconexão. Cada planta, 
cada ritual e cada prática são uma parte intrínseca do todo, e é 
esse entendimento holístico que os povos Indígenas têm defendi-
do há séculos.

Nesse contexto, o chamado deles é mais do que uma solici-
tação para valorizar o conhecimento Indígena. É um lembrete de 
que, em um mundo cada vez mais fragmentado, há sabedoria em 
olhar para tradições que celebram a unidade, a interdependência 
e o respeito pela Mãe Terra. Seus ensinamentos não são apenas 
para preservação, mas também são essenciais para forjar um fu-
turo em que o homem e a natureza coexistem em harmonia.

A conversa trouxe à tona nuances significativas do universo 
Indígena, tanto nas tradições que definem sua identidade quan-
to nos esforços modernos para garantir sua sobrevivência e sua 
prosperidade em um mundo em rápida evolução.

A interlocutora (1), com sua perspicácia aguçada, destacou 
que a inserção dos Indígenas no ensino superior não apenas 
propiciou uma plataforma para eles expressarem suas tradições 
e seus saberes, mas também incentivou a juventude Indígena a 
reavaliar e reconectar-se com as próprias raízes. Esses encontros 
entre diferentes pajés, conforme observado por ela, não só servi-
ram para reforçar e refinar técnicas ancestrais, mas também para 
tecer uma rede de solidariedade e apoio mútuo.

A intervenção do interlocutor (2) adicionou uma camada crítica 
à discussão, ao abordar a histórica e muitas vezes tensa relação 
entre os Indígenas e as missões religiosas. Ele salientou que os 
sistemas de crenças Indígenas não podem ser encaixados nas no-
ções ocidentais de religião. Seu argumento desafiou a tendência 
de enquadrar as práticas Indígenas sob lentes ocidentais, rotu-
lando-as como “mitologia” ou “curandeirismo”. O interlocutor (2) 
defende uma interação mais profunda e autêntica, que vai além 
das etiquetas e busca entender a essência dessas tradições.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 8
2

4
8

O interlocutor (3), trabalhando no Centro de Medicina 
Indígena, trouxe uma perspectiva pragmática à mesa. Ele 
delineou o meticuloso processo que os pajés seguem, desde 
a identificação de uma planta até a sua transformação em 
remédio. Ele também lançou luz sobre a relevância do Povo 
Apurinã, enfatizando como, sob a supervisão do interlocu-
tor (4), a comunidade se tornou um bastião na produção de 
remédios tradicionais.

O interlocutor (4), por sua vez, é o epítome do equilíbrio 
entre tradição e inovação. Ele não só se dedica ao processo 
artesanal de confecção de remédios, mas também entende 
a importância da padronização e do controle de qualidade. 
Ele descreveu o labor intensivo, a observação cuidadosa e as 
orações que acompanham a preparação de cada medicamen-
to, assegurando sua eficácia e sua segurança.

Concluindo, a tapeçaria rica e multifacetada da medicina 
tradicional Indígena, conforme discutida pelos interlocu-
tores, revela-se como uma confluência de conhecimentos 
ancestrais e adaptabilidade moderna. É um testemunho de 
como práticas milenares, quando nutridas e protegidas, po-
dem florescer e oferecer soluções inestimáveis mesmo nos 
tempos atuais.

A interlocutora (1), o interlocutor (2), o interlocutor (3) e o 
interlocutor (4) representam vozes significativas na intersec-
ção de mundos distintos: a vasta e milenar sabedoria Indígena 
e o precisamente calibrado conhecimento médico ocidental.

A interlocutora (1), com sua visão sábia e equilibrada, 
reconhece os avanços da medicina ocidental e sua capaci-
dade de tratar problemas específicos, como condições que 
requerem intervenções cirúrgicas. No entanto, ela também 
visualiza um futuro em que os hospitais não sejam mera-
mente dominados por brancos jalecos e equipamentos 
avançados, mas também pelos coloridos mantos dos pajés, 
cuja presença poderia fornecer cura espiritual e conforto. 
Ela imagina um ambiente de cura híbrido, no qual as práticas 
medicinais se entrelaçam de forma harmoniosa.

O interlocutor (2), com sua paixão inabalável, defende a 
medicina tradicional Indígena, lamentando a simplificação e, 
em muitos casos, a ridicularização dessa pela medicina ociden-
tal. Ele anseia por um reconhecimento mais profundo das ricas 
tradições que sua cultura sustenta, longe de reduções simplis-



2
4

9
tas a “garrafadas” ou “chás”. Sua voz clama pela preservação e pela 
valorização da rica tapeçaria de saberes ancestrais.

O interlocutor (3), trazendo uma visão mais filosófica, lança luz 
sobre a compreensão holística da medicina tradicional Indígena 
que não só trata do corpo, mas também da alma, do espírito e do 
ambiente em que vivemos. Ele contrasta isso com a abordagem da 
medicina ocidental que, por vezes, se torna estreitamente focada 
na biologia, deixando de lado aspectos vitais da experiência hu-
mana. O interlocutor (3) propõe uma expansão do olhar da medici-
na ocidental, um mergulho mais profundo na essência da cura.

Já o interlocutor (4), com uma veia pragmática, sublinha o 
imenso potencial contido nas riquezas naturais da Amazônia. Ele 
enxerga os vastos campos de ervas e as densas florestas como 
bibliotecas vivas, prontas para serem descobertas e utilizadas 
tanto pela medicina tradicional Indígena quanto pela ocidental. 
O coro unificado dessas vozes sugere uma fusão promissora das 
duas medicinas, que transcenda barreiras e preconceitos. Eles 
vislumbram um futuro em que a cura seja uma jornada comparti-
lhada, em que o moderno e o ancestral se unam em harmonia para 
o bem-estar da humanidade.

A interlocutora (1), com sua vasta experiência e sua dedicação 
ao mundo da medicina tradicional Indígena, tornou-se uma refe-
rência em seu campo. É emblemático que, depois de tanto tempo, 
sua expertise tenha sido finalmente reconhecida e valorizada. Sua 
clínica é um testemunho tangível disso. O fluxo constante de pa-
cientes, vindos de cantos distantes do país e até mesmo do exte-
rior, reflete não apenas a eficácia de seu tratamento, mas também 
a crescente conscientização sobre os benefícios da medicina 
Indígena. Muitos desses pacientes, depois de experimentarem os 
limites da medicina ocidental, encontram alívio e cura nas mãos 
habilidosas da interlocutora (1).

O interlocutor (2), com sua devoção inabalável à tradição, 
mantém-se fiel às práticas ancestrais de cura. O respeito que tem 
pelo seu pai, um pajé, é evidente. Sua insatisfação com a socie-
dade é compreensível, dada a dicotomia observada em relação à 
medicina tradicional: enquanto práticas de cura orientais, como 
acupuntura, foram assimiladas e incorporadas ao SUS, a medicina 
tradicional Indígena, com milênios de existência, continua à mar-
gem, muitas vezes reduzida a superstições.

O interlocutor (3), com sua postura crítica e visionária, percebe 
uma desconexão entre o discurso e a prática, quando se trata de 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 8
2

5
0

reconhecimento e valorização dos saberes Indígenas. Seu 
compromisso o levou a estabelecer o Centro de Medicina 
Tradicional Indígena, uma iniciativa que busca salvaguardar e 
promover o rico legado da medicina Indígena, sem a interven-
ção ou supervisão de agências governamentais, garantindo, 
assim, sua autonomia e sua autenticidade.

O interlocutor (4), observando a situação no Amazonas, 
ressalta a necessidade urgente de integrar a medicina tradi-
cional Indígena no sistema oficial de saúde. Suas sugestões 
apontam para uma colaboração mais profunda entre as duas 
correntes médicas, permitindo que os benefícios de ambas 
sejam acessíveis a todos.

A mensagem subjacente de todas essas vozes é clara: a 
medicina tradicional Indígena, com sua riqueza e sua profun-
didade, merece um lugar de destaque no sistema de saúde 
– não apenas em termos de reconhecimento retórico, mas em 
ações palpáveis e sistemáticas que atestem sua importância 
e eficácia. É uma chamada para transcender as barreiras da 
incompreensão e do estigma e abraçar a sabedoria que tem 
nutrido gerações de povos Indígenas.

A medicina tradicional Indígena, profundamente enraizada 
nas culturas e tradições dos povos originários, desempe-
nha um papel inestimável não só para a saúde da população 
Indígena, mas também como um repositório de sabedoria 
ancestral. Essa prática sagrada, transmitida de geração em 
geração, é uma fusão harmoniosa de espiritualidade, botâni-
ca e compreensão profunda da natureza humana.

A interlocutora (1), com sua presença carismática e sua 
aura de sabedoria, é uma guardiã da herança cultural e medi-
cinal de sua comunidade. Sua voz, marcada pela paixão e pela 
urgência, ressoa como um chamado para acordar as gerações 
mais jovens que, seduzidas pelo apelo do mundo contem-
porâneo, estão se desconectando das raízes ancestrais. Ela 
vê, com pesar, a crescente desvalorização das tradições e o 
consequente desvanecimento de um patrimônio que tem o 
poder de curar, proteger e conectar.

Para a interlocutora (1), a relação entre o ser humano e a 
terra é sagrada, um pacto que deve ser preservado e hon-
rado. Ela fala com emoção sobre a maneira como as plantas 
crescem, não apenas como organismos biológicos, mas como 
seres vivos imbuídos de energia e propósito. A sustentabilida-



2
5

1
de, em sua visão, não é apenas uma tendência ou uma palavra da 
moda; é um modo de vida, uma prática de coexistência harmônica 
com o meio ambiente. Aqueles que cultivam plantas medicinais, 
em particular, devem fazê-lo com reverência, reconhecendo o 
papel vital que essas plantas desempenham no bem-estar da co-
munidade. Ela também se mostra frustrada com a ironia de nossa 
época: enquanto as pessoas correm freneticamente em busca de 
soluções medicinais em ambientes estéreis e comerciais, muitas 
vezes a resposta está bem diante de seus olhos. Pode ser uma 
planta esquecida no canto do quintal, uma erva que cresce abun-
dantemente na floresta ou uma receita passada de geração em 
geração. O que falta, de acordo com a interlocutora (1), é ter visão 
e abertura para reconhecer essas riquezas naturais.

Além de simplesmente defender o valor da medicina tradicional, 
a interlocutora (1) é um exemplo vivo de sua eficácia e sua impor-
tância. Através de suas palavras e ações, ela busca reavivar a chama 
do conhecimento ancestral, instigando tanto a comunidade Indíge-
na quanto a sociedade, em geral, a reconhecer, respeitar e revitali-
zar as práticas que têm sustentado a humanidade por milênios.

O interlocutor (2), uma figura respeitada e reconhecida em sua 
comunidade, contempla a medicina tradicional Indígena com um 
olhar que transcende fronteiras. Para ele, essa tradição ancestral 
não é apenas um legado cultural, mas um tesouro inestimável que 
carrega consigo a promessa de um bem-estar genuíno e susten-
tável. Com uma visão ampla e profunda, ele reconhece o imenso 
potencial dessa sabedoria em beneficiar não apenas os povos 
Indígenas, mas toda a humanidade.

Ao refletir sobre o passado, o interlocutor (2) destaca que, 
através das eras, inúmeros remédios e tratamentos que, hoje, são 
considerados padrão na medicina convencional têm suas raízes 
nas práticas e nos conhecimentos das comunidades Indígenas. E 
não são apenas os remédios, mas também os métodos de apli-
cação, as cerimônias e os rituais associados a essas práticas 
que mostram uma compreensão profunda da interconexão entre 
corpo, mente e natureza.

O interlocutor (2), frequentemente, cita exemplos de plantas e 
ervas que foram utilizadas por seus antepassados, por milênios, e 
que agora são ingredientes-chave em medicamentos modernos. 
Ele se orgulha de como a observação e a experimentação Indíge-
na, moldadas pela conexão íntima com a natureza, antecederam 
muitas descobertas científicas contemporâneas.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 8
2

5
2

Ao mergulhar nas reflexões do interlocutor (2), percebem-
-se uma paixão inabalável e uma preocupação profunda com 
a crescente desconexão da sociedade moderna em relação 
às sabedorias ancestrais. Ele vê a medicina tradicional Indí-
gena não apenas como um sistema de cura, mas como uma 
filosofia de vida intrinsecamente ligada à Terra, ao ambiente 
e ao cosmos. Para ele, a prática ancestral vai além da simples 
aplicação de ervas e remédios; é uma tapeçaria intrincada de 
rituais, cerimônias e conexões espirituais que nutrem tanto o 
corpo quanto a alma.

A melancolia do interlocutor (2) se acentua ao refletir 
sobre a crescente industrialização da medicina e a margina-
lização das práticas tradicionais em prol de abordagens mais 
comerciais e padronizadas. Ele lamenta que, em uma era de 
avanço tecnológico e inovação, as raízes profundas da me-
dicina ancestral estejam sendo esquecidas, substituídas por 
soluções rápidas e, muitas vezes, superficiais.

No entanto, apesar de sua tristeza, ele também carrega 
uma esperança resiliente. Acredita que, com o despertar da 
consciência global sobre a importância da sustentabilidade e 
do equilíbrio ecológico, chegará o momento em que as práti-
cas tradicionais e modernas se fundirão em uma abordagem 
sinérgica. Ele vê um horizonte no qual os médicos tradicionais 
e os cientistas colaboram, em que os laboratórios e os santu-
ários da natureza trabalham juntos, em busca de soluções de 
saúde mais integradas.

O interlocutor (2) imagina um mundo no qual os hospitais 
incorporam jardins medicinais cultivados com plantas tradi-
cionais, em que os rituais de cura são tão respeitados quanto 
os procedimentos cirúrgicos, e a espiritualidade e a ciência 
caminham lado a lado, enriquecendo-se mutuamente. Em sua 
visão, a coexistência de práticas antigas e novas levará a uma 
era de saúde verdadeiramente holística, em que o bem-es-
tar é alcançado não apenas física, mas também emocional, 
espiritual e ambientalmente. Em última análise, o sonho do 
interlocutor (2) é um testemunho da resiliência e da riqueza 
inestimável da medicina tradicional Indígena em um mundo 
em constante mudança. 

O interlocutor (3), uma liderança carismática e defensor 
fervoroso das tradições Indígenas, traz à tona uma realidade 
preocupante: a progressiva marginalização e a ameaçadora in-



2
5

3
visibilidade do vasto conhecimento tradicional Indígena. Ao obser-
var o cenário atual, ele percebe que, paradoxalmente, em uma era 
de crescente acesso à informação e à interconexão global, a rica 
sabedoria ancestral enfrenta riscos de diluição e esquecimento.

Ele comenta sobre as recentes políticas de saúde que, 
embora prometam progresso e bem-estar, muitas vezes negli-
genciam e até subestimam a riqueza das práticas tradicionais. O 
interlocutor (3) lamenta que, em muitas comunidades Indígenas, 
os jovens estejam se afastando de seus ancestrais e adotando 
abordagens modernas, esquecendo os ensinamentos dos pajés 
que, por gerações, foram os pilares da saúde e do bem-estar de 
seus povos. Nesses tempos de mudança, os pajés, que são ver-
dadeiros especialistas, historiadores orais e guardiões da medi-
cina tradicional, enfrentam o desafio de manter sua relevância. 
No entanto, o interlocutor (3), com seu espírito indomável, man-
tém a chama da esperança acesa. Ele fala com entusiasmo sobre 
um centro pioneiro de medicina tradicional Indígena localizado 
no coração do Amazonas. Esse centro não é apenas um santuá-
rio de conhecimento, mas também um espaço de capacitação e 
intercâmbio, onde a medicina tradicional é celebrada, estudada 
e compartilhada.

Em contraste, o interlocutor (4), com sua voz pausada e refle-
xiva, reforça a conexão intrínseca entre a medicina tradicional e 
a identidade Indígena. Para ele, cuidar do corpo e da alma usando 
os recursos da natureza não é apenas uma prática, mas uma filo-
sofia de vida. Ele narra histórias passadas de geração em geração, 
de como as ervas, rituais e os cânticos têm poderes curativos, 
não apenas para o corpo, mas também para a mente e o espíri-
to. Para o interlocutor (3), a medicina tradicional Indígena não é 
apenas uma forma de tratamento, mas a manifestação mais pura 
da cultura e da identidade Indígenas, uma ligação ancestral que 
reflete a harmonia entre o homem e a natureza. Ele sonha com um 
dia em que a sabedoria Indígena seja reconhecida e integrada em 
todas as esferas da sociedade, garantindo sua preservação e seu 
enriquecimento para as futuras gerações.

A medicina tradicional Indígena, um mosaico de práticas, ritu-
ais e conhecimentos acumulados ao longo de milhares de anos, 
é tida como o alicerce fundamental para a cultura e a saúde dos 
povos Indígenas. Mais do que meros remédios, ela representa uma 
profunda compreensão da interconexão entre o ser humano e a 
natureza. Cada erva, raiz ou ritual não é apenas uma ferramenta 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 8
2

5
4

terapêutica, mas uma expressão viva da história, da cosmolo-
gia e da espiritualidade desses povos.

Essa forma de medicina se baseia em uma abordagem 
holística do bem-estar, considerando não apenas o corpo 
físico, mas também a mente, o espírito e o ambiente em que a 
pessoa vive. Em muitas comunidades Indígenas, a saúde não 
é vista isoladamente, mas, sim, como parte integrante de um 
equilíbrio maior com o cosmos.

Ademais, o caráter sustentável das práticas Indígenas 
é digno de nota. Essas comunidades, em sua sabedoria 
ancestral, aprenderam a colher e utilizar os recursos da 
floresta, sem degradá-la, entendendo o valor da regenera-
ção e da coexistência harmônica. Eles não apenas curam 
seus corpos com a medicina tradicional, mas também per-
petuam uma relação respeitosa com o ambiente, garantin-
do que as gerações futuras também possam se beneficiar 
desses recursos.

Além disso, há uma intrínseca relação entre os rituais de 
cura e a coesão social das comunidades. As cerimônias e 
práticas de cura, muitas vezes, servem como momentos de 
união, de passagem de conhecimento e de fortalecimento 
dos laços comunitários.

Em um mundo cada vez mais globalizado e homogeneizado, 
a medicina tradicional Indígena emerge não apenas como um 
tesouro terapêutico, mas como um lembrete da riqueza da di-
versidade cultural e da importância de preservar e valorizar os 
saberes ancestrais. Há uma necessidade urgente de valorizar, 
preservar e transmitir esse conhecimento às futuras gerações.

Os especialistas Indígenas, ao abordarem a temática da 
medicina tradicional, proporcionam uma visão rica e multifa-
cetada, revelando uma complexa tapeçaria de experiências, 
desafios e aspirações.

A interlocutora (1), com seu comprometimento e sua 
paixão pela tradição, partilha dos desafios diários que en-
frenta. Embora receba auxílio da Secretaria Especial de Saúde 
Indígena (Sesai) em determinadas frentes, como transporte e 
logística, a realidade econômica de produzir remédios tradi-
cionais é um ônus que, muitas vezes, recai sobre seus om-
bros. Isso aponta para a necessidade de uma estrutura mais 
sólida e sustentável que possa garantir que tais práticas não 
se percam com o tempo, devido a barreiras financeiras.



2
5

5
O interlocutor (2), por sua vez, enaltece a sabedoria ancestral 

de se voltar para a natureza como a principal farmácia disponível. 
Ele vê a floresta, a água e a terra não apenas como recursos, mas 
como verdadeiros entes sagrados que possuem propriedades 
curativas. O interlocutor (2) destaca a importância do respeito e 
da conscientização na coleta e na manipulação desses recursos, 
entendendo que a natureza, quando tratada com reverência, ofe-
rece seus benefícios em abundância.

A perspectiva do interlocutor (3) é única e revela um equilíbrio 
entre autonomia e colaboração. Enquanto ele prioriza a indepen-
dência e evita parcerias que possam impor limitações à prática 
Indígena, ele também reconhece o valor inestimável de estabele-
cer diálogos construtivos com instituições, como universidades. 
Tais diálogos podem servir como pontes para o intercâmbio de 
conhecimento e o fortalecimento mútuo.

O interlocutor (4), com uma visão inovadora e progressista, 
destaca a sinergia entre o uso responsável dos recursos natu-
rais e o estabelecimento de parcerias estratégicas para ampliar 
o alcance e o reconhecimento da medicina Indígena. A ideia da 
criação de um viveiro de plantas medicinais exemplifica essa 
abordagem integrativa, combinando preservação com educação e 
disseminação. No cenário contemporâneo, no qual a modernidade 
frequentemente se choca com tradições seculares, a medicina 
Indígena surge como um emblema de resistência e sabedoria. 

A interlocutora (1), com sua vasta experiência e conexão 
profunda com a natureza, enfatiza a necessidade de proteger o 
ambiente. Ela acredita que, ao reavivar práticas ancestrais de cul-
tivo e manejo, é possível criar uma coexistência harmoniosa entre 
o homem e a terra. Suas palavras carregam o peso da experiência, 
de alguém que viu as consequências devastadoras da negligência 
e sonha com um futuro de equilíbrio e respeito mútuo.

O interlocutor (2), por sua vez, traz uma abordagem mais filo-
sófica ao debate. Para ele, a real valorização do legado Indígena 
começa com uma mudança no paradigma de pensamento. Ele 
defende que, para apreciar verdadeiramente a medicina Indí-
gena e seus benefícios, é necessário despir-se das influências 
coloniais que, por tanto tempo, marginalizaram e subestimaram 
as práticas tradicionais. O interlocutor (2) enxerga o futuro da 
medicina Indígena não apenas em termos de práticas, mas prin-
cipalmente na conscientização e no respeito aos princípios e 
valores Indígenas.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 8
2

5
6

O interlocutor (3), com seu espírito combativo e determi-
nado, destaca a importância da educação. Ele visualiza esco-
las e centros de aprendizado onde o conhecimento Indígena 
é transmitido com orgulho, paixão e autenticidade. Acredita 
que, ao equipar as gerações mais jovens com uma compreen-
são profunda de suas raízes, elas se tornarão defensoras ina-
baláveis das tradições, garantindo, assim, sua continuidade.

O interlocutor (4), sempre atento às nuances e tendên-
cias do mundo exterior, vê a colaboração como chave. Para 
ele, formar alianças com organizações e instituições exter-
nas pode ser a ponte que levará a medicina Indígena a um 
público mais amplo, garantindo seu lugar nos sistemas de 
saúde modernos. Através dessas parcerias, ele espera que a 
medicina tradicional receba o reconhecimento e a validação 
que merece.

Cada um desses líderes, com sua visão única, traça um ca-
minho distinto para o futuro da medicina Indígena. Mas todos 
eles compartilham um sentimento comum: a paixão ardente 
por proteger, valorizar e disseminar um patrimônio que tem 
sido a espinha dorsal de suas comunidades, por gerações. Em 
meio a debates e propostas, uma certeza emerge: a medici-
na tradicional Indígena não é apenas uma prática, mas uma 
herança viva, pulsante e essencial para o bem-estar coletivo 
da humanidade.

Referências

BASTOS, Liliana Cabral; BIAR, Liana de Andrade. Análise de 
narrativa e práticas de entendimento da vida social. DELTA: 
Documentação e Estudos em Linguística Teórica e Aplicada. 
ISSN 1678-460X, v. 31, n. 4, 2015.  

BRASIL. Ministério da Saúde. Secretária Especial de Saúde 
Indígena. Dados da Imunização de Indígenas Contra a Covid-19. 
Acesso em: Imunização Indígena | COVID19 (saude.gov.br). 

BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria de Atenção a saú-
de. Departamento de Atenção Básica. Práticas integrativas e 
Complementares: Plantas Medicinais e Fitoterapia na Atenção 
Básica/ Ministério da Saúde. Secretaria de Atenção a Saúde. 
Departamento de Atenção Básica. - Brasília: 2012.  



2
5

7
BRASIL. Ministério da Saúde. Política Nacional de Medicina 

Natural e Práticas Complementares - PMNPC. Disponível em: http://
bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/ResumoExecutivoMedNa-
tPratCompl140205 2.pdf

BRASIL. Ministério da Saúde. Política Nacional de Práticas In-
tegrativas e Complementares (PNPIC) no Sistema Único de Saúde. 
Disponível em: https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/pnpic.
pdf. Acesso em: nov. 2019.  

BRASIL. Ministério da Saúde. Política e Programa Nacional de 
Plantas Medicinais e Fitoterápicos – Ministério da Saúde, Secreta-
ria de Ciência, Tecnologia e Insumos Estratégicos, Departamento 
de Assistência Farmacêutica. Brasília: Ministério da Saúde, 2016. 

BUCHILLET, Dominique (org). Medicinas Tradicionais e Medi-
cina Ocidental na Amazônia. Belém, MPEG/CNPq/SCT/PR/CEJUP/
UEP,1991. 

FERREIRA, Luciane Ouriques. A emergência da medicina tradi-
cional Indígena no campo das políticas públicas. História, Ciên-
cias, Saúde – Manguinhos, Rio de Janeiro, v.20, n.1, jan.-mar. 2013, 
p.203-219.  

FUNDAÇÃO NACIONAL DA SAÚDE (FUNASA). Medicina Tradicional 
Indígena em Contextos. In: I REUNIÃO DE MONITORAMENTO. Proje-
to Vigi-Sus II – Saúde Indígena. Brasília, 2007.  Anais [...]. Brasília, 
2007. Disponível em: https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/
pf0000220588. Acesso em: nov. 2019.

SANTOS, Arnieli Viriato dos; SOUZA, Janaina Feliciana Oliveira 
de. Saberes e práticas tradicionais Indígenas: Relatos e vivências 
de especialistas Indígenas. Boa Vista: Universidade Federal de 
Roraima, Instituto Insikiran de Formação Superior Indígena, Curso 
de Graduação em Gestão em Saúde Coletiva Indígena, 2021.

 





Capítulo 9

UMA EXPERIÊNCIA 
NO CAMPO DA SAÚDE 
COLETIVA COM 
INDÍGENAS WARAO  
E EÑEPÁ



BRENO CAÍQUE DA SILVA MONTEIRO. 
Pertencente ao Povo Macuxi, 
tem bacharelado em Gestão 

em Saúde Coletiva Indígena, pela 
UFRR, é especialista em Saúde Digi-
tal, pela UFG, e pesquisador inde-
pendente no Núcleo de Estudos de 
Agroecologia e Segurança Alimentar 
Nutricional (Neasan).

LUÍS FELIPE PAES DE ALMEIDA. 
Professor do curso de Gestão Ter-
ritorial Indígena, Instituto Insikiran 

de Formação Superior Indígena, UFRR, 
é coordenador do Núcleo de Estudos 
de Agroecologia e Segurança Alimentar 
Nutricional (Neasan). 



2
6

1
Introdução

No Brasil, o fluxo migratório transnacional numericamente 
mais significativo é o de venezuelanos, com mais de 527,648 
refugiados e migrantes venezuelanos com autorização de 

residência no Brasil (RFV, 2024). O caminho mais comum desses 
migrantes é pela fronteira norte do estado de Roraima, passando 
pela cidade de Pacaraima. Crises e conflitos recentes em diversos 
países levaram ao deslocamento forçado de populações devido 
às perseguições políticas, à violência ou a violações de direitos 
humanos. O crescente número de pessoas afetadas pelo desloca-
mento forçado evidencia uma preocupação de saúde pública nos 
países que abrigam essas populações.

Este trabalho é um diagnóstico situacional realizado de 2017 
a 2018, no Centro de Referência ao Imigrante (CRI) em Boa Vista 
(RR), situado no Ginásio Poliesportivo Ottomar de Sousa Pinto, no 
Bairro Pintolândia. Nesse local, estão abrigadas duas etnias, os 
Warao e os Eñepá, oriundos da Venezuela e afetados pela crise 
política e econômica. Foram analisados o planejamento em saúde 
e suas estratégias de intervenção influenciadas pelo tripé de 
ações da epidemiologia; a política; o planejamento e a gestão em 
saúde; e, também, a promoção da saúde no abrigo. Vale ressaltar 
as especificidades existentes no abrigo, tais como a presença 
de organizações não governamentais humanitárias apoiando a 
gestão, que busca ser de  forma coletiva, preservando as hetero-
geneidades culturais.

O Povo Warao

Os dados arqueológicos demonstram que os Warao possu-
íam territorialidade e mobilidade fluida, baseando-se em 
informações sobre os padrões de enterramento de mortos 

Warao e influências linguísticas aruaque e caribe. Esse processo 
foi resultante das convivências e trocas estabelecidas entre os 
vários grupos que, no curso do tempo, se estabeleceram no delta 
do Rio Orinoco (Botelho; Ramos; Tarragó, 2017).

Os Warao, conhecidos como o Povo da Água e por serem óti-
mos construtores de canoas, originalmente se alimentavam da 
caça e da coleta e se deslocavam sazonalmente pelo território, 
além disso, navegavam pelas águas do Orinoco. A sedentarização 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 9
2

6
2

de grupos Warao teria ocorrido como resultado das relações 
de trocas com outras populações caribenhas, que dispunham 
de horticultura mais sofisticada e de conhecimentos sobre 
as formas de processamento da mandioca. Esse processo de 
adaptação dos Warao  e incorporação da agricultura teria se 
dado na periferia do delta do Orinoco, nas Guianas Holandesa 
e Britânica. Também teria provido das trocas e da convivência 
com demais grupos caribenhos o conhecimento do Warao 
acerca da construção de canoas (García Castro, 2000).

Quanto à cultura dos Warao, García Castro (2000) escreve 
que são pescadores e coletores, no entanto, há mais de 70 
anos tornaram-se também horticultores, cujas comunidades 
palafitas e atividades de subsistência se situam tradicional-
mente nas zonas ribeirinhas (fluvial/marítimas) e úmidas, tais 
como os pântanos, os mangues e as partes inundadas do 
deltaico. No entanto, a economia sempre esteve voltada para 
a pesca.  

 O Povo Eñepá

Os Eñepá habitam os alcances médios e superiores de 
certos afluentes da margem direita (Suapure Manapire, 
Chavirapa, Cuchivero, Guaniamo) do Rio Orinoco médio, 

com a distribuição dos povos Indígenas no território da Vene-
zuela (Henley, 1982).

Panare é uma língua Karib, falada por 3.000 a 4.000 pes-
soas no Estado de Bolívar, no sul da Venezuela. Sua principal 
área é ao sul da cidade de Caicara de Orinoco, ao sul do Rio 
Orinoco. O autônimo, ou seja, forma como o povo se autode-
nomina, é eñepá, que tem vários sentidos dependendo do 
contexto, incluindo “pessoas”, “Indígenas” e “Panare-pesso-
as”. Eñepá é a designação da palavra para “amigo” ou “aliado” 
na língua dos vizinhos de grupos Indígenas na Venezuela 
(Henley, 1982).

Eles estão espalhados por cerca de 20.000 km2, mas essa 
área é também amplamente colonizada por não Indígenas. A 
evidência disponível sugere que a população de Eñepá tem 
aumentado rapidamente (Henley, 1982). O modo como refe-
rem-se a si mesmos indica que formam unidades endogâ-
micas, com estrutura social relativamente igualitária, sendo 



2
6

3

a liderança em cada comunidade exercida pelo mais velho, um 
Aidamo, que é uma posição social hereditária e vitalícia à figura 
masculina e à chefia de um grupo familiar formador da comunida-
de – ou seja, o sogro. (Botelho; Ramos; Tarragó, 2017).

Legislação referente à imigração e ao refúgio

O Brasil é signatário da Convenção de Genebra, de 1951, e do 
Protocolo que o modificou, de 1967. Internamente, o Brasil 
implementou, em 1997, a Lei no 9.474, sobre refúgio. Esses 

instrumentos definem como o Estado brasileiro deve atuar em ca-
sos de solicitação de refúgio. A lei de migração, Lei no 13.445/2017 
estabelece os direitos e deveres do imigrante e visitante no Brasil.

Refugiado é a pessoa que “receando com razão ser perseguida 
em virtude da sua raça, religião, nacionalidade, filiação em certo 
grupo social ou das suas opiniões políticas, se encontre fora do país 
de que tem a nacionalidade e não possa ou, em virtude daquele re-
ceio, não queira pedir a proteção daquele país” (Convenção relativa 
ao Estatuto dos Refugiados, art. 1º - A, nº 2, de 1951, com as altera-
ções introduzidas pelo Protocolo de 1967). (OIM, 2009). 

Figura 1 - Distribuição dos povos Indígenas no território venezuelano

Fonte: Brasil, Secretaria Especial de Saúde Indígena, 2020b.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 9
2

6
4

A partir do segundo semestre de 2016, momento que marca 
o agravamento da crise na Venezuela, o processo de desloca-
mento de venezuelanos(as) para o Brasil se intensificou. Em 
2014, tratava-se de pouco mais de 30 Indígenas Warao.  Entre o 
final de 2016 e o início de 2017, já se somavam 600 pessoas; em 
março de 2018, eram cerca de 1.200; e, em dezembro de 2020, a 
estimativa era de aproximadamente 3.300 Indígenas Warao vi-
vendo no Brasil (Acnur, 2024). Esse fluxo conta com a presença 
de mais de 10 mil Indígenas pertencentes a diferentes povos, 
como os Warao, os Taurepang, os Kariña, os Eñepá e os Wayúu; 
em sua maioria com o status legal de solicitantes da condição 
de refugiado. Os Warao representam 66,28% desse contingente 
de Indígenas deslocados (Acnur, 2024).

Ante a pressão migratória sobre a região, pouco desen-
volvida e precária na disponibilidade de serviços públicos de 
atenção social, principalmente os de saúde, o Brasil respondeu 
com a implementação da Operação Acolhida (Brasil, 2018), 
cujas funções precípuas são as de organização e regularização 
do fluxo migratório, primeiro acolhimento e redistribuição de 
migrantes e refugiados pelo território nacional. 

Infraestrutura do abrigo CRI-Pintolândia

O primeiro abrigo na cidade de Boa Vista (RR) foi imple-
mentado em um ginásio poliesportivo no Bairro Pin-
tolândia, em 2016, denominado de Centro de Referên-

cia ao Imigrante (CRI), por determinação judicial. Na época, o 
abrigo improvisado dispunha de uma quadra coberta com um 
amplo terreno ao redor, dois banheiros masculinos e dois fe-
mininos, um pequeno depósito e, ao lado, outro onde funcio-
nava uma lanchonete na qual eram preparadas as refeições, 
com apoio das organizações humanitárias.

O abrigo foi ocupado, no final de dezembro de 2016 (Bran-
dão, 2017), por 157 pessoas, sendo 52 crianças (Figura 2). A 
partir de 2017, algumas mudanças começaram a ser imple-
mentadas, começando pelo gerenciamento, realizado de 
forma compartilhada entre órgãos do Governo do estado de 
Roraima (Coordenadoria Estadual de Defesa Civil e Secretaria 
do Trabalho e Bem-Estar Social – Setrabes); Organizações Não 
Governamentais; Organizações Internacionais (OI) do sistema 



2
6

5
Figura 2 – Abrigo Pintolândia, em Boa Vista (RR) 

Fonte: Acervo pessoal Breno Caíque da Silva Monteiro.

Figura 3 – Barracas no abrigo Pintolândia, em Boa Vista (RR)

Fonte: Acervo pessoal Breno Caíque da Silva Monteiro.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 9
2

6
6

ONU, como Alto Comissariado da ONU para Refugiados (Acnur), 
Fundo de População das Nações Unidas (UNFPA), Organização 
Internacional para as Migrações (OIM) e, principalmente, pela 
Fraternidade Federação Humanitária Internacional, organização 
religiosa ligada a ações beneficentes em vários países, que 
atua na gestão do abrigo desde o início da migração, em 2016.    

Em 2017, foram construídos redários na parte interna do 
abrigo e, na parte externa, foram montadas barracas cedi-
das pela Acnur (Figura 3). O ginásio não tinha estrutura para 
suportar a grande quantidade de pessoas lá abrigadas, em 
torno de 500 pessoas, entre Indígenas Warao e Eñepá, sendo 
a maioria da etnia Warao.

As barracas amenizaram a superlotação interna do abrigo, 
porém houve reclamações devido ao fato de serem abafadas 
durante a noite, prejudicando o sono noturno.

Um dos grandes problemas do abrigo era a falta de banhei-
ros adequados (Figura 4). Os vestiários masculino e feminino 
não supriam as necessidades, devido à grande quantidade de 
pessoas, e, também, pelo fato dos vestiários estarem danifi-
cados. Os dejetos eram canalizados para uma fossa que não 
suportava a grande quantidade de pessoas utilizando dia-
riamente os banheiros, causando o vazamento de esgoto e 
sendo necessário recolhimento diário da Companhia de Águas 
e Esgotos de Roraima (CAER) para esvaziamento da fossa. As 
condições sanitárias eram preocupantes, causando um imenso 
desconforto para todos, além da contaminação dos moradores, 
frequentadores e pessoas que trabalhavam no abrigo.

O preparo da alimentação era realizado numa cozinha im-
provisada, onde os próprios Indígenas preparavam e serviam 
o alimento sob a orientação e o controle de quantidades de 
um membro da fraternidade (Figura 5).

Com o contínuo fluxo de migração de Indígenas e não 
Indígenas da Venezuela, a situação de precariedade e vulne-
rabilidade levou à piora das condições locais de infraestrutu-
ra devido, principalmente, ao aumento da população. Dessa 
maneira, em 2018, o abrigo passou a ser controlado pela 
Operação Acolhida, do Exército brasileiro, representando o 
Ministério da Defesa do Governo Federal, com o nome de Abri-
go do Pintolândia.

A liberdade de movimentação dos migrantes no abrigo 
possuía restrições, com horário de entrada e saída, sendo 



2
6

7
Figura 4 – Banheiros precários no Abrigo Pintolândia, em Boa Vista (RR)

Fonte: Acervo pessoal Breno Caíque da Silva Monteiro.

Figura 5 – Abrigo Pintolândia, em Boa Vista (RR)

Fonte: Acervo pessoal Breno Caíque da Silva Monteiro.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 9
2

6
8

a abertura dos portões feita a partir das 6h da manhã e o 
fechamento, às 20h. Os moradores do abrigo possuíam uma 
carteira de identificação que comprovava o seu direito de 
utilizar o espaço para morada. A segurança era feita por uma 
viatura da Polícia Militar que ficava no estacionamento do 
ginásio. A dinâmica diária do abrigo obedecia a regras inter-
nas que deviam ser seguidas pelas pessoas que se encon-
travam no local. De acordo com uma das lideranças Warao, 
existem cinco regras que devem ser obedecidas por todos: 
a) organizar o local; b) não utilizar bebidas alcoólicas; c) não 
usar drogas; d) não brigar; e) não sair na rua com crianças. O 
processo decisório era feito por meio de reuniões entre as 
lideranças Warao, conhecidos como Aidamos, e membros das 
organizações humanitárias e da Operação Acolhida. 

Em 2018, foram observadas muitas mudanças no que se 
refere à estrutura do abrigo. Houve a instalação de três con-
têineres na entrada do abrigo, juntamente  com a construção 
de ampliação da altura do muro que circundava o ginásio. Cada 
contêiner pertencia a uma das instituições:  Secretaria do Tra-
balho e Bem-Estar Social (Setrabes), Alto Comissariado Nações 
Unidas para Refugiados (Acnur) e Fraternidade Internacional, e 
Operação Acolhida, do Exército brasileiro. Quanto às melhorias, 
o abrigo contava com vários banheiros ligados à rede de esgo-
to que foram construídos atrás do ginásio, não havendo mais 
o transbordamento da fossa. Até 2021, o abrigo era coordena-
do de forma compartilhada entre: órgãos do Governo Federal 
(Exército); Ministério da Defesa e Distrito Sanitário Especial de 
Saúde Indígena (DSEIs);  estado de Roraima (Coordenadoria 
Estadual de Defesa Civil e Secretaria do Trabalho e Bem-Estar 
Social – Setrabes); Prefeitura de Boa Vista; Organizações Não 
Governamentais; Organizações Internacionais, como Alto Co-
missariado da ONU para Refugiados (Acnur), Fundo de Popu-
lação das Nações Unidas (UNFPA), Organização Internacional 
para as Migrações (OIM), entre outras. No ano de 2022, houve 
ameaça de desocupação do ginásio, com pedido de saída dos 
Indígenas para abrigo específico denominado Waraotuma a 
Tuaranoko, porém parte dos Indígenas continuou no abrigo 
sob pressão constante para que saíssem do local. Contrários 
à decisão e alegando não terem sido consultados, os cerca de 
292 Indígenas estão sendo ameaçados com intimidações e até 
agressões ao sair do espaço (Rodrigues, 2022). 



2
6

9
Diagnóstico dos problemas  
de saúde encontrados

Vários estudos no mundo observaram que uma elevada pre-
valência de insegurança alimentar entre refugiados varia 
entre 70% e 91% (McKay; Haines; Dunn, 2019; Nunnery; Dha-

rod, 2017; Ghattas et al., 2014). Esses estudos salientam que a in-
segurança alimentar é relativamente comum entre os refugiados, 
sendo predominante em migrantes e refugiados recentes, mesmo 
em países mais ricos (Al-Kharabsheh et al., 2020). Outros fato-
res que podem proporcionar insegurança alimentar são o maior 
consumo de alimentos industrializados e o menor consumo de 
alimentos frescos e nutritivos. Além disso, não ter acesso aos ali-
mentos tradicionais e não ter condições de produzir seu alimento, 
somados à situação de depender de doações de alimentos (com 
as quais não é possível fazer escolhas alimentares), tornam essas 
populações vulneráveis no acesso a uma alimentação saudável.

A maioria dos problemas de saúde observados eram reflexos 
da precária infraestrutura do abrigo, falta de higiene, saneamen-
to básico, insegurança alimentar e de falta de perspectivas de 
inclusão social. Inicialmente, alguns médicos estrangeiros faziam 
o atendimento como voluntários, mas a maioria dos Indígenas não 
possuía documentação para emitir o cartão do SUS e isso acabou 
se tornando um empecilho para a retirada de medicamentos na 
rede pública.

	 Os riscos à saúde são vários por causa da precária estru-
tura, do lixo doméstico, da alimentação não saudável, da presença 
de insetos e outros animais transmissores de doenças. A maioria 
dos Indígenas são crianças que estão em estado de vulnerabilida-
de e são mais suscetíveis a infecções relativas a esses problemas. 
Muitas crianças adoecem e ficam com febre, desenvolvem pneu-
monia e há casos de desnutrição infantil. Durante esse período, 
foi observado que muitas crianças apareciam no contêiner com 
febre e diarreia, devido à alimentação inadequada, pelo modo de 
preparo e o costume de comer utilizando as mãos, o que implicava 
maior risco de se contaminarem.

	 Uma das dificuldades de saúde das mulheres Indígenas é 
fazer  os exames de pré-natal e o atendimento odontológico, pois, 
no período em que os DSEIs prestavam apoio à saúde dos Indíge-
nas migrantes, não existiam estruturas mínimas para esses cuida-
dos de saúde primária.  Na realização de uma busca ativa dentro 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 9
2

7
0

do abrigo, foi verificado um total de 15 gestantes de um mês 
a sete meses de gestação, em 2017. Nesse período, tivemos a 
oportunidade de auxiliar mulheres para fazer o cartão do SUS 
e marcar consulta na unidade básica para dar início ao pré-
-natal, levando-as, de duas em duas, às unidades de saúde no 
Bairro Pintolândia.

Os DSEIs Leste de Roraima e Yanomami atendiam pacien-
tes todas as quartas-feiras, das 9h às 12h, com atendimento 
médico geral, pesagem, triagem e encaminhamento. Alguns 
médicos voluntários das organizações trabalhavam nos fins 
de semana e, quando a situação era mais delicada, eles leva-
vam o paciente ao hospital mais próximo e o acompanhavam 
até sua convalescência.

Ações de saúde desenvolvidas

AFraternidade Internacional estava articulando diversas 
ações para promover a melhoria das condições de saú-
de no abrigo, organizando atividades com as crianças 

e providenciando transporte para o acesso ao atendimento 
de saúde, todos os dias, pelo fato de aparecerem crianças, 
jovens e adultos doentes devido às condições climáticas, à 
insegurança alimentar e à falta de higiene.

Diante desses fatos, criamos um cartaz de prevenção, com 
o objetivo de incentivar as crianças a lavar as mãos antes das 
refeições, para reduzir o alto índice de infecções. O cartaz 
foi produzido na língua Warao e em espanhol e colocado nas 
paredes próximas das pias, dos banheiros, na escola para que 
de forma coletiva as atividades de promoção de saúde pos-
sam gerar um hábito diário no abrigo (Figura 6). 

Por fim, realizamos uma reunião para mostrar os malefícios 
dos alimentos que se consomem diariamente dentro do abrigo, 
principalmente os processados e ultraprocessados. A atividade 
ocorreu dentro da escola improvisada no abrigo, com crianças 
na faixa etária de 7 a 15 anos de idade. No primeiro momento, 
explicamos sobre o consumo desses alimentos e o que eles 
poderiam causar na nossa saúde. Para facilitar o entendimento, 
tivemos o apoio de um membro da Fraternidade que traduzia 
para a língua espanhola, que era mais compreendida. Após a 
aula sobre os malefícios desses alimentos, aplicamos a brin-



2
7

1

cadeira do Semáforo Nutricional, explicando a classificação dos 
alimentos em vermelho (evitar consumir), amarelo (consumir mode-
radamente) e verde (consumir preferencialmente). 

Fizemos perguntas sobre quais alimentos estavam comendo 
e, infelizmente, os principais alimentos eram salsicha, refrige-
rante e biscoito recheado, que são alimentos ultraprocessados,  
industrializados e encontrados facilmente. Em seguida, pedimos 
para que eles desenhassem os alimentos que eles consumiam em 
suas comunidades, na Venezuela, e foram revelados desenhos de 
pescados, caça, mandioca, frutas da floresta e animais, com uma 
grande diversidade de comida que, aqui, não possuem. 

Implantação de horta medicinal

O  objetivo da horta foi propiciar um espaço de atividades 
com intuito de valorizar alimentação saudável dentro do 
abrigo, sem o uso de agrotóxicos,  servir como um espaço 

de educação alimentar e para praticar agricultura, comparando os 
meios de plantação agroecológicos com o manejo tradicional dos 
Indígenas. Os principais públicos pensados para participar seriam 
as crianças, os jovens e adultos. Destarte, grande parte do público 

Figura 6 – Cartaz de Promoção e Educação em Saúde

Fonte: Acervo pessoal Breno Caíque da Silva Monteiro.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 9
2

7
2

era de crianças e adolescentes de todas as idades. Os mais 
velhos e professores utilizam o espaço de horta para aulas de 
roça. O primeiro passo foi visualizar o local ideal para dar iní-
cio à horta, em uma área onde muitos Indígenas faziam fogo 
para preparar suas refeições – o solo estava muito compac-
tado e com restos de lixo e carvão, diante da realização diária 
de fogareiros com madeira coletada na cidade. O segundo 
passo foi cercar o local com bambu e arame liso, para acesso 
controlado de crianças e outras pessoas. Depois de preparar 
os berços para o plantio, fomos buscar mudas de bananas na 
Embrapa - RR, para começar o plantio com a ajuda de jovens 
Warao e os adultos ficaram responsáveis por cavar os bura-
cos para plantar as mudas (Figura 7).

A horta foi planejada em sistema agroflorestal, com o 
plantio de bastantes espécies e aproveitando os espaços 
para as plantas medicinais e aromáticas, em virtude da gran-
de demanda por essas plantas, por parte dos Indígenas. As 
mudas e os adubos orgânicos foram cedidos pela Embrapa 
(RR), e o viveiro, pelo Instituto Insikiran (UFRR), com apoio da 
organização Fraternidade Sem Fronteiras, na organização de 
cursos e na aquisição de sementes crioulas.

Dentro da horta, há uma área reservada para fazer com-
postagem com os restos de alimentos que são desperdiça-
dos no abrigo. Esse espaço contribuiu, de certa forma, para 
que os adultos tivessem uma atividade prazerosa de cuidado 
com as plantas. Alguns dos que trabalhavam na horta pos-
suíam roças na Venezuela, chamadas conucos. O Sr. Marceli-
no, que é Aidamo no abrigo, relatou que plantava mandioca, 
frutas como banana,  manga e laranja, além de verduras e 
legumes. Relatou, também, que sentia saudade de fazer essa 
atividade em sua roça.

Plantamos diversos alimentos como bananas, melão, 
abóbora, macaxeira, feijão, tomate, mamão e muitos outros, 
com o intuito de promover educação alimentar e incentivar 
alimentação saudável e orgânica para as crianças do abrigo.

Com o andamento da horta, foi possível realizar aulas com 
as crianças sobre alimentação saudável (Figura 8) e usar o 
espaço para brincadeiras e atividades tais como irrigação da 
horta e limpeza dos canteiros. Porém, como a horta era pe-
quena em relação às demandas do abrigo, optou-se por fazer 
horta medicinal agroflorestal.



Figura 7 – Início da horta, em 2017, no local das fogueiras no Abrigo Pintolândia, em 
Boa Vista (RR)

Fonte: Acervo pessoal Breno Caíque da Silva Monteiro.

Figura 8 – Aula sobre segurança alimentar e nutricional com as crianças dentro da escola 
improvisada pelos professores Warao

Fonte: Acervo pessoal Breno Caíque da Silva Monteiro.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 9
2

7
4

Criamos canteiros de plantas medicinais dentro da horta 
(Figuras 9 e 10), consorciados com as bananeiras, e incenti-
vamos o uso de chás para uma medicação mais natural, com 
remédios caseiros,  praticando os saberes tradicionais dos 
Indígenas, melhorando sua qualidade de vida e sua saúde no 
abrigo. As mulheres Warao faziam chás, banhos e pomadas, 
além de temperos para alimentação, fornecendo perspecti-
vas sobre a alimentação saudável. Essa ação buscou forta-
lecer, entre eles mesmos, as práticas de cura de cada povo e 
repassar esse conhecimento para os jovens.

Em 2018, levamos os Indígenas que participaram da cria-
ção da horta do abrigo Pintolândia para conhecerem o Insti-
tuto Insikiran e seu viveiro de mudas (Figura 11).

Ações de educação em saúde

F oi implementado o Plano de Formação Continuada “NOS-
SOS SABERES”, construído em conjunto com os educa-
dores e artesãos Indígenas das etnias Warao e Eñepá. 

Figura 9 – Canteiros de plantas medicinais

Fonte: Acervo pessoal Breno Caíque da Silva Monteiro.



2
7

5
Figura 10 – Resultados da horta

Fonte: Acervo pessoal Breno Caíque da Silva Monteiro.

Fonte: Acervo pessoal Breno Caíque da Silva Monteiro.

Figura 11 – Visita ao Instituto Insikiran, 2018



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 9
2

7
6

O intuito do plano era manter uma formação nas ações de 
educação e cultura para os Indígenas do abrigo. Foram esco-
lhidos temas importantes para serem abordados no contexto 
do abrigo, organizados em cinco módulos: Educação, Saúde e 
Higiene, História, Direito e Economia. Cada módulo foi subdi-
vidido em quatro subtemas a serem trabalhados ao longo de 
seis meses. No módulo de Saúde e Higiene, foram discutidos 
os problemas de saúde encontrados no abrigo e as possíveis 
soluções para superá-los. Entre os problemas recorrentes, 
estavam a alimentação e seu modo de preparo, as condições 
sanitárias e a gestão dos dejetos.

Conclusões

Inicialmente, existia falta de diálogo entre as esferas 
municipal e estadual, com relação a compartilhar as res-
ponsabilidades do Abrigo Pintolândia. Se, por um lado, os 

poderes executivos não respondiam à crise migratória em 
Roraima, que implicavam uma série de violações aos direitos 
humanos dos migrantes Indígenas, o papel da sociedade 
civil ganhou destaque positivo no processo de gestão do 
abrigamento. Os voluntários da época foram primordiais 
na ajuda humanitária aos povos Indígenas, na arrecadação 
de itens básicos de alimentação, saúde, higiene e cuidado, 
embora insuficientes devido à alta demanda. O papel dos 
atores sociais envolvidos foi vital no acolhimento dessas 
pessoas. Foi observada a situação de insegurança alimen-
tar e a violação do Direito Humano à Alimentação Adequada 
desses povos na fase inicial de estabelecimento do abrigo. 
O fato de não terem acesso aos alimentos tradicionais nem 
condições de produzir seu alimento e a situação de depen-
der de doações de alimentos (com as quais não é possível 
fazer escolhas alimentares) tornaram essas populações vul-
neráveis no acesso à alimentação e  aumentaram o consumo 
de alimentos processados e ultraprocessados. Como estra-
tégia para reduzir a insegurança alimentar, é necessário ava-
liar as ações implementadas junto à população refugiada. É 
fundamental que se pense em estratégias de capacitação e 
educação alimentar e nutricional, como aulas de agricultura 
urbana e fortalecimento das comidas tradicionais. Conside-



2
7

7
rando a falta de continuidade das ações e de avaliações pós-
-intervenções dos órgãos de ajuda humanitária, não é possível 
avaliar a eficácia dessas ações para a segurança alimentar dos 
refugiados migrantes.

Destacamos a insegurança alimentar como o grande vetor 
de enfermidades junto aos Indígenas no abrigo, principalmen-
te às crianças Warao, que eram em maior número. No entanto, 
a insegurança alimentar ainda é constante para os refugiados 
que vivem em abrigos, com consequente vulnerabilidade social, 
falta de acesso à renda, estruturas precárias de higiene e maior 
propensão a doenças crônicas, em alguns casos, doenças inca-
pacitantes, tornando essas populações principalmente depen-
dentes de ajuda humanitária. Mais estudos são necessários para 
ampliar as estratégias de prevenção e promoção da saúde junto 
às populações refugiadas, bem como a revisão das políticas de 
acolhimento de refugiados e requerentes de asilo, consideran-
do o processo de adaptação aos hábitos, costumes do país de 
reassentamento e estratégias de educação alimentar nutricio-
nal, valorizando, também, o respeito às tradições e práticas da 
cultura alimentar Indígena.

A saúde, num contexto de abrigo, é um desafio, devido à adap-
tação a esse novo contexto, totalmente diferente de seus terri-
tórios originais, na Venezuela. A falta de perspectivas e o estra-
nhamento em relação a novos hábitos alimentares, de recreação, 
moradia e higiene prejudicam a saúde mental. As ameaças con-
tinuam, e desde a saída da operação Acolhida, os Indígenas são 
ameaçados para se deslocarem do antigo abrigo por estruturas 
do estado brasileiro. Atualmente os Indígenas estão sendo força-
dos a se deslocar do abrigo Pintolândia, que hoje é considerado 
uma comunidade espontânea autogestionado Yakera Ine. 

Referências

ALTO COMISSARIADO DAS NAÇÕES UNIDAS  PARA OS REFUGIADOS 
NO BRASIL (ACNUR BRASIL). Convenção de 1951. Disponível em: https://
www.acnur.org/br/convencao-de-1951. Acesso em: 23 nov. 2020.

AL-KHARABSHEH, Lina et al. Household food insecurity and as-
sociated socio-economic factors among recent Syrian refugees 
in two Canadian cities, Border Crossing. London, UK, v. 10, n. 2, pp. 
203–214, 2020. doi: 10.33182/bc.v10i2.1161.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 9
2

7
8

BOTELHO, Emília; RAMOS, Luciana; TARRAGÓ, Eduardo. Pare-
cer Técnico no 208/2017/SEAP/6aC- CR/PFDC. Brasília: Minis-
tério Público Federal, 2017.

BRANDÃO, Inaê. Venezuelanos dormem no chão e dividem 
abrigo improvisado. G1. 5 jan. 2017.  Disponível em: http://g1.
globo.com/rr/roraima/noticia/2017/01/venezuelanos-dormem-
-no-chao-e-dividem-abrigo-improvisado-em-rr.html. Acesso 
em: 23 nov. 2020.

BRASIL. Operação Acolhida. Disponível em: https://www.
gov.br/acolhida/base-legal/. Acesso em: 23 nov. 2020.

DE RUDDER, E. A. Maury Chantal. Guia Compacto das plan-
tas medicinais. São Paulo: Rideel, 2002. 

FRATERNIDADE INTERNACIONAL – Federação Humanitária 
Internacional. Missões Humanitárias. Disponível em: https://
www.fraterinternacional.org/. Acesso em: 23 nov. 2020.

GARCÍA CASTRO, Alvaro Antonio. Mendicidad Indígena: Los 
Warao Urbanos. In: Boletín Antropológico, Centro de Investi-
gaciones Etnológicas. Museo Arqueológico, Universidade de 
Los Andes, Mérida, 2000, p. 79-90.

GHATTAS, Hala et al. Food insecurity among Iraqi refuge-
es living in Lebanon, 10 years after the invasion of Iraq: data 
from a household survey. British Journal of Nutrition, v. 112, 
n.1, p. 70–79, 2014.

MCKAY, Fiona H.; HAINES, Bronte C.; DUNN, Matthew. Measu-
ring and Understanding Food Insecurity in Australia: A Syste-
matic Review. International Journal of Environmental Resear-
ch and Public Health, v. 16, n. 3, p. 27, 2019.

NUNNERY, Danielle L.; DHAROD, Jigna M. Potential determi-
nants of food security among refugees in the U.S.: an exami-
nation of pre-and post-resettlement factors. Food Security, 
v. 9, n. 1, p. 163–179, 2017.

RODRIGUES, Caíque. Venezuelanos Indígenas acusam 
Operação Acolhida e ACNUR de ameaçar cortar comida caso 
não troquem de abrigo: “humilhante”. G1 Roraima. 17 mar. 
2022. Disponível em: https://g1.globo.com/rr/roraima/noti-
cia/2022/03/17/venezuelanos-indigenas-acusam-operacao-
-acolhida-e-acnur-de-ameacar-cortar-comida-caso-nao-tro-
quem-de-abrigo-humilhante.ghtml. Acesso em: 23 nov. 2020.



2
7

9
WILBERT, Werner; LAFÉE-WILBERT, Cecilia Ayala. Los Warao, In: 

Salud Indígena en Venezuela, v. II. Cordinador del proyector: Ger-
mán Freire. Preprensa e Impresión Editorial Arte, 2007.





Capítulo 10

A ATUAÇÃO DOS 
GESTORES DE SAÚDE 
COLETIVA INDÍGENA 
NA EMERGÊNCIA 
SANITÁRIA NO 
TERRITÓRIO 
YANOMAMI: 
os desafios e perspectivas  
para a construção do  
perfil profissional1



ÁDRIA MAIARA SARMENTO DE LIMA. 
Pertencente ao Povo Macuxi, é gra-
duada em Gestão em Saúde Coletiva 

Indígena (UFRR) e possui experiência 
como bolsista pesquisadora pela Fiotec, 
na Casai Y. Assessora Técnica Regional 
de Monitoramento na empresa Cáritas 
Brasileira, atuou como Conselheira de 
Saúde Distrital -DSEI/LRR, pela Organiza-
ção APITSM (2023-2024). Atualmente, é 
discente (IFRR), cursando Licenciatura 
em Letras e Espanhol. 

BRENO CAÍQUE DA SILVA MONTEIRO. 
Pertencente ao Povo Macuxi, tem 
Bacharelado em Gestão em Saúde 

Coletiva Indígena pela UFRR, é Especialis-
ta em Saúde Digital (UFG) e pesquisador 
independente no Núcleo de Estudos 
de Agroecologia e Segurança Alimentar 
Nutricional (Neasan). Atualmente, está 
no Programa Brasileiro de Eliminação 
da Oncocercose. 

AALDIRENE MELCHIOR MATIAS AMIM. 
Pertencente ao Povo Macuxi, tem 
Bacharelado em Gestão em Saúde 

Coletiva Indígena pela UFRR, Pós-gradua-
ção em Gestão de Saúde Pública (Faveni) 
e é pesquisadora Técnica de Gestão em 
Saúde Indígena - DSEI XINGU/MT. 

DIONANY LIMA MOREIRA. 
Pertencente ao Povo Taurepang, é 
bacharel em Gestão em Saúde Co-

letiva Indígena pela Universidade Federal 
de Roraima. Atualmente, está cursando o 
4° semestre do curso de Direito.  

HELTON LIMA SILVA. 
Pertencente ao Povo Wapichana, 
natural de Boa Vista (RR). Graduado 

em Gestão em Saúde Coletiva Indígena, 
atua como Técnico Sanitarista pelo CIE-
VS, do DSEI Yanomami, contribuindo para 
o fortalecimento da vigilância epide-
miológica no território Yanomami. Possui 
experiência como: assistente adminis-
trativo da Associação do Povo Ye'kwana 
- SEEDUUME (2022-2023), Gestor em 
Saúde Coletiva Indígena (bolsista), pelo 
COE Yanomami (2023-2024), e Gerente 
de Área da Divisão Escolar Indígena pela 
Secretaria de Estado de Educação e 
Desporto de Roraima (2019-2022). Sua 
trajetória reflete o compromisso com a 
gestão e a saúde coletiva das comunida-
des Indígenas, promovendo o bem-estar 
e o fortalecimento de seus direitos.



JUCIMAR DOS SANTOS PEREIRA SILVA. 
Pertencente ao Povo Macuxi e nas-
cida na comunidade Surumu/Paca-

raima, é filha de Alcides Pereira (etnia Ma-
cuxi) e Betiza dos Santos (etnia Macuxi).  
É graduada em Gestão em Saúde Cole-
tiva Indígena pelo Instituto Insikiran, da 
Universidade Federal de Roraima (UFRR), 
e Pós-Graduada em Saúde Pública pela 
Universidade Paulista (UNIP).

LUCIRENE BENTO BARBOSA. 
Pertencente ao Povo Macuxi, é 
bacharel em Gestão em Saúde 

Coletiva Indígena, pelo Instituto Insikiran 
de Formação Superior Indígena, da UFRR 
(2019). Há um ano e cinco meses, atuou 
na Casai Yanomami e fez parte do projeto 
Contribuição para o Desenvolvimento 
do SasiSUS, considerando as vulnerabi-
lidades emergentes e reemergentes em 
saúde. Atuou como gestora Indígena. 
Atualmente, trabalha em empresa privada.

PIERRY ANGELLY SILVA NASCIMENTO. 
Pertencente ao Povo Macuxi, na-
tural de Boa Vista (RR), é formada 

em Gestão em Saúde Coletiva Indígena 
e Gestão Pública. Atualmente, desem-
penha o papel de Gerente de Saúde 
Indígena no DSEI Yanomami, pela AgSUS, 
com foco na vigilância epidemiológica 
do território Yanomami (2024). Ao longo 
de sua trajetória profissional, acumulou 
experiências importantes: atuou como 
Gestora em Saúde Coletiva, pelo COE Ya-
nomami (bolsista), apoiando o Centro de 
Referência em Saúde do Polo-base Su-
rucucu e a Casai Yanomami (2023-2024). 
Trabalhou como supervisora dos agentes 
de proteção territorial pela Frente de 
Proteção Yanomami/Funai (2021-2023).

ELEN PEREIRA DA SILVA. 
Pertencente ao Povo Macuxi, é Ba-
charel em Gestão em Saúde Coletiva 

Indígena e está cursando Pós-Gradu-
ação em Gestão em Saúde Pública e 
Saúde Coletiva. É natural do Município 
de Uiramutã e residente na comunidade 
Laje-Terra Indígena Tabalascada, Região 
Serra da Lua, no Município de Cantá. É 
ativista do Movimento Indígena de Rorai-
ma. Iniciou seus estudos na aldeia, onde 
concluiu o Ensino Fundamental. É fruto 
da educação escolar Indígena, sendo a 
única da família que teve a oportunidade 
de concluir o ensino superior em uma 
universidade pública. 

ROSEANE MORAIS CUNHA. 
Pertencente ao Povo Macuxi, tem 
Bacharelado em Gestão em Saúde 

Coletiva Indígena, pela UFRR.





2
8

5
INTRODUÇÃO 

A Constituição Federal Brasileira de 1988 reconhece 
a saúde como “direito de todos e dever do Estado”. 
Para garantir esse direito, a Lei nº 8080/1990, Lei 

Orgânica do SUS, institui o Sistema Único de Saúde no 
Brasil. A Lei Arouca nº 9.836/99, de 23 de agosto de 1999, 
acrescenta dispositivos à Lei Orgânica do SUS, instituin-
do o Subsistema de Atenção à Saúde Indígena (SasiSUS), 
subsidiado pela União, e que se organiza territorialmente 
tendo como base 34 Distritos Sanitários Especiais Indí-
genas (DSEIs). O SUS serve como retaguarda e referência 
ao SasiSUS, com adaptações estruturais para propiciar o 
atendimento em todos os níveis de saúde aos Indígenas. 
A partir da instauração do SasiSUS, a população Indígena 
passou a ter direito de participar de organismos colegia-
dos de formulação, acompanhamento e avaliação das po-
líticas de saúde, como os conselhos nacionais, estaduais e 
municipais de saúde. 

A Política Nacional de Atenção à Saúde dos Povos 
Indígenas (PNASPI), de 2002, garante aos povos Indíge-
nas uma atenção integral e diferenciada, promovendo 
um modelo complementar de organização dos serviços 
voltados para a proteção, a promoção e a recuperação da 
saúde que garante uma rede de serviços nas terras Indí-
genas, de modo a superar as deficiências de cobertura e 
acesso ao SUS. A Secretaria de Saúde Indígena (Sesai) foi 
criada com o Decreto nº 7.336, de 19 de outubro de 2010, 
e é responsável pela atenção primária à saúde Indígena, 
coordenando, planejando, supervisionando, monitorando 
e avaliando os 34 DSEIs do Brasil.

O Curso de Graduação de Gestão em Saúde Coletiva 
Indígena foi criado em 2012, fruto de uma parceria entre 
o Movimento Indígena do estado de Roraima e a Univer-
sidade Federal de Roraima (UFRR). O curso é ofertado 
pelo Instituto Insikiran de Formação Superior Indígena, da 
UFRR, desde 2013, e sua primeira turma, com 42 alunos, 
foi formada pelas etnias Macuxi, Wapichana, Taurepag, 
Wai-Wai, Satere Mawé, Ingaricó e Ye'kwana; e, também, 
por dois alunos não Indígenas (pessoas que trabalham 
em alguma área da saúde Indígena). Em 2017, a UFRR cer-

1 
De

st
ac

am
os

 q
ue

 a
tu

ar
am

 n
a 

Ca
sa

i-Y
an

om
am

i d
ur

an
te

 a
 re

sp
os

ta
 c

oo
rd

en
ad

a 
pe

lo
 C

en
tr

o 
de

 O
pe

ra
çõ

es
 d

a 
Em

er
gê

nc
ia

 e
m

 S
aú

de
 P

úb
lic

a 
po

r 
de

sa
ss

is
tê

nc
ia

 n
o 

te
rr

it
ór

io
 Y

an
om

am
i (

CO
E 

Ya
no

m
am

i) 
os

 s
eg

ui
nt

es
 g

es
to

re
s 

de
 s

aú
de

 c
ol

et
iv

a 
In

dí
ge

na
: Á

dr
ia

 M
ai

ar
a 

Sa
rm

en
to

 d
e 

Li
m

a,
 A

ld
ire

ne
 

M
el

ch
io

r M
at

ia
s 

Am
im

, A
na

 L
úc

ia
 S

an
to

s 
de

 A
lm

ei
da

 M
at

hi
as

, B
re

no
 C

aí
qu

e 
da

 S
ilv

a 
M

on
te

iro
, D

ia
na

 C
ar

lix
to

 d
a 

Si
lv

a 
So

uz
a,

 D
io

na
ny

 L
im

a 
M

or
ei

ra
, 

El
en

 P
er

ei
ra

 d
a 

Si
lv

a,
 E

lis
om

ar
a 

do
s 

Sa
nt

os
 R

od
rig

ue
s,

 G
la

uc
irl

ei
de

 A
lm

ei
da

 d
e 

Ca
st

ro
, H

el
to

n 
Li

m
a 

Si
lv

a 
, J

an
ai

na
 F

el
ic

ia
na

 O
liv

ei
ra

 d
e 

So
uz

a,
 J

uc
i-

m
ar

 d
os

 S
an

to
s 

Pe
re

ira
 S

ilv
a,

Ki
us

yl
en

e 
So

uz
a 

da
 S

ilv
a,

 L
uc

ire
ne

 B
en

to
 B

ar
bo

sa
 , 

Pi
er

ry
 A

ng
el

ly
 S

ilv
a 

Na
sc

im
en

to
, R

os
ea

ne
 M

or
ai

s 
Cu

nh
a.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 10
2

8
6

tificou a primeira turma de Gestores em Saúde Coletiva Indíge-
na do Brasil. O curso foi avaliado e reconhecido pelo Ministério 
da Educação (MEC), com a nota máxima, 5. 

O Gestor em Saúde Coletiva Indígena recebe uma formação 
abrangente, humanista, crítica e reflexiva, capacitando-se para 
desempenhar atividades no campo da saúde coletiva em todos 
os níveis de gestão e atenção à saúde. Sua atuação compre-
ende a promoção da saúde e o aprimoramento da qualidade de 
vida, fundamentados em princípios éticos, legais e na compre-
ensão da realidade social, cultural, política e econômica do seu 
entorno. Suas possibilidades de atuação incluem planejamento, 
execução, gestão e avaliação de políticas de saúde Indígena 
nos Distritos Sanitários Especiais Indígenas, nas Secretarias de 
Saúde, em órgãos de políticas indigenistas, bem como a contri-
buição na formulação de políticas públicas destinadas à saúde 
dos povos Indígenas (UFRR, 2012). O Gestor em Saúde Coletiva 
Indígena desempenha um papel ativo na construção da rede 
explicativa dos problemas de saúde e no desenvolvimento de 
planos de ações voltados para abordar essas questões identi-
ficadas. Além disso, o profissional desenvolve ações educativas 
direcionadas à promoção da saúde, mobilizando a comunidade 
para participar ativamente dessas iniciativas. A articulação 
intersetorial é estimulada para promover sinergias e maximizar 
os esforços na promoção da saúde. 

O presente artigo busca, a partir de relatos de experiência, 
refletir sobre o perfil profissional e os desafios encontrados 
pelos Gestores em Saúde Coletiva Indígena em sua primeira 
atuação profissional, trabalhando na Emergência Yanomami, 
no período de março de 2023 a maio de 2024, na Casa de 
Apoio à Saúde Indígena (Casai YY) e no Território Yanomami e 
Ye'kwana, especificamente nos polos-base Surucucu e Aua-
ris. Este artigo foi desenvolvido a partir dos relatórios indivi-
duais das atividades dos gestores.

EMERGÊNCIA DE SAÚDE PÚBLICA  
EM TERRITÓRIO YANOMAMI 

No dia 20 de janeiro de 2023, a Ministra da Saúde, Nísia 
Trindade, assinou um decreto que declarou a Emergên-
cia em Saúde Pública de Importância Nacional (Espin) 



2
8

7
por desassistência no Território Yanomami e criou o Comitê de 
Coordenação da Emergência (COE) Nacional para coordenação da 
resposta  diante da necessidade de ação urgente diante da crise 
enfrentada por esses povos Indígenas (Brasil, 2023a, p. 3). 

O COE foi mobilizado em 26 de janeiro de 2023, com a respon-
sabilidade de organizar as estratégias de resposta e medidas a 
serem empregadas para responder à Emergência em Saúde Pú-
blica de Importância Nacional no Território Yanomami e Ye'kwana, 
incluindo a mobilização de recursos para o restabelecimento dos 
serviços de saúde e a articulação com os gestores estaduais e 
municipais do SUS. Participam da estrutura do COE Nacional todas 
as secretarias do Ministério da Saúde e Instituições como o MDR 
(Defesa Civil); a Casa Civil da Presidência da República, a Funai, a 
Organização Pan-Americana da Saúde, o Ministério da Defesa, o 
Ministério da Justiça e Segurança Pública, o Ministério do Desen-
volvimento Social e a Fundação Oswaldo Cruz (Brasil, 2023b). 

Com o intuito de responder à emergência de saúde enfren-
tada pelo Povo Yanomami e Ye'kwana, foram recrutados 16 pro-
fissionais Gestores em Saúde Coletiva Indígena, pertencentes 
às etnias Macuxi, Taurepang, Wapichana e Saterê Mawé. A sele-
ção foi conduzida por meio de análise curricular pela Secretaria 
Especial de Saúde Indígena (Sesai), vinculada ao Ministério da 
Saúde (MS), em Brasília. Esses profissionais atuaram na Casa de 
Saúde Indígena Yanomami e Ye'kwana (Casai YY) em Boa Vista 
(RR). A contratação desses profissionais foi viabilizada de maneira 
emergencial pela Fiocruz, a partir do projeto “Contribuição para o 
Desenvolvimento de Estratégias para o Fortalecimento do SASI-
SUS” (VPAAPS-Fiocruz), focando nas vulnerabilidades emergentes 
e reemergentes em saúde, especificamente no âmbito da Emer-
gência em Saúde Pública no Território Yanomami.

Durante o diagnóstico da situação de desassistência, foram 
identificadas fragilidades tanto na assistência no território quan-
to na  Casai-YY, que  está localizada no bairro Cauamé, no centro 
de Boa Vista, capital do estado de Roraima, a 12km de distância do 
Distrito Sanitário Especial de Saúde Indígena Yanomami e Ye'kwa-
na. O local conta com 21 alojamentos assim distribuídos: Parima/
Parafuri, Hakoma, Maloca Paapiu/Kayanau/Haxiu, Homoxi, Auaris/
Ye'kwana I, Auaris/Ye'kwana II, Sanoma-Malocão, Xiriana-isolamento, 
Casa de Madeira-Sanoma, Sanoma-Olomai, Xirixana, Casa de Inácio 
(Sanoma), Enfermaria Especial, Palimiu/Budu/Halikatou, Xitei/Wapu-
tha, Kataroa/ Surucucu, Corredor Lab-Hosp (Sanoma), Amazonas e 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 10
2

8
8

região, Balawau e região, Lavanderia/Yawari e  Marari. Esses alo-
jamentos estão divididos em territórios, conforme as especifi-
cidades culturais dos grupos Indígenas, e, também, para evitar 
conflitos de grupos rivais. São eles: grupo Yanomami, grupo 
Sanoma, grupo Xirixana e Xiriana, grupo Amazonas e região, 
grupo Xexena e  grupo Ye'kwana.  Os alojamentos contam com 
atendimentos em saúde através da enfermaria especial (de 
cuidados especiais e permanentes), do Posto I e do Posto II. A 
Casai-YY havia sido estruturada para receber, no máximo, cerca 
de 400 pessoas, sendo que durante a emergência chegou a ter 
mais de 700, envolvendo pacientes e seus familiares. É impor-
tante sinalizar que as ações emergenciais na Casai-YY envol-
veram diversas instituições e profissionais com destaque para 
Sesai/MS, Secretaria de Atenção Primária à Saúde do Ministério 
da Saúde (Saps/MS), Força Nacional do SUS/MS, Médicos Sem 
Fronteiras (MSF), Fundo das Nações Unidas para a Infância 
(UNICEF) / Agência Adventista de Desenvolvimento e Recursos 
Assistenciais (ADRA), Fiocruz, Organização Pan-Americada na 
Saúde (Opas), entre outros.

ATUAÇÃO DOS GESTORES EM SAÚDE COLETIVA INDÍGENA 

Os Gestores em Saúde Coletiva Indígena atuaram na Ca-
sai Yanomami e nos polos-base de Surucucu e Auaris, 
Terra Indígena Yanomami, entre março de 2023 e maio 

de 2024.  A atuação dos gestores contemplou as Buscas 
Ativas (BAs), o Serviço de Arquivamento Médico e Estatística 
(Same), a Unidade de Vigilância Epidemiológica (UVE) e o tra-
balho em laboratório. A seguir, traremos mais detalhes dessas 
atividades. É importante destacar que as ações dos gestores 
foram coordenadas e supervisionadas pela ponto focal Inara 
do Nascimento Tavares, docente do Curso de Graduação de 
Gestão em Saúde Coletiva Indígena, da UFRR, com apoio da 
coordenadora da COE Nacional, Ana Lúcia de Moura Pontes.

Todos os trabalhadores, independentemente de sua 
atividade e vinculação, tinham suas responsabilidades e 
atribuições descritas. Consideramos que, durante a respos-
ta emergencial, com o envolvimento de um grande conjunto 
de instituições e pessoas, o maior desafio foi o espírito de 



2
8

9
cooperação, a fim de que os objetivos de um atendimento digno, 
respeitoso e humanizado fosse ofertado à população Yanomami, 
Ye'kwana e Sanuma.

BUSCA ATIVA (BA) 

A Busca Ativa é uma estratégia de reorganização dos serviços 
de saúde implementada no SUS visando a reverter o modelo 
de demandas espontâneas, no qual o acesso aos serviços 

fica sob responsabilidade dos usuários. Na Busca Ativa, os profis-
sionais de saúde é que vão buscar os usuários e, portanto, pre-
cisam conhecer o território, criar vínculos com as pessoas e dar 
resolutividade para os problemas encontrados. 

Quando do início da resposta emergencial, a Casai-YY tinha 
uma equipe insuficiente para garantir o acompanhamento da to-
talidade de pacientes e familiares alojados. Dessa forma, a equipe 
trabalhava principalmente a partir de demandas espontâneas e 
urgentes. Observava-se também que não havia um completo ma-
peamento da população alojada e tampouco um monitoramento 
de necessidades e problemas de saúde. Dessa forma, se pensou 
na estruturação de uma equipe de Busca Ativa com Gestoras em 
Saúde Coletiva Indígena, que iriam regularmente visitar os mes-
mos alojamentos, criando vínculo, registrando melhor as informa-
ções sobre os pacientes e familiares e  identificando precoce-
mente quaisquer necessidades e problemas. Assim, as atividades 
realizadas nas visitas diárias aos alojamentos geraram dados para 
alimentar uma planilha com informações sobre os acolhidos nos 
21 alojamentos. Cada gestora foi responsável por, em média, três 
alojamentos, atualizando os dados dos internados no banco de 
dados mantido em um arquivo digital hospedado no Google Drive 
da Busca Ativa, através dos tablets entregues pelo Centro de 
Operações em Emergência em Saúde (COE Yanomami). As visitas 
eram realizadas diariamente, assim como os diálogos com escu-
ta das necessidades dos pacientes da Casa de Saúde Indígena 
do DSEI Yanomami, gerando as melhores formas de trabalhar a 
promoção em saúde dos programas de saúde contemplados pelo 
DSEI Yanomami em diferentes contextos, tornando o ambiente 
mais humanizado e respeitando as especificidades de cada povo. 
As gestoras acompanharam as Buscas Ativas (BAs) realizadas pela 
Equipe Multidisciplinar de Saúde (EMSI) nos alojamentos da sua 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 10
2

9
0

responsabilidade e, com isso, a equipe realizava a ação mais 
segura e confiante no resultado,  pelo elo criado entre as 
gestoras e os pacientes. Diante também do perfil epidemio-
lógico mapeado, houve a definição de algumas estratégias 
específicas como: 

BA MALÁRIA – Realizada semanalmente pelos técnicos de 
laboratórios e pelo agente de endemias.

BA DE INCIDÊNCIA DE COVID-19 – Montada em tendas de 
teste rápido, evitando a realização da ação em lugar adequa-
do para proteção de todos. As gestoras eram responsáveis 
por identificar todos do alojamento e confirmar os dados 
necessários para o preenchimento da ficha e do formulário.

BA DE COLETA DE EXAMES DE PARASITOSE – Realizada atra-
vés dos enfermeiros dos postos I e II. O público-alvo foram as 
crianças e os adolescentes até 14 anos, com quem as ges-
toras dialogavam sobre a importância de fazer o exame e o 
tratamento. 

BA DE IMUNIZAÇÃO – Teve como foco a síndrome gripal. A 
vacinação só ocorre depois de diálogo sobre a importância 
da prevenção.

Outras ações desenvolvidas na Casai-YY que gostaríamos de 
destacar foram: 

CINEMA NA CASAI-YY: Ação diferenciada, pensando nos 
coletivos, com estratégia de levar descontração para os 
usuários. Às segundas-feiras, quartas-feiras e sextas-feiras, 
as gestoras atuantes no turno noturno exibiam filmes de 
animação sobre educação em saúde, gerando um momento 
diferente para os acolhidos, pois muitos pacientes estavam 
há meses sem retornar para suas casas. A atividade também 
evitava muitos casos de pessoas saírem para a cidade, o que 
poderia gerar conflitos. Os maiores conflitos dentro da ins-
tituição vinham do uso abusivo de álcool e a realização das 
atividades noturnas pelos gestores visivelmente melhorou 
esse problema. 



2
9

1
RECREAÇÃO E DIAS FESTIVOS: Ação de incentivo à produção de 

artesanato. As gestoras organizaram uma feira dentro da Casai 
para venda de seus produtos, e quem negocia é o próprio artesão, 
com o acompanhamento da gestora. Também foram realizados 
torneios de futebol feminino e masculino, brincadeiras de cabo de 
força, pula saco, corrida de limão, pinturas, danças tradicionais e 
outros. Nessa ação, todas as gestoras participavam de todas as 
brincadeiras. 

INTÉRPRETES – Entre 30 de março e 15 de maio de 2023, traba-
lhamos com Agentes Indígenas de Saúde e acompanhantes aloja-
dos na Casai-YY como intérpretes para as equipes de saúde que 
atuaram na Casai-YY.  Os intérpretes atuavam por duas semanas e 
recebiam um Matehipe, material de troca, como rede, sabão, linha 
de pesca, lanternas, bolas de futebol, roupas, tabaco e outros.  Os 
intérpretes foram fundamentais para começar o diálogo com os 
pacientes e familiares. Eles eram responsáveis por avisar, à noite, 
sobre os exames que os pacientes precisavam realizar no dia se-
guinte. Antes dessa atuação, muitos pacientes perdiam os exa-
mes, pois não tinham conhecimento sobre os procedimentos, não 
realizavam o jejum necessário, o que fazia com que passassem 
mais tempo na Casai Yanomami.

Além dessas atividades, alguns dos profissionais gestores 
deram apoio no translado dos Indígenas da Casai para o aeroporto 
do convênio. O acompanhamento por profissionais é importante, 
para garantir que, a qualquer eventualidade que venha a ocorrer, 
eles possam fazer uma comunicação imediata.

SERVIÇO DE ARQUIVAMENTO MÉDICO E ESTATÍSTICA (SAME)

O Serviço de Arquivamento Médico e Estatística (Same) é 
fundamental para o funcionamento da Casai-YY, pois é 
o sistema de registro dos pacientes e familiares na sua 

trajetória assistencial. A Casai Yanomami conta com um sistema 
próprio para coleta e tratamento das informações dos pacientes 
acolhidos. As normas e as rotinas do Same envolvem organizar, 
arquivar e gerar dados sobre o paciente, além de realizar a inter-
nação dos pacientes que chegam à Casai, com dados de todos 
os seus acompanhantes, até receber alta médica. No início da 
emergência, havia uma equipe limitada de profissionais atuando, 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 10
2

9
2

incompleta, para todos os dias da semana. Dessa forma, a 
incorporação de um Gestor em Saúde Coletiva Indígena foi 
fundamental para a agilidade no serviço. O gestor exercia 
as atividades de recebimento, organização, arquivamento, 
resgate e identificação dos prontuários de pacientes, além 
de atuar em:  

•	 Organização dos prontuários; 
•	 Baixa no Sistema do Same.  Ex.: altas, transferência, 

óbitos e evasão;
•	 Resgate de prontuários; 
•	 Arquivamento de prontuários;
•	 Envio de prontuários para a Base Histórica;
•	 Atualização da lista de alta;
•	 Atualização do comunicado interno enviado à chefia; 
•	 Internação de pacientes e acompanhantes;
•	 Identificação de pacientes e acompanhantes com 

pulseiras de identificação. 

UNIDADE DE VIGILÂNCIA EPIDEMIOLÓGICA (UVE)

A Unidade de Vigilância Epidemiológica (UVE) é o setor 
responsável pela alimentação dos Sistemas de Infor-
mação do SUS e, também, contava com somente uma 

enfermeira profissional responsável para gerenciar as seguin-
tes atividades:

•	 Sistema de Informação Agravos e Notificação (Sinan), 
que tem como objetivo coletar e processar os dados 
sobre agravos de notificação no Território Yanomami, 
fornecendo as informações para a análise do perfil de 
morbidade e contribuindo para a tomada de decisões 
nos níveis municipal, estadual e federal; 

•	 Gerenciador de Ambiente Laboratorial (GAL), que é 
utilizado pelo sistema nacional de laboratórios de 
saúde pública das redes nacionais de laboratórios de 
vigilância epidemiológica e vigilância em saúde am-
biental, proporcionando o gerenciamento das rotinas, 
o acompanhamento das etapas para realização dos 
exames/ensaios e a obtenção de relatórios produção/
epidemiológicos/analíticos nas redes estaduais de 
laboratórios de saúde pública; 



2
9

3
•	 Infecção Latente da Tuberculose (ILTB Web), que visa, a 

partir da notificação e do acompanhamento das pessoas 
em tratamento, a construir o panorama epidemiológico da 
infecção latente pelo ILTB nos municípios, monitorando o 
cuidado prestado a esses indivíduos nos serviços de saúde 
e gerando informações para que melhor representem a 
realidade do estado, subsidiando a tomada de decisão; 

•	 E-SUS Notifica, que é um sistema de informação disponibi-
lizado pelo  Ministério de Saúde para permitir a notificação 
imediata de casos leves e moderados de síndrome gripal 
suspeitos e confirmados de Covid-19. 

 
A atuação da Gestora em Saúde Coletiva Indígena na na Unidade 
de Vigilância Epidemiológica (UVE) da Casai Yanomami foi funda-
mental para o bom andamento das atividades de gerenciamento 
e organização da unidade. A presença dessa profissional trouxe 
uma significativa otimização das demandas e dos desafios en-
frentados naquela localidade, especialmente em um contexto de 
vulnerabilidade como o da saúde Indígena.

     Durante o tempo em que esteve presente, a Gestora foi 
essencial para apoiar o único profissional atuante na unidade, 
permitindo que ele pudesse executar suas funções de maneira 
mais eficiente e estratégica. Sua atuação foi capaz de coordenar 
ações de prevenção e controle de doenças, além de aprimorar o 
acompanhamento das necessidades de saúde da população Ya-
nomami, gerando resultados positivos na organização do serviço 
e no alcance das metas estabelecidas.

   Na UVE/Casai Yanomami ocorrem as seguintes atividades em 
que os gestores se envolveram:

•	 Coleta e processamento de dados; 
•	 Inserções de informações nas plataformas digitais e servi-

dores locais do Ministério da Saúde: Sinan, E-SUS-notifica, 
ILTB Web;

•	 Oficialização de agravos para rede municipal responsável 
pela base do Sinan-Local, podendo também ser através de 
planilhas paralelas;

•	 Preenchimento de boletins mensais de monitoramento;
•	 Inserções e encerramento de agravos notificáveis via Si-

nan;
•	 Envio ao Núcleo de Epidemiologia/Diasi/DSEI-Y, para serem 

inseridos no servidor Siasi 4.0;
•	 Envio semanal de e-mail do Monitoramento de MDDA para o 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 10
2

9
4

município;
•	 Inserção de dados, via SINAN, de resultado de bacilos-

copia de controle, relacionado aos que fazem trata-
mento de tuberculose;

•	 Atualização de livros de acompanhamento de agravos 
notificáveis.

 
No entanto, é importante ressaltar que, apesar da impor-
tância do trabalho realizado, a profissional não pôde dar 
continuidade ao serviço, sendo seu contrato limitado a um 
período de apenas um ano. Esse tempo restrito de atuação, 
aliado à desvalorização de seu trabalho, resultou na perda de 
uma oportunidade valiosa de garantir a continuidade de um 
trabalho estruturado e de qualidade, essencial para o for-
talecimento da saúde coletiva Indígena. A descontinuidade 
dos serviços prestados, além de prejudicar a estabilidade 
da gestão local, enfraqueceu a capacidade da unidade em 
atender de forma consistente e contínua às necessidades da 
população Yanomami.

Assim, está sendo possível uma atuação primordial para 
continuidade de atividades do setor. Como avanços desse 
trabalho, podemos apontar a melhoria na atualização das in-
formações, que permitiu maior articulação e agilidade na atu-
ação das ações de assistência e  implantação da vigilância 
nos alojamentos da Casai; e Busca Ativa semanal. Entretanto, 
esse trabalho tem enfrentado desafios pela falta de equipa-
mentos como computadores e acesso à internet de qualida-
de, falta de insumos de consumo e materiais permanentes e 
de mobília. Também devemos destacar que observamos uma 
cultura institucional de restrição do acesso e da divulgação 
de informações. 

TRABALHO NO LABORATÓRIO

O Gestor em Saúde Coletiva Indígena que trabalhou no 
laboratório executou atividades de administração dos 
fluxos dos serviços, como controle de materiais; con-

troles dos atendimentos através de planilhas, elaboração de 
relatórios mensais que devem ser encaminhados à chefia da 
Casai, elaboração de gráficos; coleta de dados; qualificação 



2
9

5
de dados dos serviços desenvolvidos pelo setor; monitoramento 
da organização do ambiente, com usos dos equipamentos de pro-
teção individual e coletivo, acompanhamento das buscas ativas e 
promoção do setor.

O laboratório tem, como normas gerais, o uso obrigatório de 
jaleco manga longa; o uso de Equipamento de Proteção Individu-
al (EPI); o uso obrigatório de sapato fechado; a apresentação da 
carteira de vacinação em dia. Em caso de falta, os funcionários 
devem comunicar e enviar o atestado médico ao chefe imediato 
antes de encaminhar à equipe de Recursos Humanos (RH) da Uni-
dade, a fim de que o coordenador fique ciente e possa providen-
ciar a substituição imediata do servidor.

ATUAÇÃO NA TERRA INDÍGENA YANOMAMI 

A Emergência em Saúde Pública de Importância Nacional 
(Espin) no Território Yanomami foi baseada na desassis-
tência nesse território, que era decorrente de problemas 

na organização logística de transporte aéreo, falta de profissio-
nais de saúde, precariedade da infraestrutura, falta de insumos, 
mas também decorrente da situação de insegurança e violência 
gerada pelo garimpo ilegal, que levou ao fechamento de sete 
polos-base e diversas unidades de saúde. A partir dos dados 
epidemiológicos do DSEI-YY, identificaram-se as regiões mais 
vulnerabilizadas, com piores indicadores de mortalidade, parti-
cularmente infantil, casos de malária e maior número de remo-
ções. A partir desses critérios, definiram-se duas regiões estra-
tégicas para a atuação da resposta emergencial, que foram os 
polos-base de Surucucu e Auaris, no estado de Roraima.  

A primeira entrada de uma Gestora em Saúde Coletiva Indíge-
na, no Centro de Referência em Saúde do Polo-base Surucucu, 
aconteceu em abril de 2023. Em maio de 2023, um gestor passou 
a atuar no Polo-base Auaris. Assim, os gestores puderam exercer, 
na prática, trocas de conhecimentos com os parentes, processo 
muito discutido durante a formação acadêmica. A atuação em ter-
ritório pautou-se no cuidado e no respeito aos saberes dos povos 
originários, valorizando a escuta qualificada para contextualizar 
o território, construir planejamentos estratégicos e a relação de 
confiança com os parentes. É importante destacar a valorização e 
o reconhecimento dos parentes, que reconhecem os Gestores em 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 10
2

9
6

Saúde Coletiva Indígena como tal: parentes Indígenas. Isso 
nos dá um olhar mais sensível para realizar o diagnóstico situ-
acional e o planejamento dos fluxos estratégicos de atuação 
com respeito às diversidades encontradas. 

CENTRO DE REFERÊNCIA DO POLO-BASE SURUCUCU

No Polo-base Surucucu, a estratégia definida foi a 
estruturação de um Centro de Referência em Saúde 
Indígena, com vistas a ampliar a resolutividade da 

assistência na região e diminuir o número de remoções. O 
Centro de Referência em Surucucu (CRS) foi implantado 
pela Sesai, em parceria com a ONG Expedicionários da Saúde 
(EDS), que inicialmente montou uma infraestrutura provisó-
ria, em abril de 2023, e realizou reparos nas instalações do 
polo-base, ampliando espaços de atendimento e alimen-
tação dos pacientes. Foi implantado um espaço adequado 
para atendimento de casos graves e urgências, procurando 

Figura 1 – Mapa do espaço territorial do DSEI Yanomami

Fonte: Relatório Integrado de ações – Emergência Yanomami/ Ministério da Saúde, 2023.



2
9

7
estabilizar pacientes ou evitar remoções; ampliou-se a 
farmácia; reestruturou-se a sala de vacinas; e instala-
ram-se alguns equipamentos para diagnóstico labora-
torial. Também se implantou o Centro de Recuperação 
Nutricional (CRN),  articulado por  CGAN/Saps, Opas, 
Imip, Sesai, entre outros,2 visto que a desnutrição 
crônica é um agravante para outras doenças e causa 
importante de mortalidade infantil na região. 

A Gestora em Saúde Coletiva Indígena entrou no ter-
ritório no mês de abril de 2023, para apoiar a gestão do 
1º Centro de Referência em Saúde dentro de território 
Indígena. Ela sabia também que o Polo-base Surucucu 
seria muito complexo, com enormes demandas surgidas 
com o desastre da falta de saúde na região, e que pre-
cisaria organizar os fluxos de permanência das equipes 
e criar um ambiente mais acolhedor aos pacientes. 
Chegando ao polo-base,  a primeira tarefa foi o apoio 
administrativo ao COE, com a atuação de várias  insti-
tuições envolvidas na recuperação da saúde do Povo 
Yanomami, como os Expedicionários da Saúde (EDS); a 
Força Nacional do SUS (FN-SUS); a Força Nacional de Segurança 
Pública (FNSP); a Fiocruz e o EpiSUS. 

A constante troca de  equipes de saúde e a entrada de mate-
riais no Polo-base Surucucu acontecendo quinzenalmente, nos 
dias 1o e 16 de cada mês. Em toda quinzena, realizávamos uma reu-
nião com as equipes atuantes no polo para alinharmos as metas, 
as rotinas e, principalmente, a escala das missões nas comunida-
des, o que é o ideal para a atenção básica em território. A EMSI do 
Centro de Referência teve que estruturar  novos fluxos de apoio à 
equipe: o COE apoiou com a contratação de profissionais, incluin-
do cozinheiros e auxiliares de cozinha, para os pacientes (acom-
panhados pela nutrição), e, para a equipe, uma equipe de limpeza 
e uma equipe de manutenção de motores, das tendas do centro, 
de consertos e pequenas construções. Também contamos com 
a equipe da Força Nacional de Segurança para a segurança das 
equipes, devido à persistência da presença de invasores, e com a 
equipe da Frente de Proteção Etnoambiental Yanomami e Ye'kwa-
na/Funai, reativando a Base de Proteção Etnoambiental na região 
de Surucucu. 

O enfermeiro gestor acompanhava para ver o desenvolvimento 
das atividades da equipe multidisciplinar de saúde (EMSI) no Cen-
tro de Referência, passando pelos redários verde e amarelo, tapiri 

2 
Co

or
de

na
çã

o-
Ge

ra
l d

e 
Al

im
en

ta
çã

o 
e 

Nu
tr

iç
ão

 (C
GA

N)
 d

a 
Se

cr
et

ar
ia

 d
e 

At
en

çã
o 

Pr
im

ár
ia

 a
 S

aú
de

 d
o 

M
in

is
té

rio
 d

a 
Sa

úd
e 

(S
ap

s/
M

S)
, O

rg
an

iz
aç

ão
 P

an
-A

m
er

ic
an

a 
da

 S
aú

de
 (O

pa
s)

, I
ns

ti
-

tu
to

 d
e 

M
ed

ic
in

a 
In

te
gr

al
 P

ro
f. 

Fe
rn

an
do

 F
ig

ue
ira

 (I
m

ip
), 

Se
cr

e-
ta

ria
 d

e 
Sa

úd
e 

In
dí

ge
na

 (S
es

ai
).



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 10
2

9
8

dos redários, sala vermelha, triagem e pelo Centro de Recupe-
ração Nutricional (CRN). 

No CRN, oferecemos apoio na elaboração de documen-
tos, acompanhamento dos alimentos com o pedido quin-
zenal, planilhas de acompanhamento do gás de gasolina e 
materiais, na escala do AIS, na mediação de conflitos entre 
equipe e Indígenas, na articulação com outras instituições 
como EDS, Funai, Pelotão Especial de Fronteira (PEF) e ou-
tros; dando suporte para outros polos-base e UBSI.  

O apoio na logística é muito importante, pois, com ele, 
os profissionais de saúde não precisam parar seu fluxo de 
atendimento para dar suporte à chegada dos materiais na 
pista. Acompanhamos o recebimento dos materiais com o 
apoio dos FN e EDS, na chegada e na saída, ficando sempre 
alinhados, porque dependíamos de um e outro. Realizáva-
mos o apoio na coordenação de logística de remoção e res-
gate, e o apoio na logística do buru buru (helicóptero), que 
realiza várias pernas durante o dia para realizar as trocas 
de equipe ou distribuir materiais  nas UBSI de Xitei, Parafuri, 
Waputha, Olomai e outros. Acompanhávamos o fluxo da 
logística até não ter nenhum material na pista. Antes, os 
profissionais deixavam de atender para fazer esse serviço, 
mas passaram a contar com o apoio do gestor. 

Assim, a rotina de trabalho executada pela Gestora de Saúde 
Coletiva Indígena no Território/ Polo-base Surucucu, envolveu:

•	 A administração, com elaboração de documentos, pla-
nilhas de controle dos setores, pedidos da quinzena, 
lançamento dos prontuários no sistema de controle 
de dados, organização das fichas de pacientes, identi-
ficação das datas de nascimento (DN), atualização do 
censo populacional da região de Surucucu,  trabalho 
com os informes, relatórios e solicitações do Centro, 
acompanhamento da manutenção dos motores do 
polo;

•	 Controle de estoque de gás de cozinha, oxigênio, 
combustíveis e lubrificantes, fazendo o pedido quin-
zenal e recebendo esses materiais;

•	 Apoio na organização do lixo e de materiais como 
balas de oxigênio, carotes e botijas vazias, para enviar 
para Boa Vista, sempre atenta para aproveitar os voos;

•	 Acompanhamento do retorno dos pacientes de alta 



2
9

9
para a região,  para acolhê-los até seu retorno à sua comu-
nidade;

•	 Acompanhamento dos Agentes Indígenas de Saúde (AIS), e 
dos Agentes Indígenas de Saneamento (AISAN), nas esca-
las de atuação no Centro de Referência, com alojamento 
e alimentação, participação nas orientações, apoiando os 
responsáveis técnicos (RT) dos AIS e AISAN e a gestão do 
polo;

•	 Ação de Educação em Saúde sobre o lixo, limpeza do en-
torno do polo-base, com participação dos AISAN e Indíge-
nas da região;

•	 Apoio nos alojamentos das equipes da Força Nacional de 
Segurança e da equipe Multidisciplinar de Saúde do DSEI 
YY, acompanhando a escala dos profissionais no período 
de atuação no polo;

•	 Apoio à nutrição na gerência das cozinhas dos pacientes 
e na cozinha das equipes, com a organização e a dinâmica 
das atividades, realizando o levantamento do ideal para 
manter as refeições, acompanhando a lista padrão de ali-
mentação conjuntamente com as equipes.

POLO-BASE AUARIS 

A região do Polo-base de Auaris foi outra prioridade da 
resposta emergencial, pois era onde havia o maior número 
de casos de malária – e com muita demanda de remoções. 

Essa região representa um desafio, pois tem um grande fluxo de 
pessoas na fronteira com a Venezuela e, também, de regiões sem 
assistência à saúde.  

Nessa região, a partir de maio de 2023, começou a atuação de 
um Gestor em Saúde Coletiva Indígena, cujo ponto forte da atua-
ção foi a escuta qualificada nas comunidades Sanumã e Ye’kwana. 
A partir da escuta qualificada, se construiu uma relação de con-
fiança tanto como profissional quanto como parente Macuxi. Fo-
ram realizadas várias reuniões nas comunidades próximas e, assim, 
o gestor pôde conhecer o universo sociocultural, o que o levou a 
dar suporte/apoio para a Equipe Multidisciplinar de Saúde Indí-
gena (EMSI). O gestor procurou compartilhar os conhecimentos 
Indígenas no processo saúde-doença-cuidado, fundamental para 
as ações e a gestão dos serviços de saúde Indígena. Essa relação 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 10
3

0
0

propiciou um melhor gerenciamento das práticas de forma 
mais adequada às demandas de saúde da população Indí-
gena, destacando o suporte aos Agentes de Saúde Indígena 
(AIS). Anteriormente, os AIS estavam desvalorizados e desco-
lados do seu papel na EMSI, pois eram tratados como alguém 
para carregar água, fazer faxina, cozinhar para os pacientes.

Destacamos algumas dificuldades na logística desse ter-
ritório, como a frágil comunicação com a equipe de logística 
em Boa Vista (RR), o que cria um empecilho de organização 
na área. Quando o voo era de rotina, a maior dificuldade era 
levar os materiais até o polo-base, pois não havia suporte 
para o translado dos materiais, como triciclo ou carrinho 
para levar os vários volumes. A rotina de trabalho executa-
da pelo Gestor em Saúde Coletiva Indígena em Território, no 
Polo-base Auaris, envolveu:

•	 Reuniões/articulação com as Lideranças Indígenas 
presentes no Território (tuxauas, presidente de asso-
ciação, conselheiros, professores e comunidade) com 
o objetivo de compreender as demandas e apoiar a in-
terlocução entre os povos Indígenas e os profissionais 
de saúde do DSEI, os Médicos Sem Fronteiras (MSF) e o 
pessoal da Agência Adventista de Desenvolvimento e 
Recursos Assistenciais (ADRA)/ Fundo das Nações Uni-
das para a Infância (Unicef) para que a estratégia de 
saúde fizesse sentido e tivesse adesão, assim como 
para garantir o  respeito aos costumes e tradições da 
comunidade. Todas as atividades realizadas pelo pro-
fissional de gestão em saúde coletiva Indígena partem 
dos princípios do bem-viver (fortalecimento e engaja-
mento comunitário);

•	 Diálogos com os Agentes Indígenas de Saúde (AIS) a 
fim de que eles tivessem voz e tivessem supervisão 
adequada para o seu trabalho;

•	 Mediação de conflitos entre os profissionais de saúde 
e os povos Indígenas; (particularmente em casos de 
recusa de tratamento ou de remoção);

•	 Suporte logístico para as equipes que fazem missões 
em subpolos, sempre atentos à segurança dos profis-
sionais, à demanda de suprimentos, água, gás, bala de 
oxigênio e combustível.



3
0

1
CONCLUSÃO

É de suma importância o papel do Gestor em Saúde Coletiva 
Indígena nos Distritos Sanitários Especiais de Saúde Indíge-
na, pois esse é um profissional qualificado para propor, es-

truturar, organizar e implementar ações de prevenção aos agravos 
à saúde nos níveis nacional, estadual e municipal. O gestor realiza 
um trabalho coletivo, que envolve a comunidade, sustentado pelo 
tripé interdisciplinar composto por epidemiologia, administração e 
planejamento em saúde e ciência Indígena. 

Ressaltamos que esse profissional está apto para trabalhar 
no planejamento, na organização e na implementação de políti-
cas públicas de saúde Indígena, bem como gerenciar a coleta de 
informações nos bancos de dados da Secretaria Especial de Saúde 
Indígena (Sesai) e demais sistemas oficiais do Sistema Único de 
Saúde (SUS). A presença do Gestor em Saúde Coletiva Indígena so-
luciona um problema recorrente da equipe multidisciplinar de saúde 
Indígena, que está sempre incompleta e sobrecarregada.  Frequen-
temente, o profissional deixa de prestar atendimento aos pacien-
tes nas comunidades para se dedicar a atividades administrativas 
nos DSEIs. O Gestor em Saúde Coletiva Indígena está qualificado 
para desenvolver essas atividades. As experiências de atuação dos 
gestores na Casai Yanomami, no Centro de Referência em Surucucu 
e no Polo-base de Auaris, são exemplos do potencial e dos desafios 
na sua atuação, que procuramos relatar neste texto.

Reforçamos, aqui, a importância da atuação desse profissional 
nos Distritos Sanitários Especiais de Saúde Indígena (DSEIs), nos 
territórios, nos polos-base, nas referências de saúde Indígena/
coordenações de saúde Indígena, Casa de Saúde Indígena (Casai) 
e reafirmamos que ele contribui de forma positiva no cenário da 
saúde dos povos Indígenas do Brasil. É um profissional sanitarista 
que está qualificado para atuar na educação permanente den-
tro dos DSEIs, podendo fazer o acolhimento dos profissionais de 
saúde antes de entrarem para o território e mantendo sempre o 
diálogo com as equipes de profissionais dos DSEIs. 

Em 8 de maio de 2024, os Gestores em Saúde Coletiva Indígena 
foram contemplados no processo seletivo de contratação pro-
fissional da conveniada Missão Evangélica Caiuá, com o cadas-
tramento para vaga reserva, entretanto, com um salário que não 
condiz com o piso salarial para ensino superior.  Analisando o 
edital, a nossa categoria profissional é a de menor valor na forma-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 10
3

0
2

ção superior. Observamos que, além de anos de luta em prol 
do reconhecimento dessa categoria profissional na saúde 
Indígena, quando somos contemplados, o salário ainda não 
condiz com a nossa realidade. Outro desafio é que precisa-
mos de apoio político que crie uma portaria de reconheci-
mento profissional. 

Em nossa luta por reconhecimento profissional, tivemos 
que vivenciar violências no espaço de trabalho e passar por 
assédio moral, o que é muito desafiador. Essa realidade de 
racismo estrutural nas instituições e nos espaços da saúde 
Indígena mostra uma grande fragilidade que se reflete na 
qualidade da assistência de saúde, pois observamos que 
esses  profissionais estão acostumados a trabalhar em um 
ambiente doentio, adoecedor e tóxico. 

  Não é fácil abrir caminhos quando se está na floresta, 
você precisa de um facão para ir cortando o mato até o des-
tino ao qual quer chegar, abrir passagens para as próximas 
gerações, fazer articulações entre instituições  governamen-
tais e de ensino para a inclusão do profissional Gestor em 
Saúde Coletiva Indígena na saúde Indígena. Quando, em 2023, 
surge a emergência sanitária de saúde do Povo Yanomami, 
surge uma luz no fim do túnel. São anos lutando por uma 
oportunidade, já falamos sobre os Gestores em Saúde Co-
letiva Indígena em todos os espaços e mobilizações, porém 
insistem em não nos notar. Já ouvimos de tudo, como, por 
exemplo, que devemos fazer outro curso de graduação, que 
esse não serve. Somos sempre questionados: vocês são o 
que, mesmo? O que vocês fazem? Você explica, e continuam 
insistindo em não entender a sua profissão. Mas vamos conti-
nuar resistindo: “A luta continua. Unidos, venceremos!”.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BRASIL. Ministério da Saúde. Relatório Missão Yanomami.
[recurso eletrônico] / Ministério da Saúde.  Brasília : Ministério 
da Saúde, 2023a. 

BRASIL. Secretaria de Saúde Indígena. Secretaria de Vi-
gilância em Saúde e Ambiente. Plano de Ação do Centro de 
Operações de Emergências em Saúde Pública por Desassis-
tência no Território Yanomami [recurso eletrônico] / Ministério 



3
0

3
da Saúde, Secretaria de Saúde Indígena, Secretaria de Vigilância 
em Saúde e Ambiente.  Brasília : Ministério da Saúde, 2023b.

GIOVANELLA, Ligia et al. De Alma-Ata a Astana. Atenção Primária 
à saúde Indígena e sistemas universais de saúde: compromisso 
indissociável e direito humano fundamental. Cadernos de Saúde 
Pública, v.35, n.03, 2019.

UNIVERSIDADE FEDERAL DE RORAIMA (UFRR). Instituto Insikiran 
de Formação Superior Indígena. Projeto Político Pedagógico Curso 
de Bacharelado Gestão em Saúde Coletiva Indígena. Boa Vista: 
UFRR, 2012.





Capítulo 11

I SEMINÁRIO 
UNIFICADO DE 
CAPACITAÇÃO PARA 
CONSELHEIROS 
INDÍGENAS LOCAIS: 
um relato de experiência



LUCIRENE BENTO BARBOSA. 
Pertencente ao Povo Macuxi, é 
bacharel em Gestão Saúde Co-

letiva Indígena, pelo Instituto Insiki-
ran de Formação Superior Indígena 
(UFRR) (2019).

ANA PAULA BARBOSA ALVES. 
Professora no Curso de Graduação 
em Gestão em Saúde Coletiva Indí-

gena, do Instituto Insikiran de Formação 
Superior Indígena da UFRR, é mestre 
em Ciências da Saúde pelo Procisa 
(UFRR) (2013). 



3
0

7
Introdução

Sou Lucirene Bento Barbosa, pertenço ao povo da etnia 
Macuxi, sou bacharel em Gestão em Saúde Coletiva Indíge-
na pelo Instituto Insikiran de Formação Superior Indígena 

(UFRR) (2019). Há um ano e cinco meses estou atuando na Casa de 
Saúde Indígena (Casai Yanomami), faço parte do projeto Contri-
buição para o desenvolvimento de estratégias para o fortaleci-
mento do SasiSUS, considerando as vulnerabilidades emergentes 
e reemergentes em saúde, atuando como gestora Indígena. 

O estado de Roraima está localizado na Região Norte do Brasil, 
fazendo divisa, ao norte, com a Venezuela e a Guiana, e, ao sul, 
com o Amazonas e com o Pará. Possui 15 municípios e se divide em 
34 terras Indígenas. Com os primeiros resultados do Censo Indí-
gena, realizado pelo Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística, 
em 2022, vivem no estado 97.320 pessoas Indígenas, certifican-
do que essa população duplicou em relação ao censo do ano de 
2010, quando 49.637 Indígenas ocupavam a área de 10.370.676 
hectares (IBGE, 2023; IBGE, 2021; IBGE, 2010). As principais etnias 
Indígenas são: Macuxi, Wapichana, Taurepang, Ingarikó, Wai-Wai, 
Yanomami, Ye'kwana, Sanumá, Sapará, Patamona e Waimiri-Atroari 
(Alves et al., 2019; IBGE, 2010; Ricardo; Ricardo, 2011).

A atenção aos povos Indígenas nacionalmente e em Roraima 
segue um modelo de gestão em saúde organizado em Distritos 
Sanitários Especiais Indígenas (DSEIs), totalizando 34 unidades 
gestoras descentralizadas do Subsistema de Atenção à Saúde 
Indígena (SasiSUS) (Brasil, 2019), implantados oficialmente em 
1999, com o encargo de assistir à população Indígena em terras 
Indígenas. Os DSEIs são uma rede integrada de serviços de saúde, 
em nível de atenção primária à saúde, apropriados às necessida-
des de saúde da maioria da população. Esses serviços ofertados 
devem abranger a proteção, a promoção e a recuperação da saú-
de, caracterizando-se como um sistema local de saúde, de forma 
integral, hierarquizado e articulado com os saberes tradicionais e 
com a rede do Sistema Único de Saúde.

 Os modelos dos DSEIs obedecem às diversidades e particula-
ridades de cada povo Indígena. Em Roraima, existem dois DSEIs: o 
Distrito Sanitário Especial Indígena Yanomami e Ye'kwana (DSEI Ya-
nomami) e o Distrito Sanitário Especial Indígena Leste de Roraima 
(DSEI Leste de Roraima) (Garnelo, 2012). O DSEI Leste de Roraima é 
responsável por 11 regiões: Amajari, Murupu, Serra da Lua, Tabaio, 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 11
3

0
8

Baixo Cotingo, Wai-Wai, São Marcos, Serras, Surumu, Raposa e 
Ingarikó; com 34 polos-base, 72 equipes e 317 comunidades 
Indígenas. 

A Constituição Federal brasileira de 1988 determina que 
a saúde é um direito e afirma, em seu capítulo referente à 
saúde e à seguridade social, a participação social no âmbito 
das políticas de saúde. A participação dos usuários em todas 
as etapas de operacionalização do Sistema Único de Saúde 
(SUS) é chamada de controle social, o qual é regulamenta-
do pela Lei nº 8.142, de 28 de dezembro de 1990, que dispõe 
sobre as transferências intergovernamentais de recursos 
financeiros e sobre a participação da comunidade na gestão 
do SUS, instituindo os Conselhos de Saúde (Brasil, 2011). 

Os Conselhos de Saúde são as instâncias de controle so-
cial instituídas para a participação da sociedade no Sistema 
Único de Saúde (SUS) nos diversos níveis de governo (federal, 
estadual e municipal) e funcionam de modo regular em todo 
o Brasil. A permanência e o funcionamento dos Conselhos 
de Saúde são alguns dos critérios para o repasse de recur-
sos pelo SUS. Com a implementação dos DSEIs, a população 
Indígena passou a participar nas etapas de planejamento e 
implantação das políticas de atenção à saúde, sendo repre-
sentados pelo Conselho Distrital de Saúde Indígena (Condisi), 
órgão responsável pelo controle social (Garnelo, 2012). A ges-
tão participativa da população nas etapas da implementação 
das políticas públicas com relação à saúde, junto ao SUS, é 
chamada de Controle Social (Brasil, 2013).

A participação social pode ser entendida como a compe-
tência que os sujeitos têm de intervir na tomada de decisão 
em todos os aspectos que afetam, de forma direta e indireta, 
a sua vida. Ressalta-se, nessa noção, o sentido de tomada de 
decisão como algo que atinge o coletivo social. Portanto, as 
condições de efetividade e bom desenvolvimento da partici-
pação social expressam a eficiência ou a deficiência do Esta-
do, podendo resultar em equidade social ou injustiças sociais 
(Esperidião et al., 2014). 

O controle social é um importante elemento de gestão, 
pois representa um meio privilegiado de escuta das neces-
sidades dos usuários de um sistema de saúde. Ele possibili-
ta, também, a participação no planejamento, na tomada de 
decisões e na avaliação das ações de saúde desenvolvidas 



3
0

9
nas unidades de saúde e nos níveis mais centrais do processo de 
gestão. “[...] É um espaço onde o governo recebe informações so-
bre os problemas enfrentados pela sociedade e propõe recursos 
para resolvê-los” (Baniwua; Karipuna, 2012 apud Garnelo, 2012, p. 
217). Um de seus grandes desafios é se afirmar como força políti-
ca (Esperidião et al., 2014).

 A portaria ministerial no 755, de 18 de abril de 2012, dispõe 
sobre a organização do controle social no Subsistema de Saúde 
Indígena, criando três instâncias permanentes: Conselhos Locais 
de Saúde Indígena – somente com Indígenas, de caráter perma-
nente e consultivo –; Conselhos Distritais de Saúde Indígena – 
paritário entre Indígenas (50%), gestores (25%), e trabalhadores 
(25%), de caráter permanente e deliberativo –; Fórum Nacional de 
Presidentes de Conselhos Distritais de Saúde Indígena – formado 
pelos 34 presidentes dos Conselhos Distritais de Saúde Indígena, 
de caráter permanente e consultivo (Brasil, 2012).

A criação do Subsistema de Atenção à Saúde Indígena, em 
1999 (Brasil, 1999), da Política Nacional de Atenção à Saúde Indí-
gena, em 2002 (Brasil, 2002), e da Secretaria Especial de Saúde In-
dígena (Sesai), pela Lei no 12.314, de agosto de 2010 (Brasil, 2010), 
com um modelo de assistência à saúde “diferenciado”, não trouxe 
aos povos Indígenas, até o momento, a tão almejada saúde dife-
renciada. Os povos Indígenas ainda vêm enfrentando dificuldades 
no campo da saúde, tanto no nível nacional como no estadual, 
como a dificuldade de acesso a serviços nos diferentes níveis de 
atenção, resolutividade nas ações, integralidade nos atendimen-
tos e falta de uma gestão adequada dos recursos às especificida-
des de cada povo Indígena (Altini et al., 2013).

Este texto é um produto do Trabalho de Conclusão de Curso 
(TCC) desenvolvido no Curso de Graduação em Gestão em Saúde 
Coletiva Indígena (CGSCI), que funciona no Instituto Insikiran de 
Formação Superior Indígena, da Universidade Federal de Rorai-
ma, realizado em 2018 e orientado pela professora M.e Ana Paula 
Barbosa Alves. A relevância deste trabalho está no sentido de 
que a participação social se mostra aliada da gestão pública, 
principalmente se analisada por meio da gestão participativa. 
Além disso, vislumbra-se o enriquecimento das informações 
que serão obtidas e, consequentemente, que poderão subsidiar 
futuras pesquisas, servindo de referência, e que resultarão no 
crescimento e no desenvolvimento do saber. Trata-se de um 
estudo descritivo de abordagem qualitativa, por meio do qual se 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 11
3

10
buscou elucidar a seguinte questão: quais são as principais 
necessidades e os problemas de saúde identificados pelo 
Condisi-Leste-RR? Assim, procuramos relatar a experiência 
vivenciada no acompanhamento do I Seminário Unificado 
de Capacitação para Conselheiros Locais Indígenas, das 11 
regiões de abrangência do DSEI Leste de Roraima, realizado 
por esse distrito no período de 28 de agosto a 1o de setem-
bro de 2017. 

O estudo foi realizado a partir da participação no referido 
seminário do Condisi-Leste-RR, realizado no Centro Regio-
nal Lago Caracanã, no Município de Normandia (RR).  Um dos 
métodos usados na capacitação foi a realização de uma peça 
de teatro em que os conselheiros teriam que responder às 
seguintes perguntas sobre o controle social: Como funciona? 
Quais são as dificuldades? Quais são os avanços? Quais são 
as propostas e soluções? Para tal, formou-se um grupo por 
região, e cada região elegeu um representante para apre-
sentar o resultado final da pergunta formulada no seminário. 
As ideias foram interessantes, cada região com as visões 
próprias de gerir seus conselheiros, dentro do que o Condisi 
preconiza. O método foi aceito pelos conselheiros e criou 
uma troca de diálogo acalorada e muito interessante.  

 Para a participação no evento e a elaboração do TCC, foi 
solicitada a anuência do Condisi-Leste-RR e da Coordenação 
do DSEI Leste de Roraima. Assim, eu, Lucirene Bento Barbosa, 
participei de uma assembleia distrital, solicitando aos con-
selheiros e lideranças Indígenas a anuência para participar 
do “I Seminário Unificado de Capacitação para Conselheiros 
Locais Indígenas”, no qual contei um pouco da minha história 
familiar e acadêmica. Sou pertencente do Povo Macuxi, da 
comunidade Indígena Pium/Tabaio; sou filha de uma grande 
liderança Indígena, o senhor Evaristo Chagas Barbosa, atu-
almente aposentado. Depois de apresentar o projeto e os 
objetivos, recebi a autorização, por unanimidade. 

Nesse sentido, destacamos os principais desafios que o 
Condisi-Leste-RR vem enfrentando na gestão da saúde Indí-
gena, bem como as principais demandas de saúde descritas 
nos relatos das lideranças no referido seminário, e as solu-
ções desenvolvidas para atender às demandas dos polos-ba-
se de cada região pelas quais são responsáveis. Desse modo, 
este relato está organizado com os seguintes pontos princi-



3
11

pais observados: funcionamento do Controle Social nas regiões; 
principais demandas e propostas; e dificuldades encontradas 
pelos conselheiros na gestão participativa e no controle social. A 
partir dessas pontuações, foi possível realizar algumas reflexões 
sobre a situação da gestão da saúde Indígena e do controle social 
a partir da experiência do Condisi-Leste-RR, no determinado perí-
odo vivenciado. 

Funcionamento do Controle Social nas regiões

Os povos Indígenas buscam, por meio dos movimentos so-
ciais, melhorias na saúde Indígena e em todos os setores 
que são importantes para o bem-viver em seus territórios. 

Vale ressaltar que quem vem contribuindo para o fortalecimento 
da saúde Indígena são as organizações e lideranças Indígenas, 
que reivindicam e buscam sua participação e sua autonomia nas 
possíveis decisões políticas de saúde do Brasil, por meio da iden-
tidade étnica e cultural.

Para os conselheiros, as participações Indígenas deverão 
ocorrer em todas as etapas de planejamento, implantação e fun-
cionamento dos Distritos Sanitários Especiais Indígenas (DSEIs). 
O controle social nas regiões funciona por meio da reunião dos 
conselheiros locais das regiões; de palestras junto às equipes 
multidisciplinares para a conscientização sobre os direitos da 
população Indígena; e de parcerias junto aos conselhos distri-
tais, lideranças Indígenas e escolas; de planejamento organizado 
e cronograma de trabalho com visitas aos polos-base; de valo-
rização da fiscalização dos recursos destinados à saúde Indíge-
na;  de avaliações das equipes, dos Agentes Indígenas de Saúde 
(AIS) e Agentes Indígenas de Saneamento (AISAN); de acom-
panhamento nos atendimentos em diversos aspectos como 
transporte, atendimento médico e odontológico e, ainda, com 
a equipe de endemia, conforme seu cronograma de atendimen-
to; de reuniões distritais para a deliberação das demandas do 
conselho local de saúde para o DSEI Leste de Roraima e o Sesai. 
O entendimento dos conselheiros coaduna com que afirma o 
art. 8º, do Decreto nº 3.156, de 27 de agosto de 1999. Em seu §4º, 
cada DSEI terá um Conselho Distrital de Saúde Indígena, com as 
seguintes atribuições: 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 11
3

12
I. Aprovação do Plano Distrital de Saúde Indígena; II. Avalia-
ção da execução das ações de saúde planejadas e a propo-
sição, se necessária de sua reprogramação parcial ou total; e 
III. Apreciação da prestação de contas dos órgãos e institui-
ções executoras das ações e serviços de atenção à saúde 
do índio (Brasil, 1999, p. 2).

Hoje, os conselheiros Indígenas podem participar das reuni-
ões, ter voz, participar na elaboração de planos e no planeja-
mento da saúde Indígena, sendo isso uma conquista para os 
povos Indígenas. Os Conselheiros Distritais seguem as normas 
do regimento do Condisi, atualizado em 2023 (Condisi, 2023), 
trabalhando de acordo com o regimento para poder alcançar 
os objetivos esperados e repassar aos conselheiros locais, 
que repassam para as bases. O papel dos conselheiros é de 
extrema importância para o atual contexto da saúde Indíge-
na, já que são o elo entre o DSEI e as comunidades Indígenas 
– e só por meio da articulação é que se consegue melhoria na 
saúde. O subsistema de atenção à saúde Indígena tem, como 
uma de suas principais diretrizes, o controle social exercido 
pelos usuários Indígenas, a fim de assegurar o planejamento 
ascendente das ações, considerando as especificidades cul-
turais, históricas, geográficas e epidemiológicas dos povos 
Indígenas no Brasil (Brasil, 2009).

As principais demandas das regiões Indígenas

Identificar necessidade e problemas de saúde faz parte 
da análise de situação de saúde de uma população. Ainda 
fazem parte, porém, “[...] a explicação desses problemas, a 

partir de seus determinantes, e a identificação de oportuni-
dades e facilidades para intervenções, visando à sua solução” 
(Paim; Almeida-Filho; Reis, 2023, p. 35).

As demandas que chegam das regiões são consideradas 
coletivas, sendo as necessidades e os problemas de saúde 
articulados entre conselhos local e distrital. O planejamento 
é fundamental para melhorar a gestão da saúde Indígena e, 
assim, buscar atender às demandas de forma positiva. Os 
principais problemas e necessidades de saúde citados pelos 
conselheiros de saúde foram:



3
13

1) Em relação ao transporte: a falta de transporte para os con-
selheiros e para remoção dos doentes (de ambulância); de trans-
porte aéreo e fluvial para a realização do trabalho nas comunida-
des de difícil acesso; e falta de regularização de pistas de pouso 
de aeronaves nas áreas Indígenas.

O transporte constitui uma necessidade básica para atender 
aos cuidados de saúde e é um importante determinante social da 
saúde. A falta de disponibilidade e acessibilidade de transportes 
é frequentemente citada como um dos principais obstáculos para 
alcançar o SUS. Dessa forma, observa-se que o princípio da univer-
salidade não está sendo respeitado. É preciso que os serviços e os 
cuidados à saúde sejam acessíveis à população, “[...] o que supõe a 
eliminação de barreiras econômicas e socioculturais que se inter-
põem entre a população e os serviços” (Teixeira et al., 2023, p. 126). 
O transporte é uma grande necessidade de saúde nas áreas Indíge-
nas, pois é um fator indispensável para o acesso à saúde. Donabe-
dian (1973) utiliza o termo acessibilidade no lugar da palavra acesso, 
principalmente por dois fatores: sócio-organizacional e geográfico, 
pois os atributos sócio-organizacionais abrangem a classe social, 
cultural, educacional ou econômica dos sujeitos, que termina por 
influenciar significativamente o acesso à saúde. E a acessibilidade 
geográfica refere-se a uma função do tempo e do espaço, como a 
distância física entre o usuário e os serviços. 

2) Em relação ao saneamento: a falta de tratamento de água, 
a necessidade de melhorar os poços artesianos e caixas d’água 
das comunidades; a manutenção, a ampliação e a construção de 
abastecimento de água em algumas comunidades.

A Lei no 11.445, de 05 de janeiro de 2007, define o saneamento 
básico como um conjunto de serviços de abastecimento público 
de água potável; coleta, tratamento e disposição final adequada 
dos esgotos sanitários; drenagem e manejo das águas pluviais 
urbanas; além da limpeza urbana e do manejo dos resíduos sólidos 
(Brasil, 2007). Os serviços de saneamento em áreas Indígenas têm 
um caráter básico voltado para atividades sanitárias e para a me-
lhoria da qualidade de vida dessas comunidades. Utilizando dados 
de morbimortalidade – morte causada por doenças infecto-para-
sitárias, como diarreia e outras de veiculação hídrica (Brasil, 2009) 
–, percebe-se que a ausência de saneamento básico, ou a sua es-
trutura insuficiente ou de qualidade insatisfatória, vem refletindo 
na manutenção de doenças como diarreia, hepatites A e dengue. 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 11
3

14
3) Em relação à falta de estrutura física referente ao ser-

viço de saúde: a falta de posto de saúde como, por exemplo, 
a casa para guardar materiais permanentes e a casa de apoio 
nas comunidades para a equipe multidisciplinar; a falta de 
laboratório adequado.

4) Em relação à falta de insumos: a falta de materiais 
de limpeza. 

5) Em relação à gestão dos recursos humanos: falta con-
trato para microscopista – em algumas comunidades não há 
Agente Indígena de Saúde (AIS); falta reconhecimento da 
categoria de microscopista; falta formação continuada dos 
agentes Indígenas. 

Vale ressaltar que os textos normativos da saúde Indígena 
e a solicitação do movimento Indígena vêm sempre se preo-
cupando com a valorização do AIS. Nesse sentido, o papel do 
AIS é citado nos documentos da Política Nacional de Atenção 
à Saúde dos Povos Indígenas (PNASPI) como central para a 
realização do princípio da atenção diferenciada, ou seja, é 
destacado como o ponto estratégico para a oferta de serviço 
de saúde sensível ao pluralismo e à diversidade cultural, in-
corporando o direito da comunidade de participar, individual 
ou coletivamente, em seu planejamento, execução e avalia-
ção (Teixeira; Garnelo, 2014).

6) Em relação à medicina tradicional: falta de convite para 
participação dos especialistas tradicionais como pajés e 
parteiras tradicionais.

A valorização e o fortalecimento das medicinas tradicio-
nais são uma iniciativa dos povos Indígenas pelo reconhe-
cimento de seus direitos culturais estabelecidos na Cons-
tituição Brasileira de 1988, além de ser tema de discussões 
em conferências nacionais e nas políticas direcionadas à 
saúde Indígena (Ferreira, 2013). A medicina tradicional é muito 
importante nessa ocasião, pois os saberes particulares dos 
anciões tradicionais vêm como forma de parceria e fortaleci-
mento para promover saúde e adquirir conhecimentos.  

7) Em relação ao Controle Social: melhorar a logística da 
região em relação ao conselho local de saúde; falta conheci-
mento do regime interno e leis que regulamentam o Condisi. 



3
15

8) Em relação à gestão participativa: interferências políticas 
partidárias no DSEI Leste de Roraima; e desrespeito ao direito 
de consulta.

A gestão participativa é uma estratégia transversal, presente 
nos processo cotidiano da gestão do SUS, que possibilita a for-
mulação e a deliberação pelo conjunto de atores no processo de 
controle social. Requer a adoção de práticas e mecanismos que 
efetivem a participação dos profissionais de saúde e da comuni-
dade (Brasil, 2009). No regimento interno do Conselho Distrital de 
Saúde Indígena, de 2023, o art. 2º diz que compete ao Condisi-
-Leste-RR:

[...] I- Apresentar propostas para elaboração do Plano Distrital de 
Saúde Indígena (PDSI); II – Elaborar e aprovar o PDSI; III – Acom-
panhar e monitorar a execução do PDSI e do Plano de Trabalho 
do DSEI; IV – Acompanhar e monitorar a execução das ações de 
atenção integral à saúde Indígena e determinantes ambientais; 
V- Acompanhar a execução financeira do DSEI; VI – Elaborar e 
aprovar o regimento interno, os quais serão homologados pelo ti-
tular da Sesai/MS e publicado em Boletim de Serviço do Ministé-
rio da Saúde; VII – Acompanhar e monitorar o funcionamento de 
Conferências Locais e Distrital de Saúde Indígena, com base nas 
orientações e recomendações do Conselho Nacional de Saúde; 
VIII – Indicar conselheiro do Condisi para participar do Conselho 
Estadual de Saúde e conselheiros locais para participarem dos 
Conselhos Municipais de Saúde, nos municípios onde há popu-
lação Indígena, no âmbito da área de abrangência do DSEI; IX – 
Manifestar sobre assuntos de sua competência, principalmente, 
os casos omisso a este Regimento (Condisi, 2023, p. 1). 
 
 
Propostas criadas pelo Condisi/RR para atender às 
demandas de cada região

As principais propostas que surgiram do I Seminário Unifica-
do de Capacitação para Conselheiros Locais Indígenas do 
Condisi-Leste-RR: 

1) Educação continuada: continuação do seminário para os 
conselheiros, com capacitações continuadas com as entidades 
parceiras ao controle social, como Universidade Federal de Rorai-
ma (UFRR), Ministério Público  Federal (MPF), Ministério Público Es-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 11
3

16
tadual (MPE), Conselho Indígena de Roraima (CIR), Fundação 
Nacional dos Povos de Indígenas (Funai), Advocacia Geral da 
União (AGU), Centro de Referência Especializado da Assistên-
cia Social (CREAS), Sociedade de Defesa dos Índios Unidos de 
Roraima (SODIUR), Organizações dos Professores Indígenas 
de Roraima (OPIRR), Organizações das Mulheres Indígenas de 
Roraima (OMIRR), Controladoria Geral da União (CGU) e to-
das as organizações Indígenas; trabalhar por módulo as leis 
e os decretos voltados para a saúde Indígena; capacitar os 
conselheiros titulares e suplentes, para que os dois tenham o 
mesmo conhecimento, com certificação.

De acordo com a Portaria nº 198/GM, em 13 de fevereiro de 
2004, a Educação Permanente é aprendizagem constante, 
em que o aprender e o ensinar se incorporam ao cotidiano 
das organizações e ao trabalho. Propõe-se que os processos 
de capacitação dos trabalhadores da saúde tomem como 
referência as necessidades de saúde das pessoas e das po-
pulações, da gestão setorial e do controle social em saúde, e 
tenham como objetivo a transformação das práticas profis-
sionais e da própria organização do trabalho, além de serem 
estruturados a partir da problematização do processo de 
saúde (Brasil, 2004).

Nessa perspectiva, os conselheiros identificaram a ne-
cessidade de capacitações para entender melhor as polí-
ticas de saúde e toda a sua dinâmica de gestão, para que 
possam exercer da melhor maneira possível seu papel de 
controle social. Vale lembrar que o “controle social na saúde 
é um dos princípios organizativos do Sistema Único de Saú-
de que garantem a participação da população no processo 
de formulação e controle de políticas de saúde” (Arantes et 
al., 2009, p. 418).

2) Autonomia e participação social: os conselheiros pre-
cisam andar juntos na região para informar como o conselho 
funciona; o distrito precisa dar apoio ao controle social da 
região com o transporte; que a comissão permaneça nos 
próximos seminários.

     3) Relações de poder: falta de convite para o coordena-
dor do DSEI Leste de Roraima, farmácia, saneamento e RTS; é 
preciso convidar os conselheiros e suplentes, tuxauas, pajés, 



3
17

parteiras e outros; que a assessoria jurídica esteja presente nos se-
minários, em parceria com conselhos Indígenas de Roraima; política 
partidária interferindo; política pública; expositores; Insikiran/UFRR; 
assessoria jurídica, MPF, MPE; assessoria cultural de teatro e lideran-
ças tradicionais; a equipe da EMSI tem que participar das capacita-
ções dos conselheiros e dos seminários do controle social.

Não basta eleger representantes para o controle social, é 
preciso que esses sujeitos tenham realmente uma consciência 
sanitária coletiva. A representação não é para interesses individu-
ais, mas, sim, para o povo Indígena que cada conselheiro repre-
senta. Os conselhos de saúde devem ter como princípio norteador 
a participação. A democracia será fortalecida, pois defende e faz 
“[...] valer o princípio balizador do poder que emana do povo para 
o povo” (Esperidião et al., 2014, p. 255).

Os conselhos de saúde são espaços de conflito e de disputa 
de poder por integrarem atores de diferentes interesses, forma-
ções e projetos. Porém possibilitam, também, a criação de um 
local de construção de cidadania, pois os sujeitos exercem seu 
poder participativo influenciados positivamente pelos políticos 
na implantação de um serviço público de saúde local (Arantes et 
al., 2009).

A pouca efetividade do conselho distrital da saúde Indígena 
dificulta o planejamento adequado das ações e o monitoramento 
nas regiões. Apesar de todas as dificuldades, houve alguns avan-
ços na saúde Indígena como: a conquista de transporte, barcos, 
barqueiros e motores; equipes multidisciplinares atuando nas 
comunidades Indígenas; meios de comunicação como radiofonia; 
curso de capacitação para conselheiros locais e distritais; labo-
ratório de microscopistas; poços artesianos; tratamento de água; 
redução de doenças endêmicas; imunização da população Indí-
gena; recurso para a realização de reuniões dos conselhos locais 
e distritais; melhoria do espaço físico para assessoria Indígena e 
secretaria executiva; auxílio da secretaria executiva nas reuniões 
do Conselho Local de Saúde Indígena (Conlosi) com equipamen-
tos, computadores e impressora; capacitação e contratação de 
AIS e AISAN; fortalecimento da medicina tradicional; transporte 
para alunos fazerem o curso técnico no município; contratação 
de intérprete; contratação dos técnicos de enfermagem Indígena; 
valorização do uso da medicina tradicional, como pajés, parteiras, 
rezadores; conquista de espaço para assessores Indígenas na 
secretaria executiva dentro do DSEI Leste de Roraima; apoio ao 



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 11
3

18
Conselho Indígena de Roraima (CIR) na formação de pessoas 
na saúde; curso superior nas universidades para os Indígenas; 
controle social nas comunidades.

A partir dos relatos dos conselheiros e lideranças, podemos 
observar a importância dos conselheiros locais para as regiões. 
A realização do seminário de capacitação fomenta a neces-
sidade de favorecer as discussões e os aspectos ligados aos 
deveres e obrigações dos conselhos e conselheiros. O Condisi-
-Leste-RR, como instância maior, tem a deliberação de capa-
citar os conselheiros e promover estratégias de participação 
direta nas políticas voltadas para a saúde diferenciada, a partir 
das demandas vivenciadas por cada região. É importante que 
as reivindicações das regiões sejam atendidas, como preconiza 
o regimento citado acima. As atuações de monitoramento de-
vem ser constantes por parte dos conselheiros, para contribuir 
na eficácia dos serviços de saúde, na prática.

Considerações finais

Com base na experiência vivenciada, afirma-se que exis-
tem problemas no controle social em saúde Indígena 
que ainda precisam ser superados para que a partici-

pação dos povos Indígenas seja cada vez mais fortalecida. 
Assim, o controle social é um desafio para os conselheiros 
distritais e tem-se muito ainda a conquistar, pois a luta em 
prol da saúde Indígena é contínua. As demandas dos conse-
lheiros locais e de suas regiões são muitas e variam de acordo 
com suas particularidades.

Ser um conselheiro é um grande desafio, repleto de res-
ponsabilidades. É desafiar a si próprio e as próprias capaci-
dades, é estar preparado para lidar com situações diversas, 
com pequenos conflitos internos e externos de suas comuni-
dades. Durante o seminário, percebi que parentes são exce-
lentes mediadores, conhecem as políticas públicas voltadas 
para a proteção dos direitos dos povos Indígenas e estão 
preparados para dialogar de igual para igual com qualquer 
órgão governamental.

A partir das respostas dos conselheiros e da peça de tea-
tro realizada, percebi que, de forma geral, existem conselhei-
ros muito comprometidos com a saúde Indígena e com suas 



3
19

comunidades, mas ainda há outros que não entendem a respon-
sabilidade de ser um representante local de seu povo Indígena no 
controle social de saúde Indígena. 

A experiência evidenciou que a realização do seminário de 
capacitação é uma grande conquista do Condisi-Leste-RR, pois é 
uma forma de valorizar o profissional Indígena. A qualificação dos 
profissionais na capacitação continuada para os conselheiros visa 
a possibilitar uma integração entre conselheiros locais e distritais, 
para favorecer a relação entre a sede estadual e as bases nas 
comunidades e, assim, os conselheiros atuarão profissionalmente 
com normas e procedimentos de acordo com as leis.

No entanto, mesmo cercado de grandes desafios, o Condisi-
-Leste-RR é extremamente importante para a saúde Indígena 
diferenciada de qualidade. O Seminário Unificado de Capacitação 
para Conselheiros Locais Indígenas do Condisi-Leste-RR é, sem 
dúvida, um avanço que contribui para os serviços de saúde aos 
povos Indígenas. Por sua diversidade cultural ser extensa, o semi-
nário permite ao conselho melhor execução no trabalho de acom-
panhamento dos serviços de avaliação e monitoramento constan-
te das ações de saúde realizada pelo DSEI Leste de Roraima.

Referências

ALVES, Ana Paula Barbosa et al. Doenças e agravos mais preva-
lentes em uma comunidade Indígena em Boa Vista-RR: relato de 
experiência. Revista Eletrônica Acervo Saúde, n. 26, p. e673, 18 jul. 
2019.

ALTINI, Emília et al. (org.). A Política de Atenção à saúde Indígena 
no Brasil: breve recuperação histórica sobre a política de assistência 
à saúde nas comunidades Indígenas. Brasília: Conselho Indigenista 
Missionário – CIMI –, 2013.

ARANTES, Cássia Irene Spinelli et al. Controle social na saúde: 
discutindo os resultados de uma pesquisa com enfermeiras. Acta 
Paul Enferm, v. 22, n. 4, p. 417-21, 2009. Disponível em: http://www.
scielo.br/pdf/ape/v22n4/a11v22n4.pdf Acesso em: 28 jan. 2018.

BANIWA, André; KARIPUNA, Klever. Controle social: o ponto de 
vista das lideranças. In: GARNELO, Luiza; PONTES, Ana Lúcia (org.). 
Saúde Indígena: uma introdução ao tema. Brasília: MEC-Secadi, 
2012, p. 216-242.



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 11
3

2
0

BRASIL. Ministério da Saúde.  Saúde Indígena: análise da situ-
ação de saúde no SasiSUS. Brasília: Ministério da Saúde, 2019. 

BRASIL. Ministério da Saúde.  Para entender o controle 
social na saúde. Brasília: Ministério da Saúde, 2013. Disponível 
em: https://conselho.saude.gov.br/biblioteca/livros/Manual_
Para_Entender_Controle_Social.pdf. Acesso em: 18 set. 2023.

BRASIL. Ministério da Saúde.  Portaria no 755, de 18 de 
abril de 2012. Dispõe sobre a organização do controle so-
cial no Subsistema de Saúde Indígena. 2012. Disponível 
em: https://bvsms.saude.gov.br/bvs/saudelegis/gm/2012/
prt0755_18_04_2012.html. Acesso em: 18 set. 2023.

BRASIL. Conselho Nacional de Secretários de Saúde. Lei 
nº 8. 142, de 28 de dezembro de 1990.  In:  BRASIL, Conselho 
Nacional de Secretários de Saúde. Legislação Estruturante do 
SUS. Brasília: CONASS, 2011, p. 61-63 (Coleção Para entender a 
gestão do SUS, 2011, 13).

BRASIL. Fundação Nacional de Saúde. Lei Arouca: a Funasa 
nos 10 anos de saúde Indígena. Brasília: Funasa, 2009. 

BRASIL. Lei no 11.445, de 05 de janeiro de 2007. Estabe-
lece as diretrizes nacionais para o saneamento básico; cria 
o Comitê Interministerial de Saneamento Básico e outras 
providências. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/
ccivil_03/_ato2007-2010/2007/lei/l11445.htm.  Acesso em: 18 
set. 2023.

BRASIL. Portaria no 198/GM, em 13 de fevereiro de 2004. 
Institui a Política Nacional de Educação Permanente em 
Saúde como estratégia do Sistema Único de Saúde para a 
formação e o desenvolvimento de trabalhadores para o setor 
e dá outras providências. Disponível em: https://bvsms.saude.
gov.br/bvs/saudelegis/gm/2014/prt0278_27_02_2014.html. 
Acesso em: 18 set. 2023.

BRASIL. Ministério da Saúde. Fundação Nacional de Saúde. 
Política Nacional de Atenção à Saúde dos Povos Indígenas. 2. 
ed. Brasília: Ministério da Saúde. 2002. Disponível em: http://
www.funasa.gov.br. Acesso em: 22 fev. 2021.

BRASIL. Decreto nº 3.156, de 27 de agosto de 1999. Dispõe 
sobre as condições para a prestação de assistência à saúde 
dos povos Indígenas, no âmbito do Sistema Único de Saúde, 
pelo Ministério da Saúde, altera dispositivos dos Decretos no 



3
2

1
564, de 8 de junho de 1992, e no 1.141, de 19 de maio de 1994, e dá 
outras providências. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/
ccivil_03/decreto/d3156.htm#:~:text=DECRETA%3A,Par%C3%A-
1grafo%20%C3%BAnico. Acesso em: 03 out. 2023.

CONSELHO DISTRITAL DE SAÚDE (CONDISI). Regimento do CON-
DISI-Leste de Roraima. 2023. Disponível em: file:///C:/Users/alves/
OneDrive/Documentos%20Notebook/TCC/Artigo%20para%20o%20
livro%20da%20Fiocruz/Artigo%20Lucirene/Regimento%20Inter-
no%20CONDISI%202023.pdf. 

DONABEDIAN, Avedis. Aspects of medical care administration: 
specifying requirements for health care. Cambridge: Harvard Uni-
versity; 1973.

ESPERIDIÃO, Maria Arlene et al. Participação e Controle Social 
no SUS. In: PAIM, Jairnilson Silva; ALMEIDA-FILHO, Naomar de (org.). 
Saúde Coletiva: teoria e prática. 1.ed. Rio de Janeiro: MedBook, 
2014, p. 241-257.

FERREIRA, Luciane Ouriques. Medicinas Indígenas e as Políticas 
da Tradição: entre discurso oficiais e vozes Indígenas. Rio de Ja-
neiro: Editora Fiocruz, 2013. (Coleção Saúde dos Povos Indígenas).

GARNELO, Luiza. Política de Saúde Indígena no Brasil: notas 
sobre as tendências atuais do processo de implantação do sub-
sistema de atenção à saúde. In: GARNELO, Luiza; PONTES, Ana Lúcia 
(org.). Saúde Indígena: uma introdução ao tema. Brasília: MEC-Se-
cadi, 2012, p. 216-242.

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Cen-
so Demográfico 2022: Indígenas – primeiros resultados do univer-
so. 2023. Disponível em: https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/
bibliotecacatalogo?view=detalhes&id=2102018. Acesso em: 18 set. 
2023.

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Es-
tado de Roraima. In: Cidades.  Disponível em: https://cidades.ibge.
gov.br/brasil/rr/panorama.  Acesso em: 22 fev. 2021.

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Cen-
so Demográfico 2010. Características da população e dos domi-
cílios. Resultados do Universo. Disponível em: https://biblioteca.
ibge.gov.br/visualizacao/periodicos/93/cd_2010_caracteristicas_
populacao_domicilios.pdf Acesso em: 26 jun. 2019.

PAIM, Jairnilson Silva; ALMEIDA-FILHO, Naomar de; OCKÉ-REIS, 
Carlos. Reforma sanitária em perspectiva e o SUS. In: PAIM, Jairnil-



Vo
ze

s
 I

n
d

íg
e

n
a

s
 n

a
 P

ro
d

u
ç

ã
o

 d
o

 C
o

n
h

e
c

im
e

n
to

 |
 C

a
pí

tu
lo

 11
3

2
2

son Silva; ALMEIDA-FILHO, Naomar de (org.). Saúde Coletiva: 
teoria e prática. 2. ed. Rio de Janeiro: MedBook, 2023.

RICARDO, Carlos Alberto; RICARDO, Fany (org.). Povos Indí-
genas no Brasil - 2006/2010. São Paulo: Instituto Socioam-
biental, 2011. 

TEIXEIRA, Carla Costa; GARNELO, Luiza. Saúde Indígena em 
perspectiva: explorando suas matrizes históricas e ideológi-
cas. Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2014. 



3
2

3



Adriana Luzimar da Silva Leite: Pertencente ao Povo Atikum- 
Umã (Carnaubeira da Penha-PE), é bacharel em psicologia 
pela Universidade Federal do Tocantins (UFT) (2023) e  
pós-graduanda em Psicologia e Saúde Mental (FAMEES).  
Atualmente, é psicóloga clínica em Carnaubeira da Penha (PE).

Ana Lúcia de Moura Pontes: Médica sanitarista, é doutora em 
Saúde Pública pela Escola Nacional de Saúde Pública Sergio 
Arouca/ FIOCRUZ, onde é pesquisadora. É membro do Grupo 
Temático (GT) de Saúde Indígena da Abrasco.

Braulina Aurora: Pertencente ao Povo Baniwa e mulher-
terra do bioma Amazônia. É cientista, antropóloga, mãe, 
mulher e multiplicadora de saberes, mestra e doutoranda 
em Antropologia Social (PPGAS/UnB). Foi cofundadora 
da Articulação das Mulheres Indígenas Guerreiras da 
Ancestralidade (ANMIGA).

Clarisse Fortes: Pertencente ao Povo Kaingang, é pesquisadora 
e multiplicadora dos conhecimentos tradicionais. Graduada 
em Enfermagem pela Universidade Comunitária da Região 
de Chapecó (UNOCHAPECÓ), é mestra em Ciências da Saúde, 
especialista em Saúde Indígena, fitoterapeuta. Atualmente, é 
enfermeira pela Sesai/MS, no Polo-base Passo Fundo (RS).

COMPOSIÇÃO  
DO COLETIVO



Dandara da Conceição Feitosa: Indígena urbana, é assistente 
social, mestre em Saúde Pública, doutora em Saúde Pública, 
pela Escola Nacional de Saúde Pública (ENSP/FIOCRUZ), e 
Operadora Social na Prefeitura Municipal de Santos (SP).

Diádiney Helena de Almeida: Pertencente ao Povo Pataxó, 
é historiadora com mestrado e doutorado em História das 
Ciências e da Saúde pela Casa de Oswaldo Cruz (COC/Fiocruz). 
É também doutora em Governação, Conhecimento e Inovação, 
pela Faculdade de Economia da Universidade de Coimbra, e 
professora de História Indígena na Universidade Federal Rural 
do Rio de Janeiro.

Edilasomara Sampaio: Pertencente ao Povo Taurepang, é parteira 
e técnica em Enfermagem. Foi conselheira de saúde Indígena 
pelo estado de Roraima e conselheira distrital DSEI Leste. 
Trabalhou no DSEI Yanomami e, atualmente, atua no DSEI Leste 
de Roraima.

Eliane Boroponepa Monzilar: Pertencente ao Povo Balatiponé-
Umutina, é graduada em Ciências Sociais, especialista em 
Educação Escolar Indígena, mestre em Desenvolvimento 
Sustentável junto a povos de terras Indígenas, pela 
Universidade de Brasília (UNB), e doutora em Antropologia 
Social pela UNB. Atualmente, é professora e coodenadora do 
Curso de Licenciatura Intercultural, pela Faculdade Indígena 
Intercultural, e também docente colaboradora do Programa 
PPGECII da Universidade do estado de Mato Grosso (UNEMAT).

Eliene dos Santos Rodrigues (Putira Sacuena): Pertencente ao 
Povo Baré, é biomédica, mestra e doutora em Antropologia na 
área de concentração em Bioantropologia, no Programa de 
Pós-Graduação em Antropologia da Universidade Federal do 
Pará (PPGA/UFPA). Atualmente, é Chefe do Departamento de 
Atenção Primária à Saúde Indígena da Sesai.

Elisa Urbano Ramos: Pertencente ao Povo Pankararu, é 
graduada em Licenciatura em Letras pela Autarde Ensino 
Superior de Arcoverde, especialista em Educação e em 
Políticas de gênero, pela UFPE, mestre e doutoranda 
em Antropologia pelo PPGA UFPE e coordenadora do 
Departamento de Mulheres Indígenas da Articulação 
dos Povos Indígenas do Nordeste, Minas Gerais e Espírito 
Santo (APOINME).



Felipe Carnevalli De Brot: Editor, designer e arquiteto formado 
pela Universidade Federal de Minas Gerais. É mestre em 
Arquitetura e Urbanismo pela UFMG e mestre em Ciências 
Sociais pela École des Hâutes Études en Sciences Sociales 
(Paris). É cocriador do Cosmopolíticas Editoriais, estúdio 
editorial e gráfico que desenvolve projetos de publicações 
com povos Indígenas. 

Felipe Rangel de Souza Machado: Cientista social, doutor 
em Saúde Coletiva pelo Instituto de Medicina Social da 
Universidade do estado do Rio de Janeiro (IMS/UERJ), é 
pesquisador da Escola Nacional de Saúde Pública Sergio 
Arouca/ FIOCRUZ.

Flávio de Carvalho Juruna (Aptsi'ré): Pertencente ao Povo 
A'uwe Xavante, Terra Indígena São Marcos, aldeia Namumkurá 
(MT). Graduando em Ciências Sociais pela Universidade de 
Brasília (UnB), é membro do Programa de Educação Tutorial 
(PET/SOL), ICS/UNB, membro da Associação dos Acadêmicos 
Indígenas da Universidade de Brasília (AAIUNB), colaborador 
da Namumkurá Associação Xavante (NAX), colaborador e 
suporte político da Associação Xavante Warã. É bolsista pelo 
Alto Comissariado das Nações Unidas para Direitos Humanos 
da ONU – 2024.

Hamyla Trindade: Pertencente ao Povo Baré da região do Alto 
Rio Negro, é mestre em saúde pública e doutoranda em Saúde 
Pública pela ENSP/Fiocruz. Atualmente, trabalha na Secretaria 
de Saúde Indígena (SESAI/MS), em Brasília (DF).

Inara do Nascimento Tavares: Pertencente ao Povo Sateré-
Mawé, é mulher poeta feita de dança e farinha. É professora 
no Instituto Insikiran de Formação Superior Indígena da UFRR 
e doutora pelo Programa de Pós-Graduação em Ciências 
Sociais, Agricultura e Desenvolvimento da Universidade 
Federal Rural do Rio de Janeiro (CPDA/UFRRJ). Também é 
membro do GT de Saúde Indígena da Abrasco.

Jainne Gomes de Melo (Jainne Taurepang): Pertencente 
ao Povo Taurepang, é sanitarista, graduada em Gestão em 
Saúde Coletiva Indígena e mestre profissional em Ciências 
da Saúde pelo Programa de Pós-Graduação da UFRR. 
Atualmente, trabalha como gerente de saúde com foco 
na vigilância epidemiológica no Distrito Especial de Saúde 
Indígena Yanomami.



João Bento Ramos: Pertencente ao Povo Tikuna, é antropólogo 
e mestre em Antropologia Social no Programa de Pós-
Graduação de Antropologia Social do Museu Nacional, da 
Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). É pesquisador 
Indígena no Museu Maguta.

João Paulo Lima Barreto (Yupuri): Pertencente ao Povo Tukano, 
é filósofo, mestre e doutor em Antropologia Social pela 
Universidade Federal do Amazonas (UFAM). É diretor executivo 
da Medicina Indígena Bahserikowi e pesquisador do Núcleo de 
Estudos da Amazônia Indígena da UFAM.

José Fernandes Mendonça: Pertencente ao Povo Tikuna, fez 
Licenciatura em Ciências Biológicas e é mestre em Linguística 
e Línguas Indígenas na Universidade Federal do Rio de Janeiro 
(UFRJ). Atuou como professor em diversas escolas Indígenas 
no Amazonas. Em 2023, foi nomeado Coordenador de 
Políticas e Linguística do recém-criado Ministério dos Povos 
Indígenas, voltando à região do Alto Solimões para atuar no 
Distrito Sanitário Especial Indígena. Atualmente, também é 
doutorando no Programa de Pós-Graduação em Antropologia 
Social do Museu Nacional da UFRJ.

Joziléia Daniza Jagso Kaingang: Pertencente ao Povo 
Kaingang, é geógrafa, mestra e doutora em Antropologia 
Social. É membro do GT de Saúde Indigena da Abrasco 
e da Articulação das Mulheres Indígenas Guerreiras da 
Ancestralidade (ANMIGA), sendo sua atual Diretora Executiva. 
Foi Secretária Nacional de Articulação e Promoção dos 
Direitos Indígenas, no Ministério dos Povos Indígenas, e foi 
Coordenadora Pedagógica da Licenciatura Intercultural 
Indígena do Sul da Mata Atlântica.

Makdones Santos de Almeida (Dones' Aunuru): Pertencente 
ao Povo Macuxi (Pacaraima, RR), é multiartista e graduando no 
curso de Gestão Territorial Indígena, na UFRR.

Maria Lucilene Martins Santos (Lucinha Tremembé): 
Pertencente ao Povo Tremembé do estado do Ceará, é 
bacharel em Serviço Social e Especialista em Saúde Pública. 
Atualmente, é Secretária Adjunta da Secretaria de Saúde 
Indígena (SESAI).



Maria Rosineide Gama Feitosa: Pertencente ao Povo Tariano, 
é enfermeira, especialista em Saúde Indígena e mestranda 
no Programa de Pós-Graduação em Condições de Vida e 
Situações de Saúde na Amazônia - PPGVIDA (ILMD/FIOCRUZ). 
É professora de Ensino Básico, Técnico e Tecnológico do 
Instituto Federal do Amazonas (IFAM\SGC).

Marlei Angélica Bento: Pertencente ao Povo Kaingang, da 
Terra Indígena Guarita (RS), é pesquisadora e multiplicadora 
dos conhecimentos tradicionais, graduada em Licenciatura 
Intercultural Indígena do Sul da Mata Atlântica (UFSC) e 
mestranda em Educação pela UFRGS. Atualmente, é professora 
na educação básica do estado do Rio Grande do Sul.

Melina Carlota Pereira (Mel Macuxi): Pertencente ao Povo 
Macuxi (Normandia, RR), é graduada e mestra em Antropologia 
Social pela Universidade Federal de Roraima (UFRR) e membro 
da Articulação Brasileira de Indígenas Antropóloges (ABIA). 
Atualmente, é antropóloga no DSEI Yanomami e Ye'kwana, 
em Roraima.

Míriam Dantas de Almeida: Pertencente ao Povo Tembé, é 
bacharel em Psicologia pela Universidade da Amazônia 
(UMAMA) e especializada em Saúde Mental. É mestra em 
Psicologia Clínica e Social pela UFPA, doutora em Psicologia, 
Sociedade e Saúde pela UFPA, professora temporária de 
Saúde Indígena na UEPA. É membro da Associação dos 
Estudantes Indígenas da UFPA, da Articulação Brasileira de 
Indígenas Psicólogos e do Conselho Regional de Psicologia 
(CRP:10ª Região PARÁ/AMAPÁ).

Nayra Paulino Vieira: Pertencente ao Povo Macuxi (Manoá - 
Bonfim-RR), é graduada em Gestão em Saúde Coletiva  pela 
UFRR e Enfermagem pela UNIP. Atualmente, é Coordenadora de 
Saúde na Prefeitura Municipal de Boa Vista (RR).

Nita Tuxá (Edilaise Santos Vieira): Pertencente ao Povo Tuxá, é 
ativista, psicóloga (CRP 03/ 25213), mestra em Antropologia 
Social e especialista em Saúde Indígena. É idealizadora da 
Articulação Brasileira de Indígenas Psicólogos(as) (ABIPSI), 
docente no curso de psicologia do Centro Universitário do 
Rio São Francisco (UNIRIOS), conselheira do XIX Plenário do 
Conselho Federal de Psicologia e coordenadora da Comissão 
de Direitos Humanos do CFP. Compõe a Comissão Intersetorial 
de Saúde Indígena (CISI).



Paula Lobato: Editora, designer e arquiteta formada pela 
Universidade Federal de Minas Gerais. É mestre em Arquitetura 
e Urbanismo pela UFMG e cocriadora do Cosmopolíticas 
Editoriais, estúdio editorial e gráfico que desenvolve projetos 
de publicações com povos Indígenas. 

Ricardo Ventura Santos: Mestre e doutor em Antropologia 
pela Indiana University/EUA, é pesquisador da Escola Nacional 
de Saúde Pública Sérgio Arouca da Fiocruz e professor 
do Departamento de Antropologia do Museu Nacional da 
Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). É membro do 
GT de Saúde Indígena da Abrasco.

Rosi Waikhon (Rosilene Fonseca Pereira): Pertencente ao 
Povo Piratapuia, é poeta, escritora, graduada em Ciências 
Biológicas, mestra em Antropologia Social (UFAM) e doutora 
em Antropologia Social (PPGAS/UFSC).

Sandra Benites: Pertencente ao Povo Guarani Nhandeva, é 
mestra e doutora em Antropologia Social pelo PPGAS/Museu 
Nacional/UFRJ. Foi curadora Indígena no Museu de Arte de São 
Paulo (MASP-SP) e atua como professora nas comunidades 
Guarani. É diretora de Artes Visuais da Funarte. 

Simone Eloy Terena: Pertencente ao Povo Terena, é mulher 
semente da ANMIGA, doutora em Antropologia Social pelo 
Museu Nacional (UFRJ). É assessora técnica do Jurídico 
CGOEX/Sesai e primeira suplente a vereadora do Município de 
Aquidauana pelo Partido dos Trabalhadores (PT).

Urariwe Suruí: Pertencente ao Povo Paiter Suruí, é 
administrador e mestrando em Sociologia e Antropologia 
pelo Instituto de Filosofia e Ciências Sociais da UFRJ. É 
pesquisador e Liderança Indígena na Aldeia Paiter Lh 09, da 
Terra Indígena Sete de Setembro, em Rondônia.

Ykarunī Costa da Silva Nawa: Pertencente ao Povo Nawa 
(Mâncio Lima/AC), do Parque Nacional da Serra do Divisor, 
é doutorando em Antropologia Social pelo Museu Nacional 
da UFRJ (PPGAS/MN-UFRJ); mestre pelo mesmo programa e 
instituição. É graduado em Comunicação Social - Jornalismo 
pela Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), membro 
da Articulação Brasileira de Indígenas Antropóloges (Abia) 
e membro-fundador da Articulação Brasileira de Indígenas 
Jornalistas (Abrinjor). Atualmente, é jornalista da Defensoria 
Pública da União (DPU), em Brasília.



Coordenação geral do projeto Vozes Indígenas na Produção 
do Conhecimento (em ordem alfabética) 2023-2025

Ana Lúcia de Moura Pontes
Felipe Rangel de Souza Machado
Inara do Nascimento Tavares
Melina Carlota Pereira (Mel Macuxi)

Conselho editorial do projeto Vozes Indígenas  
(em ordem alfabética)

Clarisse Fortes
Eliane Boroponepa Monzilar
Flávio de Carvalho Juruna - Aptsi'ré
Makdones Santos de Almeida (Dones' Aunuru)
Marlei Angélica Bento
Melina Carlota Pereira (Mel Macuxi)
Míriam Dantas de Almeida
Nayra Paulino Vieira
Ykarunī Costa da Silva Nawa

Pesquisadores e pesquisadoras que atuaram como 
pareceristas dos textos submetidos à Chamada Pública do 
projeto Vozes Indígenas na Produção do Conhecimento (em 
ordem alfabética):

Ana Lúcia de Moura Pontes
Clarisse Fortes
Dandara da Conceição Feitosa
Diádiney Helena de Almeida
Eliane Boroponepa Monzilar
Eliene dos Santos Rodrigues (Putira Sacuena)
Felipe Rangel de Souza Machado
Flávio de Carvalho Juruna (Aptsi'ré)
Hamyla Trindade
Jainne Gomes de Melo (Jainne Taurepang)
José Fernandes Mendonça
Marlei Angélica Bento
Melina Carlota Pereira (Mel Macuxi)
Míriam Dantas de Almeida
Nayra Paulino Vieira
Simone Eloy Terena
Ykarunī Costa da Silva Nawa





MEMÓRIAS  
DO COLETIVO



Coletivo Vozes Indígenas na Saúde Coletiva no lançamento 
do livro Vozes Indígenas na Produção do Conhecimento: para 
um diálogo com a saúde coletiva, no 13o Congresso Brasileiro 
de Saúde Coletiva da Abrasco, em Salvador, em novembro de 
2022. Nesta foto: Inara do Nascimento Tavares, Ricardo Ventura 
Santos, Maria Christina Barra, Braulina Baniwa e Dandara da 
Conceição Feitosa.

20
22



Coletivo Vozes Indígenas na Saúde Coletiva no lançamento do 
livro Vozes Indígenas na Produção do Conhecimento: para um 
diálogo com a saúde coletiva, no 13o Congresso Brasileiro de Saúde 
Coletiva da Abrasco, em Salvador, em novembro de 2022. Nesta 
foto: Diádiney Helena de Almeida, Inara do Nascimento Tavares, 
Braulina Baniwa, Ricardo Ventura Santos, Ana Lúcia de Moura 
Pontes, Jainne Gomes de Melo (Jainne Taurepang) e Dandara da 
Conceição Feitosa.

20
22



Foto do Coletivo Vozes Indígenas na Saúde Coletiva na frente 
do Castelo Mourisco, da Fiocruz, em julho de 2023. Nesta 
foto: Flávio de Carvalho Juruna (Aptsi'ré), Elisa Urbano Ramos, 
Eliene dos Santos Rodrigues (Putira Sacuena), Felipe Rangel 
de Souza Machado, Ana Lúcia de Moura Pontes, Nayra Paulino 
Vieira, José Fernandes Mendonça, Marlei Angélica Bento, 
Ykaruni Nawa, Melina Carlota Pereira (Mel Macuxi), Dandara 
da Conceição Feitosa, Inara do Nascimento Tavares, Diádiney 
Helena de Almeida, Edilasomara Sampaio, Adriana Luzimar 
da Silva Leite, Míriam Dantas de Almeida, Eliane Boroponepa 
Monzilar, Clarisse Fortes.

20
23



Oficina com autores da primeira coletânea, em julho de 2023. 
Nesta foto: Flávio de Carvalho Juruna (Aptsi'ré), Elisa Urbano 
Ramos, Eliene dos Santos Rodrigues (Putira Sacuena), Felipe 
Rangel de Souza Machado, Ana Lúcia de Moura Pontes, Ricardo 
Ventura Santos, Nayra Paulino Vieira, José Fernandes Mendonça, 
Marlei Angélica Bento, Ykaruni Nawa, Melina Carlota Pereira (Mel 
Macuxi), Dandara da Conceição Feitosa, Inara do Nascimento 
Tavares, Diádiney Helena de Almeida, Edilasomara Sampaio, 
Adriana Luzimar da Silva Leite, Míriam Dantas de Almeida, Eliane 
Boroponepa Monzilar, Clarisse Fortes, Angelica Ferreira Fonseca.

20
23



Conselho Editorial da segunda coletânea inicialmente 
formado em julho de 2023: Elisa Urbano Ramos, Flávio de 
Carvalho Juruna (Aptsi'ré), Marlei Angélica Bento, Eliane 
Boroponepa Monzilar, Adriana Luzimar da Silva Leite, Míriam 
Dantas de Almeida, Clarisse Fortes, Nayra Paulino Vieira, 
Melina Carlota Pereira (Mel Macuxi) e Ykarunī Nawa. 

20
23



Reunião do Conselho Editorial da segunda coletânea, em Janeiro 
de 2024. Nesta foto: Makdones Santos de Almeida (Dones' 
Aunuru), Nayra Paulino Vieira, Ykarunī Nawa, Marlei Angélica Bento, 
Melina Carlota Pereira (Mel Macuxi), Ana Lúcia de Moura Pontes, 
Felipe Rangel de Souza Machado, Clarisse Fortes, Míriam Dantas 
de Almeida, Eliane Boroponepa Monzilar e Paula Lobato.

20
24



Reunião do Conselho Editorial da segunda coletânea, 
em Janeiro de 2024. Nesta foto: Felipe Rangel de Souza 
Machado, Flávio de Carvalho Juruna (Aptsi'ré), Melina Carlota 
Pereira (Mel Macuxi), Nayra Paulino Vieira, Ykarunī Nawa, Marlei 
Angélica Bento, Clarisse Fortes e Míriam Dantas de Almeida.

20
24



Portfolio CIR 2024 - COM MARCAS.indd   11Portfolio CIR 2024 - COM MARCAS.indd   11 28/05/2024   14:5128/05/2024   14:51

Fonte: CONSELHO INDÍGENA DE RORAIMA (CIR). Portfólio Institucional - 
Conselho Indígena de Roraima / 2025. Boa Vista; CIR: 2025.

Mapa de Roraima, suas terras Indígenas e etnoregiões

Portfolio CIR 2024 - COM MARCAS.indd   11Portfolio CIR 2024 - COM MARCAS.indd   11 28/05/2024   14:5128/05/2024   14:51



Os artigos destacam ainda os desafios enfren-
tados pelos povos da região frente as institui-
ções do Estado responsáveis pela saúde Indíge-
na considerando que muitos serviços básicos 
ainda são oferecidos de forma precária. 

O livro Vozes Indígenas na produção do 
conhecimento II: ecos da gestão em saúde 
coletiva Indígena de Roraima traz uma impor-
tante contribuição para os povos Indígenas e 
a sociedade em geral, pois chama a atenção 
para a importância do fortalecimento das prá-
ticas culturais relacionadas a alimentação e 
outros hábitos saudáveis que caracterizam os 
povos Indígenas ao longo do tempo. Mesmo 
tendo à disposição os recursos da medicina 
não Indígena, os autores (as) chamam a aten-
ção para a importância do uso dos processos 
de cura específicos, sendo que estes muitas 
vezes são mais eficazes do que os tratamen-
tos da medicina ocidental.

Francisco Souza da Cunha
Pertencente ao Povo Wapichana, é professor 
da rede Estadual de Ensino de Roraima 
e representante da Organização dos 
professores Indígenas de Roraima (OPIRR) no 
Conselho do Instituto Insikiran de Formação 
Superior Indígena da Universidade Federal de 
Roraima (UFRR).



Apoio:


