Um estranho no ninho:
O desaninhador de péassaros 60 anos depois

Carlos Fausto'

[versdo de 8 de Julho de 2025]

No dia 13 de outubro de 1998, Lévi-Strauss me escrevia uma carta em que agradecia
o envio de minha tese, a qual eu lhe havia remetido alguns meses antes,
acompanhada de dois artigos, entdo, inéditos. Naquela data exata, eu completava
35 anos e Monsieur le Professeur, como lhe chamavamos entdo, se aproximava dos
90. Apesar da idade e da fama, Lévi-Strauss continuava a ser um cuidadoso missivista,
respondendo com atengdo aos textos que jovens colegas, como eu, enviavam-lhe,
na esperan¢a de que fossem lidos. Pela minha experiéncia, ele ndo apenas os lia
como respondia com um pequeno comentario, geralmente tracado em caneta
tinteiro sobre papel timbrado do Laboratério de Antropologia Social. Na carta de 13

de outubro, datilografada, ele me respondia em inglés. Cito:

| was most interested both in your paper on regression (of course | agree that
regression does not exclude and even implies innovations) and in the last
chapter of your PhD dissertation. The mythical material vou offer is an
important complement to the corpus and the way you discuss it is quite

helpful.

O capitulo ao qual o Professor se referia é o Gltimo, intitulado “Deuses, Machados e

Jaguares”, no qual fago uma andlise comparativa de mitos tupi-guarani e jé,

! Professor de Antropologia do PPGAS, Museu Nacional, UFRJ. Este texto foi preparado originalmente
para a conferéncia “A légica do sensivel e outras variagdes miticas: 60 anos das Mitolégicas de Claude
Lévi-Strauss”. Porto Alegre, 23 a 28 de setembro de 2024. Agradeco o convite e generosa acolhida
de Vitor Queiroz, bem como os comentarios de Aparecida Vilaca e Luiz Costa a uma primeira verséo.
Agradeco a Jaqueline Vieira que me ofereceu preciosas dicas sobre os Jé meridionais e a Jodo Kelmer
que me guiou pelo pantano bororo sem deixar que os aroe me capturassem.



retomando o dossié, aberto por ele em O Cru e o Cozido, sobre o tema do
desaninhador de péssaros — isto é, o episédio no qual um rapaz é abandonado por
seu companheiro no alto de uma arvore ou um rochedo, quando buscavam coletar
filhotes de arara. Esse mitema abre e fecha as Mitoldgicas, conectando o mito de
referéncia bororo que inaugura o volume 1, ao Ultimo volume, no qual o
desaninhador retorna em toda a sua forca.

N&o a toa, a capa de O Homem Nu traz uma pintura de Paul Delvaux na qual
se vé um menino despido subindo em uma arvore. A contracapa, por sua vez, mostra
uma escada, acima das nuvens, no topo da qual se encontra uma figura humana feita
de bronze.? Capa e contracapa resumem a demonstragdo |évistraussiana: o
desaninhador de péssaros jé-bororo do Brasil Central é uma versao fraca de um mito
cuja versao forte se encontra na costa noroeste da América do Norte. Na primeira,
temos uma disjungdo vertical minima entre o solo e o alto das arvores; na segunda,
temos uma disjungdo maxima entre o mundo terrestre e o mundo celeste.

Em outro texto, espero voltar a algumas diferengas entre esses dois grandes
conjuntos, bem localizados no espaco e separados por cerca de dez mil quilémetros
em linha reta. Por ora, meu intuito é outro. Quero retomar um argumento que me
surgiu hd alguns anos e que explicitei parcialmente em trabalhos anteriores,
sobretudo no artigo “Donos demais” (2008: 338-339). Ali, eu sugeria que a relagao
focal do mito jé de origem do fogo era a filiagdo adotiva, ou ainda, a passagem de
uma relacdo conflitiva entre cunhados humanos a uma relacdo de adocdo entre o
jaguar, dono do fogo, e o menino abandonado no alto do rochedo.

O argumento em si é simples, mas suas consequéncias, quero crer, sao
significativas. Entendo que Lévi-Strauss desconsiderou uma dindmica fundamental
para se compreender esses mitos: a relagdo de captura e adogdo interespecifica. A

sua subtematizagdo é algo surpreendente uma vez que a atividade pratica que

2 Trata-se de uma peca proveniente da cultura Amlash, que se desenvolveu do norte do Ira, entre o
segundo e o primeiro milénio antes da Era Comum.



engatilha todas as versdes miticas é a captura de filhotes de araras para se tornarem
xerimbabos de alguém (provavelmente, de uma mulher que é esposa do homem
adulto e irma do menino). Ademais, todo o desenvolvimento ulterior da narrativa
depende da adogédo do desaninhador pelo jaguar.

Pretendo, aqui, reanalisar o mito jé de origem do fogo deslocando a
perspectiva analitica, de modo a privilegiar as relagdes de captura e adogédo
interespecificas. H4 um estranho no ninho que passou despercebido das anélises
anteriores. E preciso trazé-lo de volta, restituindo o lugar dos xerimbabos e da filiagado
adotiva na série mitica. Ndo creio ser mero acaso que a conquista do fogo culinario
entre os J&é comece em um ninho de araras.

Neste texto, irei me restringir a mitologia, mas quero sugerir também que a
atividade de captura e adogdo de xerimbabos, especialmente de aves, teve,
historicamente, um papel muito relevante na economia politica amerindia e que sua
centralidade mitica estd conectada a sua relevancia prético-simbdlica. A

demonstracao dessa afirmagdo, contudo, ficard para um outro texto.

A onca que ndo era humana

Para dar inicio a minha demonstracdo, retorno as versées jé de origem do fogo,
discutidas na segunda secédo, da parte 1, de O Cru e o Cozido. Ali, Lévi-Strauss utiliza
seis narrativas, provenientes dos Kayapd-Gorotire, Kayapé-Kubekrankren, Apinajé,
Timbira Orientais, Krahd e Xerente. Para fins deste texto, vou utilizar, além das
versdes coligidas por Lévi-Strauss, aquelas reunidas por Wilbert (1978) e Wilbert and
Simoneau (1984) nos dois volumes de Folk Literature of the Gé Indians. No volume
1, além dos mitos utilizados em O Cru e o Cozido, temos outras trés versdes (Kayapo,
Apinajé e “Crengés”); jd no volume 2, temos sete (Tapayuna, Xavante, Xerente,

Kraho, Kayapo, Kayapd Pau d’Arco e Xikrin do Bacajd).> Somam-se a essas, a versdo

3 Sempre que possivel, consultei a publicacdo original dos textos posteriormente reunidos e traduzidos
por Wilbert and Simoneau.



sintetizada por Turner (2017) em seu livro dedicado a anélise do mito do fogo entre
os Kayapo e a versdo de professores Kanela, que produziram um panfleto ilustrado
com a “Histéria do Fogo”, no contexto de um curso de formagdo de professores
indigenas.

Essas narrativas, provenientes dos Jé Centrais e Setentrionais, foram coletadas
entre a década de 1910 a 1970, por diversos pesquisadores. Apesar da diferenga de
povos, linguas, local e época da coleta, as narrativas sdo surpreendentemente
semelhantes entre si.* Todas elas dispdem do mesmo enredo bésico, a partir do qual
ocorrem variagdes de detalhes e inclusGes de episédios sem, no entanto, transformar

de fato o mito. A seguir, apresento seus principais episodios:

1. Dois cunhados saem para desaninhar filhotes de arara em buraco na rocha ou arvore;

2. O mais velho, casado com a irmad@ do mais novo, faz este ultimo subir no pareddo
rochoso para, de 14, jogar os filhotes para ele;

3. O cunhado mais novo ndo faz o que o marido de sua irma pede, por se assustar ou
s6 encontrar dois ovos ou pedras no ninho (ovos que se transformam em pedras ao
serem lancados ou vice-versa);

4. Zangado, o cunhado mais velho retira a “escada” e abandona o jovem no alto do
rochedo;

5. Sem conseguir descer, 0 menino passa privagoes e as aves defecam sobre ele (ou ele
come seus excrementos). Com o transcorrer dos dias, os filhotes de arara acostumam-
se a ele;

6. Um jaguar passa pelo local e se engana com a sombra do menino projetada no solo.
Tenta agarra-la em vao. Olha para cima, vé enfim o menino e se oferece para ajuda-

lo a descer;

* Vale notar que pelo menos dois povos jé do norte ndo contam essa mesma versdo. Seeger afirma
que os Suya (Kinséjé) jamais incluem o episédio do desaninhador de péassaros ao narrar o mito de
origem do fogo (in Wilbert and Simoneau 1984:108). Denofrio (2024: 139-142), por sua vez, apresenta
uma narrativa coletada entre os Panard que combina elementos tupi (como o dono do fogo ser o
urubu) e jé (como o roubo se dar na forma de uma corrida de toras). Com relagdo aos J& meridionais,
o mito de origem do fogo kaingang é bastante diferente daquele dos Jé setentrionais (Borba 1908:
26-27). Contudo, trata-se, como veremos mais a frente, de uma clara transformacéo deste Gltimo.



7. Antes, porém, diz ao menino para jogar os filhotes de arara que estdo no ninho. Dessa
vez, o menino faz o que lhe é pedido e joga as aves. O jaguar as devora;

8. Ojaguaradota o menino e o leva para sua casa. O menino, no entanto, é mal recebido
pela esposa do jaguar. Conhece o fogo (um tronco de jatoba em brasas) e come carne
assada;

9. A esposa do jaguar ameaga o menino, por razbes diversas conforme a versdo. O
menino conta o sucedido ao pai adotivo. Este lhe d&d um arco e flecha e explica como
agir caso seja novamente ameacgado;

10. O menino mata (ou fere) a esposa do jaguar (que em algumas versdes esta gravida);

11. Por conta prépria ou instruido pelo jaguar, o menino volta a sua aldeia, conta sobre o
fogo para os homens, os quais organizam uma expedicdo para buscar o fogo do
jaguar;

12. Com a ajuda de varios animais, os humanos levam o fogo do jaguar (ou o recebem
dele como um presente);

13. N&o deixam, porém, uma so6 brasa para o jaguar, privando-o inteiramente de fogo.

Dali em diante, diferencia-se a alimentagéo cozida humana daquela crua do jaguar.

Ha diversas possibilidades de anélise desse mito e de seus episdédios. As duas mais
conhecidas, além daquela de Lévi-Strauss, sdo as de Roberto DaMatta (1970) e de
Terence Turner (2017). DaMatta cotejou os mitos timbira de origem do fogo e de
origem dos brancos para propor uma distingdo entre mito e antimito, distingdo que
utilizei para comparar mitos jé e tupi, concluindo que o que é antimito para os Jé é
o mito propriamente dito para os Tupi (Fausto 2001: 526-31).> Por sua vez, Turner fez
uma leitura densa e ampla dos elementos semanticos e estruturais do mito de origem
do fogo entre os Kayapd, revisando elementos da interpretacdo de Lévi-Strauss e
propondo uma outra metodologia para o estudo da mitologia: a andlise
compreensiva de um Unico mito, em lugar da anélise transformacional de grupos de

mitos.

> Roberto DaMatta utiliza a mesma versdo que Lévi-Strauss identifica como “Timbira Oriental”, retirada
do livro de Nimuendaju (1946). Ele a identifica como sendo uma verséo canela. Wilbert (1978) a atribui
aos Ramkokamekra (um dos trés povos conhecidos como Canela, ao lado dos Apanyekra e os
Kenkateye) (Crocker and Crocker 1994: 59 n16).



Salvo engano, nenhuma das interpretagdes classicas do mito jé sobre a origem
do fogo destacou a relagdo de filiagdo adotiva — ou mesmo a presenga dos
xerimbabos — como elemento central. A Unica excegdo é uma nota de rodapé em
Désveaux (2001: 152), no contexto de sua releitura do estatuto da filiagdo no mitema
do desaninhador de péssaros. E verdade que Turner (2017) também avangou nessa
direcdo, ao questionar a interpretagdo de Lévi-Strauss, segundo a qual o jaguar teria
concedido o fogo aos humanos em troca de uma mulher que recebera. Seja como
for, a chave interpretativa de Lévi-Strauss é estritamente troquista — assim como boa
parte da literatura que se inspira em sua obra. Um exemplo disso é o contraste
proposto por Viveiros de Castro entre os mitos etiolégicos Amerindios e os do Velho

Mundo:

The protagonists of the major Amerindian myths are related agonistically as siblings-
in-law, parents-in-law, children-in-law. Our own Old World mythology (Greek, Near
Eastern, or Freudian) seems haunted, on the other hand, by parenthood and especially
fatherhood. Not to put too fine a point on it: we had to steal fire from a divine father;

Amerindians had to steal it from an animal father-in-law. (2004: 478).

Embora o contraste talvez possa se aplicar a outras séries miticas, ele ndo se aplica
bem ao mito jé de origem do fogo culinério. Neste caso, a afinidade ocupa um lugar
inicial de detonador do enredo, mas ndo da conta do desenvolvimento posterior da
narrativa, que depende da sua articulagdo com a filiagdo adotiva — com a dinamica
da captura e familiarizagdo. Como veremos, essa é a tematica dos dois encontros
interespécies que organizam o mito: o do menino com as araras e com 0s jaguares.
Lévi-Strauss, por meio de uma torgao, evitou uma interpretagdo que nao fosse
baseada na reciprocidade entre humanos e jaguares. Para tanto, foi preciso afirmar,
de cabo a rabo, que a esposa do jaguar era humana e ndo jaguar — ou seja, que ela
pertencia ao macrogrupo dos “humanos” ao qual também pertence o protagonista

da histdria.



Compreende-se, com efeito, que todos os mitos desse grupo coloquem em cena néo
um, mas dois pares de cunhados: primeiramente, o desaninhador de passaros (que é
um doador de mulheres) e o marido da irma ao qual ele nega (intencionalmente ou
ndo) os filhotes; em seguida, esse mesmo desaninhador de passaros (mas agindo
como embaixador da espécie humana) e o jaguar a quem os homens deram uma
mulher e que, em troca, cede o fogo e o alimento cozido a humanidade.

([1964]2021:139).

E tal a importancia desse ponto para a economia global das Mitolégicas, que Lévi-
Strauss volta a ele no penultimo capitulo de O Homem Nu, onde escreve: “Como
afirmam os Kayapo e os Ofaié [...], é portanto necessério que a mulher do jaguar sul-
americano seja humana j& que, de acordo com as versdes norte-americanas mais
fortes do mito, este [0 jaguar] dd em troca o fogo de cozinha aos humanos.” ([1971]
2011: 577).

O problema dessa interpretagédo é que ela ndo se sustenta nas fontes. Das seis
versdes do mito coligidas por Lévi-Strauss, apenas a primeira, dos Kayapé-Gorotire,
faz referéncia a condigdo humana da esposa. Nela, lemos: “Mas a mulher do jaguar
(que era uma india) ndo gosta do rapaz [...]" ([1964] 2021:110). A escolha de Lévi-
Strauss por iniciar a analise com essa versdo é curiosa, ndo apenas por ser a Unica a
afirmar que a esposa do jaguar era humana, como também por ser a Unica coletada
por um missionario. As cinco outras narrativas utilizadas por Lévi-Strauss foram
coletadas por etnélogos profissionais (trés por Curt Nimuendaju, uma por Alfred
Métraux e outra por Harald Schultz).® J&4 a que abre o capitulo sobre as variagdes jé,
foi coletada por Horace Banner, um missionario metodista, que participou do contato

com os Kayapé Gorotire, em Nova Olinda, em 1937.

¢ O volume da Revista do Museu Paulista em que Métraux publicou os “Mythes et contes des indiens
Cayapo” nao traz qualquer informacéao sobre a coleta desse material. Tudo indica que ele foi coletado
na expedi¢do de 1955 aos Kubenkranken, na companhia de Simone Dreyfus, e contou com o auxilio
tradutivo de Horace Banner, que, segundo conta Dreyfus, deslocou-se do Gorotire, onde morava, para
a aldeia onde se encontravam os pesquisadores (Dreyfus 1963:10).



Banner tinha, de certo, um bom conhecimento da lingua kayapé e sua versao
é, quanto ao enredo global, bastante semelhante as demais. Mas ha alguns
interessantes acréscimos, inseridos a titulo de explicagdo. Ao chegar a casa do jaguar,
o menino vé monticulos de pedra junto a um tronco de jatobd em brasa. Banner
esclarece: “Eram os primeiros fornos, protétipos do ‘ki’, hoje usado por todo indio
Kayapd.” (1957: 43). Outros comentarios parecem trair a incredulidade de um
missionario diante de um mito indigena. Assim, por exemplo, ele sente necessidade
de explicar como jaguar e menino podiam se comunicar: “A onga sabia falar, e dai a
pouco, o indio estava lhe contando a histéria” (ibidem).

De mesma natureza, me parece ser o comentario sobre a esposa do jaguar:
“A mulher da onga, que era uma india, mostrou logo grande antipatia pelo recém-
chegado [...]” (ibidem).” Nessas passagens, Banner tende a antropomorfizar os
jaguares: ndo é o indio que sabe falar o jaguarés, mas o jaguar que fala o humanés e
se casa com uma india. No entanto, como nota Turner (2017:17), todas as acdes da
esposa-onga sdo jaguarescas: ela arranha as faces do menino, estendendo suas
garras, mostra-lhe seus dentes e esturra, amedrontando-o.®

Em um pequeno livro ilustrado com a narrativa da origem do fogo, produzido
pelos professores kanela durante um curso de Educagéao Intercultural da Universidade
Federal de Goias, todos os animais — inclusive as oncas — sdo desenhados sem tracos
humanos (Kutokre Canela e Bispo 2017). Tampouco hé referéncia a uma suposta
esposa humana do jaguar ou a qualquer tipo de troca matrimonial transespecifica.
Isso vale também para as dez versGes reunidas por Wilbert and Simoneau nos dois

volumes de The Folk Literature of the Gé Indians.

”No original de Horace Banner, a frase ndo esté entre parénteses, como aparece em O Cru e o Cozido,
mas sim entre virgulas.

¢ Banner usa, ademais, uma linguagem bem mais rebuscada, dando a impressao de maior interferéncia
sobre o material final. Assim, por exemplo, ele escreve: “O que de fato aconteceu, cravando-lhe uma
seta no peito. Amedrontado com o que praticara, resolveu fugir, levando as armas e um pedaco de
carne assada em rumo do antigo lar” (1957: 43).



Os Unicos cunhados desse mito sdo os cunhados humanos — um mais velho e
tomador de mulher, que é o vildo da histdria; e outro mais novo e doador de mulher,
que é o seu herdi. E a partir da quebra dessa relaggo inicial entre cunhados que o
mito se desenvolve. No momento em que o menino se recusa a ou nao é capaz de
dar um filho adotivo a seu cunhado (e portanto a sua irma), abre-se a possibilidade
de uma nova conexdo, que permite engatar uma outra relacdo, dessa vez entre o

jaguar e o menino. Que relagdo é essa?

Ndo vamos comer, vamos criar

Em todas as versdes do mito Jé de origem do fogo que estudei, essa relagao é
caracterizada como sendo de adogdo, mas com variagdes importantes, que parecem
acompanhar elementos discretos da organizacao social e cerimonial desses povos.
Vejamos alguns exemplos, a comecar pelos textos originais a partir dos quais Lévi-
Strauss compds o capitulo “Variagdes Jé". Voltemos a versao publicada por Banner

e que viria a ser o M7 de O Cru e o Cozido. Lemos:

A mulher da onca, que era uma india, mostrou logo grande antipatia pelo
recém-chegado, ao qual chamava de 'me-on-kra-tum’ (o filho alheio ou
abandonado). Apesar dos protestos da mulher, a onga, que néo tinha filho

préprio, resolveu adota-lo. (Banner 1957: 43).

A versao coletada por Métraux (M8), também de origem kayapd, é bastante similar.
Temos a mesma ideia de que o jaguar traz “le fils d’un autre”. Mas a adogao néo é
tdo explicita, pois ele se justifica a esposa dizendo que ndo tem um “companheiro
(compagnon) de caga”. J& M9, coletado por Nimuendaju entre os Apinajé, é claro
quanto a adogdo: o jaguar limpa o menino depois de ele descer do rochedo, e diz
que "having no children, he would take him home as his son” (Nimuendaju 1939:

155). No final da narrativa, quando os homens vao até a casa do jaguar para buscar



o fogo, o felino ndo se opde a da-lo e diz ao pai humano do menino: “I have adopted
your son” (: 158). Outras versdes kayapo, reunidas em Wilbert and Simoneau,
também identificam a relagdo entre jaguares e menino como sendo entre pais e filho.

Turner (2017: 73, 117) interpreta essa relagdo de paternidade adotiva no mito
como andloga aquela do “pai substituto” (bam kaak) entre os Kayapd. Esta é uma
relagdo que se estabelece entre um ndo-consanguineo e um menino que esta
deixando sua casa natal e transferindo-se para a casa dos homens, onde passara a
fazer parte dos grupos cerimonais de seu pai substituto e ndo de seu genitor. Ou
seja, trata-se de uma metafiliagdo que se apresenta, na Amazénia, na forma da
adocdo (Fausto 2025, Fausto e Costa 2021).

As versdes dos Timbira Orientais, por sua vez, sdo mais complexas, pois
focalizam outra relacdo, de carater também cerimonial. Em M10, jaguar e menino se
tratam como avo e neto, enquanto em M11, na versdo publicada por Schultz, eles se
tratam de tio e sobrinho: “Vamos embora pra minha casa. Agora sou tio de vocé, e
vocé é meu sobrinho” (1950:72). O autor fornece um dado adicional que néo se
encontra no resumo de Lévi-Strauss: o termo pelo qual o menino chama o jaguar em
Kraho é keti, cujo reciproco ituare ocorre na versao coletada por Melatti (1978:327).
Ora, antes do que avd e neto ou tio e sobrinho, trata-se aqui de uma relagao entre
nominador (keti) e nominado (ituare).

Como indica Ladeira, tal relacdo é "estabelecida desde crianca entre dois
irmaos [distantes] de sexo oposto que se comprometem a trocar seus nomes: o irmao
dard seu nome para o filho da sua irm3, e esta dard seu nome para a filha do seu
irmao” (1982: 38). Como a terminologia de parentesco timbira tem uma feigédo crow-
omaha, os nominadores saem de categorias que incluem os kintypes MB, MF e FF,
para homens, e FZ, MM e FM, para mulheres — ou seja, “avés” e “tios”, conforme

aparece nos mitos colhidos em portugués.” Mas estd evidente que se trata de uma

? Como demonstra DaMatta, a diferenca geracional entre avds e netos equivale a diferenca produzida
pela distancia entre germanos de sexo oposto, de tal forma que avo e “tios cruzados” sdo equivalentes
do ponto de vista da nominagéao (1979: 119).

10



relagdo mais especifica, pois ituare (Ladeira 1982) ou ipantu (Melatti 1976: 145) é
como se denomina aquele que foi nominado, enquanto o termo para o sobrinho-
neto em geral é itamtxua (ibidem). A relagdo de nominacéo é, para usar a expressdo
de Turner ao falar do “pai substituto”, uma relagdo pivotal que articula esferas publica

e privada, ritual e doméstica, pois ao receber

um nome, o individuo passa a formar um né de uma vasta rede de relagdes sociais:
com o nome ele passa a ser membro de certas metades e de certo grupo, recebe
determinados papés rituais, passa a contar com amigos formais [...] e tende a usar os

mesmos termos de parentesco que o seu nominador. (Melatti 1976:145).

A relagdo mitica do jaguar com o menino &, para os Timbira, andloga aquela entre
nomimador-nominado. A nominacdo estabelece uma identificacdo forte entre os
termos da relagdo, identificagdo que um interlocutor krahé de Melatti bem exprimiu
em portugués ao dizer que o ituare “fica no meu lugar toda a vida”, que ele é "quase
minha pessoa” (1976:146). Ele é, portanto, um substituto do nominador. Essa
identidade transgeracional produzida por um ato ritual € uma modulagdo empirica
da metafiliagdo, que tem, ademais, expressao ritual. Melatti indica que, no rito de
Pembkahdk, no qual cada metade envolvida empluma seus meninos, estes sdo
“considerados filhos daqueles que lhes tinham dado o nome” (1976:147). N&o a toa,
a ideia subjacente de criagdo (to raise) estd presente no préprio mito krahd. A onga-
esposa diz:"Vamos comer esse menino”, ao que responde o jaguar: “Nao, ndo vamos
comer ndo; este ndo é bicho ndo, vamos crid-lo” (Melatti 1978:326).

Os mitos jé de origem do fogo focalizam um momento crucial da vida de um
menino no qual hd um deslocamento horizontal da casa natal para a casa dos
homens. O menino é inserido no universo politico-ritual masculino, tornando efetivas
relagdes de metaparentesco: por meio de seu “pai substituto” no caso kayapd, ou
de seu nominador no caso timbira oriental. Em ambos os casos, temos uma
identificagcdo transgeracional forjada por meio da metafiliagdo. Como sugere

DaMatta (1979), parece haver aqui um sistema de transformagdes que vai dos Timbira

11



Orientais aos Kayapd passando pelos Apinajé em situagdo intermediaria.”® Entre os
primeiros, estabelece-se uma relacdo de identidade forte entre nominadores e
nominados, enquanto entre os Ultimos essa fungdo é absorvida pelos pais substitutos.
Ja o caso apinajé combina as duas solugdes: “there are adoptive parents (pam kaag
and na kaag) who adopt the child to be named and then seek a nominator for him or
her” (1979: 108)."" Em todos os casos, marca-se que a identidade transgeracional é
fruto de uma escolha, ndo de um dado. Ela é o equivalente a filiagdo, mas resta
incompleta. Talvez seja por isso que as versdes timbira marquem o fato de a esposa
do jaguar estar gravida. Ele carrega seu proéprio filho-jaguar na barriga, que a deixa
pesada e lhe impede de alcangar o menino quando este flecha a sua pata e foge
(Melatti 1978: 327; Nimuendaju 1946: 243; Schultz 1950: 74).

Note-se que os episédios na casa dos jaguares estruturam-se em torno da
diferenca de atitude do marido-jaguar e da esposa-onga, com relagédo ao ato de
alimentagdo: o primeiro fornece comida e cuida do rapaz, enquanto a segunda
recusa-se a alimenté-lo e o ameaca."” Em algumas narrativas, o menino pede carne
assada conforme l|he instruira o jaguar e a onga lhe diz para se servir por conta
propria: “Me dé um pouco de carne para comer”, pede o rapaz, ao qué a onga
retruca: “vé e pegue vocé mesmo” (Verswijver in Wilbert and Simoneau 1984: 126).

Como mostrou Costa (2013), o ato de alimentar estabelece uma relacdo de
dependéncia entre o alimentador e o alimentado. Ao recusar-se a dar de comer ao
menino, a onga evita fazer dele um dependente; i.e. torné-lo um filho-xerimbabo,

posicao que neutralizaria a predagao. Afirmando sua independéncia, ela abre a porta

' No caso dos Jé Centrais, tive acesso a apenas duas narrativas: aquela coletada por Giaccaria e Heide
(1975) entre os Xavante e a coletada por Nimuendaju (1944) entre os Xerente (esta corresponde a M12
em O Cru e o Cozido). Em ambos os casos, ndo se explicita o estatuto da relagdo entre os jaguares e
o menino, embora fique claro que ela implica alimentacao.

"' DaMatta associa essas transformacdes as variagdes nas terminologias dos Jé do Norte, que podem
ter feigdes mais Omaha ou mais Crow em fungédo da maior ou menor proeminéncia dos pais substitutos
(1979: 123). Agradeco a J. Kelmer por ter chamado minha atengdo para esse ponto.

2 Como me sugeriu Marléne Albert-Llorca, seria interessante narrar esse mito do ponto de vista da
onga, isso é, da mae que rejeita a adogao/substitui¢do ritual — um affair privilegiadamente masculino
no caso jé (mas ndo entre os Bororo).

12



para a devoragdo. Em algumas versdes, isto é explicito, como ocorre naquela krahd
coletada por Melatti. Ao tirar piolho do menino, a onga mostra suas garras e diz:
“Olhe, sobrinho, com essas unhas eu rasgo e com estes dentes eu te como” (1978:
326). A ambiguidade dessa relagdo aparece, na versao kayapé de Verswijver, quando
o rapaz, assustado, sai em busca do pai jaguar, que lhe diz, algo ironicamente:
“Maybe your mother doesn't like children” (Verswijver in Wilbert and Simoneau 1984:
127).3

Ao final, porém, em todas as narrativas é o menino que flecha a onga, gragas
ao arco e flecha que lhe confecciona o pai adotivo. Este é o sinal de que ele deixou

de ser um dependente, um xerimbabo, que foi abandonado no alto do rochedo.

De xerimbabo a heroi

Gostaria, agora, de explorar o movimento mais amplo do mito, que se inicia com a
saida dos cunhados da aldeia e termina com a volta do menino, ja adulto e maduro,
para o mundo humano — mundo que, alis, s se torna plenamente humano gragas
a esse menino magnificado, que, de seu estado inicial de imaturidade, torna-se ao
final um herdi cultural. O carater civilizacional do mito foi tematizado por Lévi-Strauss,
DaMatta e Turner, entre outros. O foco é, de fato, a mudanga alimentar que o fogo
culindrio permite, embora muitas versdes falem também da fiagdo do algodéo e da
fabricacdo do arco e flecha — atividades associadas respectivamente a esposa-onga e
ao marido-jaguar.™

Do ponto de vista sociolégico, o mito trata do processo de amadurecimento

de um menino, que é, pode-se dizer, cozido ao longo de sua jornada. Ele comeca

* Na versdo xavante, hd uma passagem que parece inverter a ironia: a on¢a ameaca © menino
enquanto tira piolho de seu cabelo; ele enfia uma vareta boca adentro da onga, que sangra e salta em
dor, rolando pelo chao, até meter-se floresta afora, transformada em um tamandua (um comedor de
formigas, ndo mais de piolhos). Passado alguns dias, vendo o desanimo do menino, o jaguar pergunta-
lhe se ele estd cansado, ao que ele responde: “tenho saudades da minha mae” (in Wilbert and
Simoneau 1984: 117).

' As versdes tapayuna (Seeger) e xavante (Giaccaria e Heide 1975) indicam que o fogo ndo é sé de
cozinha, mas também aquele que aquece e ilumina.

13



como um rapaz imaturo. Nao é sequer um filhote de arara, equiparando-se antes aos
ovos que ele mesmo joga do alto do ninho. Note-se, alids, que em vérias versdes do
mito, o rompimento entre os cunhados gira em torno dos ovos.”™ No M7 kayapd, o
menino diz que s6 ha dois ovos no ninho e joga-os para o cunhado. Durante a queda,
eles se trasnformam em pedras e machucam o marido da irma. No M12, Xerente, ha
uma inversao simétrica: 0 menino joga uma pedra branca que se transforma em ovo,
espatifando-se no chdo. Na longa versao xavante, o menino joga uma pedra e sé
depois admite que ali ha, sim, filhotes. Tarde demais, porém. O cunhado ja se zangara
abandonando-o no alto do rochedo (Giaccaria e Heide 1975).

O mito comega com uma relagao entre ZH e WB, na qual o primeiro é ainda
muito novo e ndo saiu de seu ninho natal. Em regime uxorilocal, ele ainda mora com
o marido de sua irma, que aguarda a sua saida de casa. Como mostraram Lévi-Strauss
e Turner, ao deslocamento do menino para longe da aldeia e para o alto do rochedo,
corresponde sua saida da casa da méae e ingresso na casa dos homens. Ao subir no
pareddo rochoso, sua condigdo é anterior a de um filhote e se assemelha a de um
ovo — um ante-filhote — que ele joga ao chdo. O rompimento entre os cunhados
corresponde a eclosdo forgada dos ovos. Embora eles se quebrem, no ninho logo
teremos filhotes de fato, que serdo jogados para o jaguar devora-los. Antes, porém,
ha a passagem pelo podre: as araras defecam sobre o menino ou ele come os seus
préprios excrementos. E s6 entdo que chega o jaguar, o qual tenta, inutiimente,
predar o menino, ou melhor, a sua sombra,. Até aqui todas as relagdes fracassam: os
cunhados se separam, o menino nao familiariza as araras, o jaguar tenta predar um
duplo fantasmagérico do menino.

A Unica relagdo positiva, que resolverd o mito, se dé apds o menino jogar os

filhotes para o jaguar comer. Em algumas versdes, sugere-se que, apds estar saciado,

"> Nas versdes timbira, o motivo mais comum para a ruptura entre os cunhados é o medo que o menino
demonstra da arara que protege seus filhotes. A comparagao entre os filhotes e os pelos pubianos da
irma — que ocorre nos mitos tupi do desaninhador de passaros (Fausto 2001), aqui se encontra apenas
na versdo tapayuna coletada por Seeger.

14



O jaguar convence O menino que nao ira devora-lo. O menino se tornard, entao,
aquilo que os filhotes de arara teriam se tornado para os humanos: um xerimbabo,
um outro a quem se faz crescer e ndo se pode comer. Na versao tapayuna, quando
o jaguar chega em casa, a esposa lhe pergunta o que ele traz e ele responde: “This
is my child. | wanted him and | brought him here. He was way over there in a nest and
| brought him here” (Wilbert and Simoneau 1984: 109).

O menino desce do alto do rochedo na condigédo de “filho” do jaguar, que o
limpa, sacia sua sede e sua fome. Como vimos, todo esse cuidado do jaguar contrasta
com a recusa de sua esposa em alimentar o menino: ao invés de lhe dar comida, ela
ameaca torna-lo a sua comida. Fica evidente que o amadurecimento do menino
depende do rompimento das relagdes com sua “méae” (ele ndo pode voltar a seu
ventre-ninho, pois serd devorado). Dai o foco do mito nas relagdes com seu pai
substituto ou nominador. E essa a razio para a onga ser morta (ou apenas ferida) com
a arma que o pai lhe fabricou. O desfecho nao resulta, como quer Lévi-Strauss, do
fato de sua relagdo matrimonial (enquanto “india”) contradizer a auséncia de
reciprocidade existente, hoje, entre humanos e jaguares. Essa alianga de casamento
simplesmente nao existe. O que estd em jogo é antes uma nova quebra relacional,
que conduz a uma nova magnificagdo do rapaz. Ele passa pela prova iniciatdria,
mostrando-se capaz de matar ou ferir um felino predador. Nao a toa, apds esse ato,
ele retorna para a sua aldeia com o fogo (ou a noticia do fogo). Sua conquista

depende, porém, de um quase desapego do jaguar por seu préprio fogo.

A dadiva do roubo

Quero argumentar, agora, que esses mitos jé ndo sdo propriamente de “roubo do
fogo”, tal como o caracterizam Lévi-Strauss ([1964[2021) e Mussa (2021), mas de

obtencao do fogo por meio de uma relagdo de metafiliagédo.' Ou seja, o roubo aqui

'¢ Ver, porém, a discussdo de Lévi-Strauss ([1964] 2021: 127) sobre as “condutas de indiferenca”, que
sao recorrentes nesses mitos.

15



é antes uma transmissao de capacidades e conhecimentos de um homem de geragao
ascendente a um homem de geragdo descendente, que se torna o substituto do
primeiro (por adogdo temporaria ou cerimonial). Vejamos como ocorre essa
transferéncia em algumas versées.

Entre os Timbira Orientais, o jaguar dd um arco e flecha para o rapaz se
proteger da esposa, ensina-lhe como utilizd-lo e indica-lhe como retornar a aldeia. O
menino flecha a pata da onga que, gravida e pesada, ndo consegue persegui-lo. Ele
retorna ao seu povo e conta ao pai sobre o fogo. O pai reline os homens no centro
da aldeia, onde planejam como obter o fogo. Em seguida, acompanhados de animais
corredores, vao até a casa do jaguar — que estd ausente — e carregam o tronco de
jatobd em brasas, revezando-se como em uma corrida de toras. Apesar das queixas
da onga fémea, os humanos ndo lhe deixam uma brasa sequer.

Nessas versdes, ja vemos uma ambiguidade constitutiva desse “roubo” do
fogo, que parece ser, antes, uma modalidade de cessdo. Esta ndo parece envolver
nem uma trapaga, nem uma vinganga, para citar dois dos métodos de aquisi¢do
elencados por Mussa (2021). Uma versao apinajé coletada em 1926, por Carlos
Estevdo de Oliveira junto ao chefe da aldeia Bacaba, Camborilé-Mutuki, deixa isso
explicito. Apds a morte da esposa, o jaguar decide levar o menino de volta para a
aldeia dos humanos, mas como |& ndo ha fogo, ele diz que |he darad o seu préprio
fogo e que ele viesse busca-lo com seus companheiros quando quisesse. Animados
com a novidade, os indigenas logo decidem “ir buscar o presente da Onga”, que os
aguarda e coordena a retirada do tronco de jatobéa incandescente (Oliveira 1930: 75-

80)."

"7 Essa narrativa possui varias particularidades, como, por exemplo, o fato de a estéria iniciar-se com
um sogro e seu jovem genro, em vez de cunhados. Isso também ocorre na narrativa publicada por
Cowell (1961), que Turner (2017:15) afirma estar errada. Lévi-Strauss a trata como uma subvariante de
M9, coletada também entre os Apinajé, mas por Nimuendaju. O final desta uUltima é bastante
semelhante ao de M9A: o jaguar espera o pessoal chegar da aldeia e da o fogo, dizendo ao pai do
rapaz que havia adotado seu filho.

16



As duas versdes dos Jé centrais que consultei tematizam a colaboracao do
jaguar e a traicdo do menino. No mito xavante coletado pelos padres salesianos
Giaccaria e Heide (1975), o jaguar d& carne assada para o menino levar de volta para
sua aldeia, mas diz a ele para ndo revelar como ela fora cozida. O menino, porém,
cede a pressao dos seus congéneres e acaba traindo a confianga do jaguar, que perde
o fogo definitivamente:'® “If that's how it is, then from now on I'm going to eat you!”
he said. “I don't have fire any more. I'll be sleeping in the dark, I'll feel the cold." (in
Wilbert and Simoneau 1984: 120)."7

Dentre as versbes kayapd apenas aquela coligida por Horace Banner contém
uma clara inversao de afetos, que a aproxima das versdes xavante e xerente. Ao final
do mito, conta-se que a onga macho “ficou triste e zangada com tudo o que lhe fizera
o ingrato filho de criagdo, roubando-lhe tanto o fogo como o segrédo de arco e
flecha. [...] E até hoje odeia a tudo e a todos, especialmente aos que sdo do género
humano”. (1957: 44).%°

Como se poderia esperar, dado o papel central ocupado pelo “pai substituto”
no universo kayapd, as demais versdes tendem a enfatizar, sem ambiguidade, a
fungao-provedor do jaguar, aproximando-as das narrativas apinajé. Em uma versao
coletada por Lukesch, apds contar a seu pai jaguar que matara a esposa dele, o rapaz
prepara-se para a viagem de volta. Carrega uma lenha ardente, um fio de algodéo
com o fuso, além de carne assada e beiju. O jaguar indica-lhe, entdo, o caminho de
volta. Em seguida, embrenha-se na mata, tomando a direcdo oposta. Na narrativa

kayapd coletada por Verswijver, o jaguar diz ao menino “I'll make you a bow and

'® O mesmo tema aparece no mito xerente publicado por Nimuendaju em 1944.

' S6 entdo, segue a narrativa, o jaguar vira de fato um jaguar. Até entdo, ele seria um indigena e
mataria suas cagas com uma borduna. Nao deixa de ser curioso que essa antropomorfizagao do jaguar-
macho aparega na pena de missionarios salesianos, enquanto a da onga-fémea apareca naquela de
Banner, um missionario metodista.

2 Turner (2017) admite que o motivo da “raiva do jaguar” possa ter sido acrescido pelo préprio
narrador kayapo, mas ndo seria uma “parte integral” da estéria.

17



arrows so you can kill your mother, and then we will go our separate ways." (Wilbert
and Simoneau 1984: 127).

De modo geral, a obtengéo do fogo ndo resulta propriamente de um roubo.
Embora o jaguar fique privado do fogo, a modalidade de transferéncia aproxima-se
antes de uma transmissdo do que de um roubo. Diferentemente dos muitos
demiurgos amazénicos que partem deixando os humanos com um fogo ou uma
horticultura imperfeitos, aqui o jaguar cede, de uma vez por todas, um “bem” dotado
da capacidade Unica de produzir uma transformagao, a qual, por seu turno, possibilita
fabricar um parentesco ampliado — ou aquilo que denomindvamos “sociedade” e,

que hoje, chamamos de “coletivo” (Fausto 2001, Turner 1988).#

Magnificacdao e metafiliacao

Se o enredo do mito da origem do fogo culinério esta fortemente ancorado no ciclo
de vida e no amadurecimento masculino caracteristicamente jé, ele ndo deixa de
guardar semelhanga com outros mitos indigenas, que falam da aquisicdo de um bem
cultural ou conhecimento ritual, por meio de uma passagem pelo exterior. Assim por
exemplo, sdo muitos os mitos kuikuro no qual um jovem em reclusdo é admoestado
ou maltratado pelos pais e, ressentido, decide partir sem rumo até chegar a uma
aldeia desconhecida, onde adquire algum conhecimento ritual ou xamanico, que o
magnifica em seu retorno a aldeia natal.

O mito jé da origem do fogo culinério aproxima-se desse género de narrativa
bastante comum na Amazénia. Parece-me particularmente interessante aproxima-lo
de um género que Luiz Costa denominou estranged-pet narratives, bastante
frequente entre os povos da bacia dos rios Jurua e Purus. Essas narrativas ndo séo

necessariamente miticas. Algumas delas sdo francamente histéricas, ainda que os

21O fogo é e ndo é um bem. Como todo bem, ele é algo que tem utilidade e pode satisfazer uma
necessidade. No entanto, ele é uma reagdo quimica, produto da rapida oxidagdo de um combustivel,
que libera calor e luz. No mito, o bem que os humanos trazem do jaguar é, antes, o pau de jatoba
incandescente. Vale notar que esse bem ¢, por natureza, divisivel e reprodutivel. Tanto é assim que
no mito xavante, o fogo é levado para o centro da aldeia e distribuido na forma de brasas.

18



mitos fornecam uma espécie de roteiro para a compreensdo pratica dos eventos
histéricos. Esse é o caso, por exemplo, da biografia de loho e Dyaho, dois irmédo
kanamari, que nos anos 1920, foram levados por um patrao local, conhecido como
Preto Portugués, enquanto desenterravam ovos de tracaja numa praia. Criados por
ele e sua esposa, viveram cinco anos na cidade de Eirunepé, fazendo servigos
domésticos, eventualmente cortando seringa, mas também aprendendo portugués
e matematica na escola. Um belo dia, ja crescidos, decidiram voltar para seu povo e
fugiram rio acima, levando tudo o que precisavam. Chegando a aldeia, onde todos
acreditavam que estivessem mortos, passaram a mediar as relagdes com os néo-
indigenas, permitindo um engajamento menos assimétrico com a economia da
borracha. Sao, entdo, designados por um dos chefes da época “those who make
people do things” — ndo uma posicao de chefia classica, mas uma nova lideranga em
um mundo também novo, marcado pela relagdo intensa com os brancos (Costa 2007;
2022).

A trajetéria de loho e Dyoho guarda semelhanca com a de nosso desaninhador
de passaros, assim como ocorre com varias outras narrativas da regido, tanto miticas
como histdricas (ou in-between). Conforme Costa, esse tipo de narrativa “rehearse a
short-circuiting of the typical or normative processes of maturation and the
acquisition of autonomy in the region, revealing the possibility of a relatively rapid
and drastic shift from positions of frailty to those of power” (Costa 2022: 2). A relagao
crucial que acelera e amplifica a maturagdo, nesse caso, é a adogao proviséria
(fosterage), que é uma verdadeira instituigdo do parentesco entre os povos de lingua
arawa e katukina do Jurua-Purus, assim como a substituicdo ritual € um elemento

central do mundo jé-bororo.

Variacao meridional

Antes de concluir, fago dois excursos para ampliar o campo comparativo e reforcar

meu argumento de fundo. Primeiro, volto-me aos Jé meridionais, cujo mito de

19



origem do fogo, embora bastante transformado, preserva um lugar claro para a
adocéo, que, como vimos, € uma relacdo estruturante nas versdes dos Jé centrais e
setentrionais. Em seguida, retomo o M1 de Lévi-Strauss para enfatizar o lugar da
substitui¢do ritual em sua economia, interpretando o mito como mais um exemplo
de maturacdo e magnificacdo ritual do jovem desaninhador.

Comecemos pelos Jé meridionais, ou mais exatamente, pelos Kaingang, dos
quais utilizarei duas versdes do mito de origem do fogo: uma publicada pelo Coronel
Telemaco Borba (1908), apds quase 50 anos de convivio com esse povo; a outra
coletada em portugués e publicada em alemdo por Baldus (1958), ambas
referenciadas por Lévi-Strauss em O Cru e o Cozido.

Na narrativa kaingang ndo ha personagens humanos, apenas animais (ainda
que humanizados). De um lado, estd o dono do fogo e sua familia; de outro, os
passaros destituidos de fogo e, por isso mesmo, desejosos em obté-lo. O dono do
fogo, no entanto, ndo tem a intengdo de partilhd-lo e todos o temem. Na versao de
Borba, o dono chama-se Min-aran; na versdo de Baldus, Ming-ra. Podemos com
confianga traduzir o primeiro termo por onga, de tal modo que também aqui o dono
do fogo é um jaguar.?

Para manter o fogo aceso, ele se utiliza apenas de lenha grossa e pesada, de
tal modo que nenhum péssaro é capaz de carrega-la (aqui, temos o equivalente ao
tronco de jatobd incandescente dos mitos jé do norte). Para rouba-la, é preciso, pois,
fraciona-la (torna-la descontinua).”? Os péssaros se relinem para discutir o qué fazer
e escolhem o pequeno pica-pau para a tarefa. Este, entdo, divisa um estratagema

para enganar o dono do fogo.? Quando as filhas do jaguar vdo banhar-se no rio, ele

22 | évi-Strauss toma isso como um fato, mas ndo fornece a fonte dessa informacao ([1964]2021: 240n).
No dicionario Kaingang-Portugués de Wiesemann, o termo mig aparece na grafia contemporanea
como “onga pintada” e mig s& como “onga preta” (2021: 61). Agradeco a Jaqueline Vieira pela
referéncia.

% Como vimos, no caso das versdes timbira, essa descontinuidade é produzida pela corrida de toras,
em que diferentes pessoas e/ou animais se sucedem.

24 Utilizo a versdo de Baldus em que a identidade dos péassaros estd mais clara. Em Borba, temos um
passaro chamado Fyietd, identificado como “filho de gralha branca (xakxd)” (1908: 26).

20



se langa na dgua. A narrativa de Baldus esclarece: “elas pensaram que o Mbru [pica-
pau] fosse um bebé que tinha caido no rio e pediram ao pai que o tirasse dali para
poderem crig-lo” (1958: 122). O herdi, portanto, ndo desce de um rochedo onde
estava preso para ser adotado pelo jaguar, mas cai na dgua para fazer com que as
filhas do jaguar, apiedadas, queiram cria-lo.

E, de fato, o dono do fogo leva o pica-pau para casa, colocando-o sobre achas
de lenha para que possa secar. O pequeno passaro molhado comega, entdo, a bica-
las para obter um tigdo e fugir com ele. Na versdo de Borba, o jaguar percebe que o
herdi pretende rouba-lo, mas suas filhas imploram para que ele ndo o coma. Por fim,
o pica-pau obtém um bom ticdo e foge, sendo perseguido pelo dono enfurecido.
Engana-o novamente e escapa. Na versdo de Baldus, o beija-flor vem ajuda-lo, pois
voa mais rdpido do que o pica-pau (ecoando, mais um vez, a corrida dos animais com
o jatobd incandescente das versdes setentrionais). Por fim, o beija-flor queima o
campo e, assim, todos os passaros obtém o fogo.

Lévi-Strauss ([1964]2021: 276n) interpreta esse final como uma transformacao
do fogo criador (culinario) em fogo destruidor (que queima o campo). No meu
entender, porém, o mito fala de uma caracteristica Unica do fogo: a de poder ser
multiplicado e, portanto, generalizado, ndo sendo jamais a posse de um Unico dono,
como desejava o jaguar. Na versao de Borba, o felino morre de tristeza por “ter outras
gentes que pudessem ter fogo” (1908: 27). Em ambas as versdes, o jaguar tenta
inutilmente apagar o campo em chamas. Como ele ndo consegue, conclui a narrativa
coletada por Baldus, sobrou “fogo suficiente para os outros passaros. Todos eles
levantaram voo” (1958: 124). Na versao de Borba, diz-se que "“[o] campo queimou
por muitos dias; todas as gentes guardavam fogo e principiaram a agar a carne nelle”

(1908: 27).%

% A narrativa acrescenta ainda que, hoje, quando se apagam todos os fogos, eles fazem fogo com
uma vareta friccionada contra “uma pequena cova feita na extremidade inferior dum ramo secco de
palmeira” (1908: 127). Vale notar que a versao xavante coletada por Giaccaria e Heide, termina com

21



E fascinante pensar que povos cujos ascendentes comuns se separaram h3 2,5
a 3 mil anos atrds — como é o caso de Jé do Norte e Jé do Sul — narrem, no século
XX, histdrias tdo diversas e, ao mesmo tempo, téo similares entre si. Na é&rea
meridional, o tema do desaninhador de péassaros ndo estd presente, mas quem
conquista o fogo sdo péssaros, sendo que um deles, trapaceiro, se faz adotar pela
familia de um jaguar. Aqui poderiamos muito bem inserir a frase dita pelo jaguar da
versao krahé que utilizei: “ndo vamos comé-lo [...] vamos crid-lo”. Nas versdes
kaingang, a relagdo que permite a conquista do fogo (ou a generalizagdo de seu uso
culinério) é, mais uma vez, a metafiliagdo. Contudo, a adogdo aparece de forma
enfraquecida: o jaguar ndo deseja criar o pica-pau, mas cede ao pedido de suas
filhas. Tampouco libera o fogo com certa indiferenga, tal como ocorre nas versdes
sententrionais. Ao contrario, ele faz de tudo para evitar o desfecho do mito. Mas o

pica-pau encharcado ja estava devidamente “assado” (seco) e logra enganar o felino.

Eu-outro como meu pai

Passo, agora, ao mito bororo com que Lévi-Strauss abre O Cru e o Cozido. Dada a
sua complexidade, a analise serd mais longa. Como se sabe, em M1, a conquista do
fogo surge invertida e o tema do desaninhador comparece. Minha pergunta é: o que
ocorre com o tema da adogdo? Para responder a esta questdo, vou enfatizar o cédigo
sociolégico, dando destaque ao processo de maturagdo do menino e sua
transformagdo em adulto por meio da passagem pelo exterior.

Vimos que a adogdo do menino pelo jaguar no mito de origem do fogo é
modulada pelas caracteristicas sociolégicas préprias a cada conjunto do continuo jé.
Assim, por exemplo, entre os Kayapd, onde ha preeminéncia da figura do “pai

substituto” na passagem da vida infantil a adulta, a relagdo de adocdo tende a

uma afirmagdo semelhante: “From the jaguar they also learned how to use the small wooden sticks to
make fire” (Wilbert and Simoneau 1984: 121). O mesmo tema ocorre no mito ofaié coletado por Darcy
Ribeiro (1951) e resumido por Lévi-Strauss (M56). Essas passagens sdo curiosas, pois, se o fogo pode
ser produzido, ele ndo precisaria ser roubado.

22



aparecer sob a forma da relagdo pai-filho, enquanto entre os Timbira Orientais, esse
mesmo lugar é ocupado pela relagdo nominador-nominado. Em ambos os casos,
trata-se de relages cruciais na produgdo do adulto pleno com suas fungdes
cerimoniais. Essas relacdes de metafiliacdo estabelecem uma identificacdo
intergeracional entre uma pessoa mais jovem e outra mais velha que nédo sdo pai-
filho desde o nascimento. O nominado e o filho adotado sdo os substitutos,
respectivamente, do nominador e do pai cerimonial. Eles sdo o outro-eu, aquele que
da continuidade a existéncia do pai/nominador — ou nas palavras do interlocutor
krah6 de Melatti, aquele que “fica no meu lugar [por] toda a vida.”

No mito bororo, o tema da adocdo estd menos evidente e o enredo € menos
linear do que nos mitos jé. O foco também recai sobre as relagdes de substitui¢gdo
ritual, mas nesse caso elas incluem a substituicdo funeraria, articulando maturagdo e
morte.? E possivel sugerir que é esse carater completo e convoluto o que faz de M1
um mito do fogo invertido, elevado & poténcia menos-1. Antes de desenvolver esse
argumento, contudo, convém resumir os principais episédios do mito.

Lévi-Strauss baseou-se em excelentes versdes coletadas pelos salesianos
(Colbacchini 1925, Colbacchini e Albisseti 1942). No entanto, prefiro utilizar-me de
uma versdo mais recente, coletada, também em lingua indigena, por Fabian (1992:

16-25). A histéria comeca assim:

1. Rapazes dangam na aldeia sem decoragdo, a excegdo de um rapaz chamado Toribugu
que esté enfeitado;
2. Mulheres vao coletar vegetais selvagens na floresta (M1: palha de uma palmeira para

fazer estojos penianos para os meninos em iniciagao).

% O mito bororo tornaria explicito, pois, aquilo que Désveaux sugeriu ao afirmar que a filiagao,
enquanto adogdo, é um “antidoto a morte social” (2001: 160).

23



3. Toribugu tem relagdes sexuais com uma das esposas do pai (em algumas versoes, diz-
se que é sua méae);?’

4. Ao voltarem para a aldeia, o pai repara que ha resina e plumas no corpo de sua mulher
e conclui que seu filho, Toribugu, havia se deitado com ela;

5. A fim de se vingar, o pai solicita ao filho que, sucessivamente, traga para ele uma série
de predadores (jaguar, suguarana, harpia). Graga a ajuda magica da avé (a quem ele se
dirige como imarugo), Toribugu consegue passar por todas as provas e obter o que o pai
havia lhe pedido;

6. O pai pede-lhe, entdo, que obtenha os maracéds essenciais aos rituais bororo, em
especial ao ciclo funerério, no “ninho das almas”. Gragas a sua avd, ele consegue mais
uma vez sobreviver e obtém os maracas;

7. O pai, entdo, decide leva-lo para capturar filhotes no ninho da arara. Dessa vez, o pai
vai junto. Coloca um tronco para que o rapaz possa subir no rochedo. Ao chegar no ninho,
o rapaz avisa que ndo ha filhotes, s6 ovos (que ele joga para o pai). O pai diz para ele
descer e no instante mesmo em que ele comega a fazé-lo, o pai derruba o tronco para
que ele caia e morra;

8. A avo havia lhe dado uma “bastdo mégico”, com que ele consegue se salvar e subir
até o alto do rochedo. O pai diz-lhe que nunca mais h& de encontra-los;

9. Para ndo morrer de fome, Toribugu caga lagartinhos e os dependura na cintura. Com o
apodrecimento dos lagartos, o cheiro atrai o urubu-cagador, que comega a bicar seus
traseiros. Toribugu agarra o urubu e diz: “ledaga, me desca até o chdo”;

10. Ele sai a procura de seus parentes, encontrando sucessivos acampamentos. Contudo,
tudo o que ele ingere passa direto, pois o urubu comera seu anus. Em um dos
acampamentos, encontra um tipo de batata com a qual refaz suas nddegas;

11. Finalmente, ele avista sua avo e seu irmdo mais novo. Transforma-se em passarinho e
vai até eles; em seguida, aparece como pessoa humana e é reconhecido. A avé o abraga
e chora. Sentam-se, com ele em seu colo;

12. Toribugu instrui a avé para fazer seu abrigo a certa distdncia do acampamento e diz

para o irm&o avisar as pessoas que, caso vissem um lagarto, ndo deveriam flecha-lo, pois

% No segundo volume da Enciclopédia Bororo, os editores afirmam néo se tratar da mae de Toribugu,
que ja estaria morta, mas sim de uma outra esposa do pai, do mesmo subcla da mae (Albisetti e
Venturelli 1969: 309). Para efeitos da anélise do mito aqui, este ponto ¢ indiferente.

24



ele mesmo o faria. Deste modo, transformado em lagarto, Toribugu entra no
acampamento sem ser reconhecido;

13. Nesta noite, Toribugu envia uma tempestade de vento que apaga todos os fogos do
acampamento, menos aquele mantido pela avé;

14. A mae/madrasta de Toribugu vai até |a para buscar fogo e o reconhece. Ela logo avisa
o marido, que envia o filho mais novo para convocar o herdi, a fim de que ele possa cantar
“sobre” ele. Toribugu rejeita varias vezes, dizendo para o pai cantar “sobre” o irmao mais
novo que ¢ “o mesmo que ele”. Depois de idas e vindas, finalmente o filho mais novo
substitui Toribugu;

15. O pai organiza uma cagada coletiva de cervidios. Toribugu mantém-se a distancia e,
quando os cagadores adotam uma formagé&o circular, envia o irmao transformado em préa
para lhe reportar a posigado exata do pai;

16. Coloca em sua cabega uma galhada de sucupira, madeira dura e resistente. Avanca
em diregdo ao pai, que de cagador passa a vitima, sendo atingido pelos chifres do filho,
que o atravessam;

17. O pai é langado na lagoa pantanosa, onde é devorado por piranhas. Dele, sé restarao
o figado e os pulmdes que boiam na superficie, dando origem a uma planta aquatica;
18. Toribugu vai até a aldeia e pega as coisas do pai, tornando-se tdo igual a ele que
todos pensam que era mesmo o pai quem retornava;

19. Toribugu manda o irmdo mais novo sentar-se a sua frente e avisa-lo caso alguém o
reconheca;

20. As duas esposas do pai chegam e pensam mesmo se tratar do marido, mas acabam
por ficar desconfiadas ao verem uma marca na cabeca de Toribugu (possivelmente feita
pelos chifres);

21. O irmao mais novo percebe a desconfianga das esposas e da o sinal. Toribugu mata

as duas mulheres.

Procurei resumir ao maximo essa longa versdo. Pouparei o leitor de uma anélise
detalhada. O que me interessa mostrar é como o mito retrata o processo de
amadurecimento de um menino na sociedade bororo, articulando-o ao ciclo funerario

por meio da compressao narrativa do tempo social e ritual. O mito trata de tensoes

25



inerentes ao mundo bororo e dos mecanismos de substitui¢ao ritual, que permitem
estabelecer continuidades ali onde se imp&e a descontinuidade da morte.?® No caso
bororo, a substitui¢do é realizada por um eu-outro (um membro da metade oposta),
enquanto que, entre os Jé do Norte, esse lugar é preenchido por um outro-eu.?
Como sugeri acima, talvez isso explique por qua a origem do fogo ser narrada aqui
como origem da chuva, justamente o seu contrério.

Como afirma Lévi-Strauss, a temporalidade desse mito é a de um ciclo ritual
completo; i.e., da longa iniciagdo masculina até a morte de uma pessoa “para que a
fase terminal da iniciagdo possa coincidir com os ritos funerarios” ([1964]2021: 80).*
Ou seja, busca-se uma coincidéncia entre o tempo do mito e o tempo do rito,
tornando claro que a iniciagdo do menino detona o processo da morte do pai e sua
substituicdo — digamos “cruzada” - pelo filho. No sistema bororo, matrilinear e
matrilocal, pai e filho pertencem a metades opostas e sua relagdo é quase de
afinidade (Kelmer 2021: 47).3' A relagao é marcada por uma tensao constitutiva entre
identificagdo e diferenciagdo, pois o filho é um eu-outro.

A narrativa bororo comega ali onde também tem inicio o mito kayapd de
origem do fogo: o momento em que o menino pubere esté prestes a sair da casa de

sua mae para ir morar na casa dos homens. Segundo Crocker (1985: 45), a entrada

% Ao reanalisar formalmente o tema do desaninhador, Désveaux indica que sua principal questdo é a
substituicdo intergeracional, em cujo contexto a “filiacdo é sempre percebida em fungdo da morte” —
mais exatamente, como “paliativo face a morte” (2001: 157-158).

% Aqui caberia a anélise de outra instituicdo importante nessa dialética do eu e do outro, que é a
amizade formal. Deixo-a, contudo, para outra oportunidade.

%0 Segundo Levak (1971: 194), a iniciacdo deve ser realizada junto com o ciclo ritual funerério. A
decomposicdo do corpo coincide com o momento da escolha dos iniciadores, enquanto a queima
dos bens do morto coincide com a colocagdo do estojo peniano nos meninos. Segundo Kelmer,
atualmente, a queima dos bens coincide com a visdo dos zunidores pelos iniciados, enquanto a
colocagdo do estojo ocorre no dia seguinte (comunicagao pessoal 2025).

3O ponto central para Kelmer é a “centralidade da patrifiliacdo tanto na filogénese quanto na
ontogénese das relagdes de alianca entre os Bororo” (2021: 99). Esta relagdo intima entre alianca e
patrifliacdo se deixa mostrar tanto na mitologia, quando no ritual. Como, ademais, nota Crocker: “the
moieties are often spoken of as fathering children for each other” (1979: 259).

26



na casa dos homens apds a iniciagdo € um meio de controlar a sexualidade dos jovens
e evitar o adultério.

A iniciagdo masculina pode durar cerca de um ano, periodo em que, no
passado, os jovens viviam em um acampamento na mata (Crocker 1985: 106). Ao
retornarem a aldeia, apds sucessivas provas iniciatérias, eles eram apresentados aos
zunidores (aije), cuja visdo é proibida as mulheres. Ainda hoje, este é o apice da
iniciagdo. No dia seguinte, recebem de seu iorubodare (“iniciador”), o estojo peniano
que indica a maturidade sexual, a necessidade de controla-la e a possibilidade de se
casar futuramente.* Preferencialmente, o iniciador € um membro do matricla do pai
e o casamento ideal é dito ser com a irmé dele (e.g. FZD).

Em M1, esse é justamente o momento em que o menino tem relagdes sexuais
com uma das mulheres de seu pai (em algumas versGes, a prépria mae),
estabelecendo uma hiperconjungédo ali onde j& existe uma relagdo de identidade:
afinal, o filho pertence ao cla de sua mae/madrasta. Pai e filho competem, no mito,
pelo mesmo conjunto de mulheres, como se pertencessem a mesma metade. A
vinganca do pai é o que permite o crescimento do filho, pois imp&e forcosamente
sua separagdo da mée e do matricld a que pertence.

As provas a que Toribugu é submetido pelo pai produzem o primeiro curto-
circuito entre iniciagdo e rito funerério. Os animais e artefatos que o pai manda o filho
obter sdo requisitos a realizagdo do segundo. Os maracas conquistados no “ninho
das almas” antecipam as condigdes materiais e sonoras para a execugao das
cerimoénias funebres.® Ja a caga de um predador é uma obrigagdo daquele que
ocupa a posi¢do de substituto do morto durante o ritual, tornando-se filho da familia

enlutada — uma relagdo que dura por toda a vida (Fabian 1992: 81). A ele cabe vingar

32 Aqui hd um ponto importante a reter: jorubodare é um termo autorreciproco. Ele designa a relagdo
entre um iniciador (mais velho) e um iniciado (mais jovem). Ao traduzir para o portugués, os Bororo
utilizam dois termos distintos: padrinho e afilhado.

¥ O mito trata também da origem desses artefatos, igualmente “desaninhados”, explicando como
objetos méagicos dos aroe tornaram-se instrumentos transformadores em mé&os humanas.

27



o defunto cagando um animal predador. Designado, sugestivamente, “nova alma”
(aroe maiwu), ele deve ser da metade oposta a do morto, geralmente do cla de seu
pai, sendo a situagdo ideal aquela em que o vingador é o préprio iorubodare
(afilhado) do falecido.

O mito antecipa o desfecho do rito por meio das provas a que é submetido
Toribugu, as quais, com a ajuda da "avé”, ele consegue superar. A tradugdo por
"avé” aqui é imprecisa. O termo utilizado em bororo é imarugo. Nao ha consenso
entre os especialistas sobre a extensdo desse termo, que parece aplicar-se as
mulheres do cla do pai, incluindo a prépria mae do pai (Kelmer 2021: 67). Vale notar,
ademais, que imarugo é a parteira que traz o bebé ao mundo e tem um papel central
em sua nominagdo, sendo especificamente responsavel por desenvolver o lado aroe
da crianga (Crocker 1985: 55). Ndo por acaso, ela é a grande aliada do herdi na
narrativa — herdi cujo destino é tornar-se uma “nova alma”, um aroe que substitui o
morto.

A Ultima estratégia de vinganga do pai é levar Toribugu para coletar filhotes
de arara nos penhascos caracteristicos do planalto central. Muito se disse sobre as
araras e os Bororo desde que von den Steinen (1886) transcreveu a frase “Os Bororo
sdo araras” e Lévy-Bruhl (1910) a fez famosa algumas décadas depois. Aqui ndo cabe
sendo notar sua recorrente associagdo com os aroe. Ao lado de outras aves, as araras
sdo consideradas aroe remawu ou “aroe em Si mesmas”, para utilizar a expressao de
Crocker (1985). Sdo inimeras as associagdes desses psitacideos com as almas dos
mortos, sendo seus corpos uma das formas pelas quais elas visitam o mundo dos
vivos. A arara-vermelha (Ara chloropterus), ademais, nidifica em grutas de penhascos
escarpados, as quais os Bororo consideram como “aberturas para o mundo
subterraneo dos aroe.” (Crocker 1985: 277). Em resumo, o nosso herdi estd

novamente indo ao “ninho das almas”, desta vez ndo para buscar os maracés, mas

28



sim as aves cujas penas servem para fabricar artefatos essenciais ao rito funerario, tais
como o pariko (o grande cocar) ou o cranio decorado do defunto.®*

No ninho, porém, ndo ha filhotes de arara, sé ovos, que o menino joga para o
pai — do mesmo modo que o herdi jé os langa para o cunhado. O pai retira o tronco
pelo qual o menino subira, deixando-o preso no rochedo. Afirma, entdo, que seus
parentes o abandonardo e que ele jamais os encontrard novamente. A separagdo
seria definitiva — diferentemente da entrada na casa dos homens que é temporaria.*
Toribugu sobe, entdo, até o topo do penhasco, onde caga lagartos, que pendura em
seu corpo, atraindo um urubu que o transportara até o chao.*

O périplo subsequente do heréi em busca de seus parentes corresponde ao
periodo em que, no passado, os meninos ficavam na mata durante a iniciagdo. Nesse
interregno, as pessoas ndo estdo na aldeia, mas em acampamentos de ocupagao
sucessiva, os quais Toribugu vai descobrindo até, finalmente, encontrar a sua “avé”
e seu irmao mais novo. Inicialmente, ele surge na forma de um passarinho, disfarcado
portanto. Como nota Fabian (1992: 32), os novigos que voltavam da mata apds o
periodo iniciatorio também chegavam camuflados. Ao se revelar para a "avé” como
adulto pleno, Toribugu se deita em seu colo e ndo a chama mais de imarugo, mas
sim de “mae”. Aqui o mito antecipa, sem dizé-lo, a morte do pai e sua substituicao
pelo filho, que se tornard o filho ritual da mae de seu pai (FM[S]). O destino da
imarugo, portanto, é se tornar uma “mae de alma”, uma posi¢do central no ritual

funerario bororo.

* Note-se que o herdi encontra os chocalhos rituais em uma lagoa pantanosa e busca ninhos de araras
nas grutas, ambos locais preferenciais para depositar os ossos do morto ao final do ritual funerério.

% De acordo com Kelmer, o nome do morro em que Toribugu fica preso, ¢ibae eiari, quer dizer “ninho
das araracangas.” Nos cantos do xama aroe, esse mesma expressdo é empregada para referir-se a
“casa dos homens”, sugerido que esta estrutura € um ninho onde os meninos sao chocados ou,
alternativamente, que é como um penhasco onde se buscam xerimbabos. Ha aqui uma questdo de
taxonomia que ndo sei como resolver, pois as araracangas (Ara macao — bororo cibae) fazem ninhos
em buracos de arvores, enquanto as ararapirangas (Ara chloropterus — bororo nabure) nidificam em
abrigos rochosos.

% O heroi chama o urubu de iedaga, o equivalente masculino de imarugo.

29



Transformado em lagarto, Toribugu consegue entrar no acampamento e faz
uma chuva de vento apagar todos os fogos domésticos, a excecao daquele de sua
"avé” —futura “méae”por adogdo ritual. De um multiplicidade, o fogo se torna unico,
posse de uma sé pessoa; mas, em seguida, é distribuido e multiplicado novamente.
Esse é tema recorrente nos mitos de origem do fogo. No exemplo kaingang, como
vimos, o jaguar tenta se manter como o Unico dono, mas pica-pau fraciona a lenha e
multiplica o fogo. O mesmo tema aparece entre os Jé setentrionais, que contam
como o fogo do jaguar ardia em um tronco Unico de jatobd a partir do qual foi
multiplicado e distribuido entre os humanos (sem deixar uma sé brasa para seus
donos originais).

Na sequéncia do mito bororo, Toribugu é reconhecido por sua mae (ou esposa
do pai). O pai quer cantar “sobre” ele, dando-lhe as boas vindas, mas ele recusa. O
pai organiza entdo uma cacada coletiva. Toribugu se transforma em um veado,
colocando uma galhada de sucupira na cabeca e inverte a dire¢do da caga: de presa,
o veado se torna predador e mata o pai, lancando-o na dgua, destino privilegiado
dos ossos decorados do morto ao final do rito funerério.¥” Como escreve Fabian,
“[tlhe Toribugu myth perhaps takes the aroe maiwu relationship to its furthest ironic
extension: just as the aroe maiwu becomes the deceased whom he represents,
Toribugu becomes his father.” (1992: 33). Isto é explicito na narrativa: apds o
homicidio, o herdi vai até a aldeia (ndo mais acampamento), pega os pertences do
pai e se torna idéntico a ele, a tal ponto que todos acreditam que se trata,
efetivamente, do pai e nao do filho que retorna. Ao final, ele mata as mulheres do
pai (ou sua mée) por o reconhecerem.

O mito narra o processo de maturagdo de um homem como substituigdo do
pai pelo filho. A morte violenta do primeiro corresponde a maturagédo do segundo e

a transformagdo de ambos em aroe (novo e velho, respectivamente). Produz-se, aqui,

3 Crocker identifica o veado atubo como sendo Blastocerus dychotomus, conhecido em portugués
como cervo-do-pantanal. Trata-se de um caga que s6 pode ser consumido por homens adultos (1985:
140).

30



uma continuidade na descontinuidade: o filho é o eu-outro do pai e seu destino é
ficar no lugar dele. No mito, essa substituicdo se anuncia logo no inicio da narrativa,
quando Toribugu transa com uma das esposas de seu pai, detonando a trama. No
ritual de iniciagdo, porém, a relagdo é deslocada: ndo é o pai quem inicia o jovem,
mas um homem do matricla do pai; ou seja, um pai substituto, como entre os Kayapé.
Ao padrinho-iniciador cabe a imposi¢do do estojo peniano, por meio do qual se
controla a sexualidade do jovem, garantindo que ele ndo disputard mulheres com os
homens do matricla do pai. Por fim, no ritual funerario, idealmente, esse padrinho-
iniciador sera substituido por seu afilhado, que, se bem entendo, serad a “alma nova”
(aroe maiwu) do morto, ao qual passa a se identificar, tornando-se filho de uma
mulher do matricla de seu pai.

No caso bororo, portanto, temos diversas formas de adogdo e substituicao
ritual ao longo do ciclo de vida e morte. Estas formas encontram-se articuladas, de
tal modo que o rito iniciatério é parte do rito funerédrio, ndo podendo ser dele
separado. O cardter convoluto das relagdo de identificacdo e diferenciagédo do caso
bororo me parece ressponder pelo fato de o mito ser apenas indiretamente sobre a
origem do fogo. Ele fala antes de seu contréario — a chuva — que reduz o fogo a uma
unidade, possuida por uma s6 dona, que vai distribui-lo novamente, assim como faz

o pica-pau na versdo meridional.

O que Lévi-Strauss vislumbrou

Se a metafiliagdo cumpre um papel tdo central nos mitos jé de origem do fogo e sua
importancia pode ser observada alhures, como explicar que ela ocupe um lugar
menor na obra do maior especialista em mitologia amerindia de todos os tempos?
Em O Cru e o Cozido, Lévi-Strauss chega a afirmar com todas as letras, que os
mitos jé de origem do fogo “fundam-se no parentesco adotivo e na alianga”
([1964]2021:128). Contudo, ele ndo tira dai maiores consequéncias. Ao contrario,

logo apds fazer essa afirmagéo, ele passa a anélise do mito ofaié sobre a esposa do

31



jaguar, retornando, por meio deste, a versao de Horace Banner sobre a origem do
fogo entre os Jé. Dai em diante, Lévi-Strauss insistirad na existéncia de dois pares de
cunhados: um intrahumano no inicio da narrativa e outro interespécie no restante do
enredo ([1964]2021:139). O fogo dado aos humanos aparecera, assim, como a
contraparte de uma relagdo de alianga. O modelo échangiste impde-se sobre outras
possibilidades de interpretacdo, obscurecendo, em particular, a articulagdo entre
afinidade e metafiliacdo.®®

Como ja notei alhures (Fausto et Costa 2019, Fausto 2025), nem sempre foi
assim. Afinal, Lévi-Strauss havia explicitado essa articulagdo ao apresentar o dtomo
do parentesco, quase vinte anos antes de publicar O Cru e o Cozido. No texto de
1945, ele aponta enfaticamente para o lugar necessério da filiagdo no dtomo do
parentesco, o qual — lembro — é formado por trés relagdes: a de alianga entre
cunhados; a de consanguinidade entre irm&o e irma; e a de filiagdo entre pais e filhos
(Lévi-Strauss 1945). A filiagdo é, para o autor, uma aposta no futuro, na continuidade
das contraprestacdes e, portanto, na estabilizagdo de um regime de parentesco
fundado na alianga. A filiagdo é, assim, parte essencial de qualquer regime de alianga.

Meu argumento é uma variagdo forte desse argumento de Lévi-Strauss, pois
entendo que reconhecer a articulagao entre alianga e filiagdo implica que o &tomo do
parentesco deva ser lido em termos de sua dindmica, como movimento que converte
relacdes de alteridade em relacdes de identidade (e vice-versa). E este movimento
que procurei exprimir por meio da nocao de predagao familiarizante. Aqui, a filiagao
ndo aparece como um fato natural ou relagdo primaria, pois ela resulta de uma
captura no exterior e uma familiarizagdo no interior. Nesse sentido, toda filiagdo é

uma adogao, uma metafiliacdo (Costa 2017, Fausto e Costa 2022).3” Ademais, se Lévi-

¥ Vale notar, no entanto, que o autor, a partir de um detalhe de uma das versées do mito de origem
do fogo (“a cavalgadura intermediaria”) passa a uma série de mitos que falam da origem dos porcos
do mato e da relacdo com os mestres dos animais, vislumbrando, assim, uma outra modulacido da
metafiliagdo. Voltarei a isso em outra oportunidade.

37 Désveaux antecipa esse resultado por meio da andlise de quatro modalidades do mito do
desaninhador (enquanto nés chegamos a ele por meio da comparacdo de uma dezena de casos

32



Strauss operava exclusivamente no campo do parentesco humano, hoje nao
tragamos uma linha sélida entre natureza e cultura. Consequentemente, o 4tomo do
parentesco pode ser lido como um dtomo de metaparentesco, incorporando animais,
plantas, espiritos e outros mais que humanos, tal como o nosso paciente jaguar.
Para quem conhece o meu trabalho, o que estou dizendo nao é novidade.
Repito algo que ja disse, desse ou de outro modo, mais de uma vez. Mas ha algo
que ainda ndo havia feito: analisar mitos a partir das relagdes de metafiliagdo. Por
isso, quis comegar pelo comeco, focalizando as narrativas que abrem O Cru e o
Cozido, versando sobre a conquista do fogo culindrio. Ao longo da anélise, espero
ter deixado claro que, no universo jé-bororo, as diferengas internas organizam um
campo fundamental de producdo de identidade e alteridade, de tal modo que a
substituicdo ritual adquire um papel central na armadura dos mitos. Foi essa
constatagdo que me permitiu fazer um movimento en arriere, passando das variagdes
jé para o complicado universo bororo, invertendo, assim, a ordem de analise adotada

por Lévi-Strauss.

Coda

Naquele mesmo distante ano de 1998, ano com que abri este texto, Lévi-Strauss me
havia enviado uma outra carta, datada de 2 de julho, dessa feita escrita a mao e em
bico de pena. Gentilmente, ele me agradecia o envio do manuscrito de “Of enemies
and pets”, que seria publicado no ano seguinte. Com uma caligrafia um tanto incerta
em fungdo da idade, Lévi-Strauss sugeria que eu havia langado novas luzes sobre
fatos que costumeiramente haviam sido tratados separadamente. Este texto é, em

boa medida, um retorno ao ninho — aos mesmos fatos a que aludia o professor e que

etnograficos). Assim, ele afirma: “A adocédo, que no fundo ndo é sendo uma apropriagdo, deixa entdo
de aparecer como uma subespécie de filiagdo, revelando-se ao contrario como seu verdadeiro
paradigma” (2001: 158).

33



continuo a buscar analisar em conjunto, ainda que da perspectiva de um estranho no

ninho.

34



Referéncias

Albisetti, Cesar e Angelo Jayme Venturelli. 1969. Enciclopédia Bororo. Volume 2 (Lendas
e Antropénimos). Campo Grande: Instituto de Pesquisas Etnogréficas.

Baldus, Herbert. 1958. Die Jaguarzwillinge. Bayreuth: Erich R6th Verlag.

Banner, Horace. 1957. “Mitos dos indios Kayapd”. Revista de Antropologia, pp. 37-
66.

Borba, Telemaco. 1908. Actualidade indigena: Parana--Brazil. Curitiba: Impressora
Paranaense.

Colbacchini, Antonio 1925. | Bororos Orientali 'Orarimudogue’ del Matto Grosso
(Brasile). Missioni Salesiane del Venerabile Don Bosco. Torino.

—————————— e Cesar Albisetti. 1942. Os Boréros orientais: orarimogodégue do Planalto
Oriental do Mato Grosso. Sdo Paulo: Cia Editora Nacional, 1942.

Costa, Luiz. 2007. As faces do jaguar: Parentesco, histéria e mitologia entre os
Kanamari da Amazénia Ocidental. Tese de Doutorado. PPGAS-Museu
Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro.

—————————— 2013. "Alimentagdo e comensalidade entre os Kanamari da Amazbnia
Ocidental”. Mana: Estudos de Antropologia Social 19 (3): 473-504.

—————————— 2022. "Estranged-pets: Submission and power in Indigenous Amazonia.”
Lecture at the London School of Economics. Ms.

Cowell, Adrian. 1961. The heart of the forest. London: Headway.

Crocker, Jon Cristopher. 1979. “Selves and alters among the eastern Bororo.” In:
David Maybury-Lewis (ed.), Dialectical societies: The Gé and Bororo of
Central Brazil. Cambridge, MA: Harvard University Press, , pp. 249-300.

—————————— 1985. Vital souls: Bororo cosmology, natural symbolism, and shamanism.
Tucson, AZ : Univ. of Arizona Press.

Crocker, William, and Jean Crocker. 1994. The Canela: Bonding through kinship,

ritual, and sex. Harcourt Brace College Publishers.

35



DaMatta, Roberto. 1970. “Mito e Antimito entre os Timbira”. In: Lévi-Strauss et al.
Mito e Linguagem Social. Ensaios de Antropologia Estrutural. Rio de
Janeiro: Tempo Brasileiro, pp. 77-106.

—————————— 1979. "The Apinayé relationship system: terminology and ideology.” In:
David Maybury-Lewis (ed.), Dialectical societies: The Gé and Bororo of
Central Brazil. Cambridge, MA: Harvard University Press, pp. 83-127.

Denofrio, Jodo Paulo. 2024. Entre vivos e mortos: Mitologia, xamanismo e feiticaria
nos Panard. Tese de doutorado em Antropologia. PPGA, Museu
Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro.

Dreyfus, Simone. 1963. Les Kayapo du nord: Contribution a I'étude des Indiens Gé.
La Haye: Mouton et Cie.

Fabian, Stephen Michel. 1992. Space-time of the Bororo of Brazil. Gainesville:
University of Florida Press.

Fausto, Carlos. 2001. Inimigos fiéis: Histdria, guerra e xamanismo na Amazénia. Sdo
Paulo: Edusp.

————————— 2008. “Donos demais: Maestria e dominio na Amazdénia”. Mana:

Estudos de Antropologia Social 14(2): 329-366.

————————— 2025. "Mastery without servitude: On freedom and dependency in
Amazonia.” In: Casey High and Luiz Costa (eds), The Lowland South
America World. London: Routledge, pp. 391-411.

—————————— e Luiz Costa. 2021. “Afinidades e diferencas: Algumas consideragbes sobre
a politica da consideracao (parte 1).” Mana: Estudos de Antropologia
Social 27(3), e273200.

—————————— e Luiz Costa. 2022. “Afinidades e diferencas: Algumas consideragdes sobre
a politica da consideracao (parte 2).” Mana: Estudos de Antropologia
Social 28(1), e281200.

Giaccaria, Bartolomeu e Adalberto Heide. 1975. Jerénimo Xavante conta: Mitos e

lendas. Campo Grande: Casa da Cultura.

36



Kelmer, Jodo. 2021. Parentes de sangue e parentes de penas: Nomeando pessoas e
relacdes entre os Bororo. Dissertacdo de mestrado. PPGAS-Museu
Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro.

Kutokre Canela, Ricardo e Arthur Angelo Bispo (orgs). 2017. Histéria do fogo: Uma
histéria do povo Kanela. Goiania: Universidade Federal de Goias.

Ladeira, Maria Elisa. 1982. A troca de nomes e a troca de cénjuges: Uma contribuicdo
ao estudo do parentesco timbira. Dissertagdo de mestrado,
Universidade de Séo Paulo.

Lévi-Strauss, Claude. 1945. “L'analyse structurale en linguistique et en
anthropologie.” Word, Journal of the Linguistic Circle of New York
1(2):1-21.

—————————— [1964] 2021. O cru e o cozido. Rio de Janeiro: Zahar

——————————— [1971] 2011. O homem nu. Sao Paulo: Cosac Naify.

Levak, Zarko D. 1971. Kinship system and social structure of the Bororo of Pobojari.
Ph.D. dissertation. New Haven: Yale University.

Lévy-Bruhl, Lucien. 1910. Les fonctions mentales dans les sociétés inférieures. Paris:
Félix Alcan.

Melatti, Julio Cezar. 1976. “Nominadores e genitores: um aspecto do dualismo
krahd.” In: Egon Schaden (ed.), Leituras de etnologia brasileira. Sdo
Paulo: Cia. Editora Nacional, pp. 139-148.

—————————— 1978. Ritos de uma tribo Timbira. Sdo Paulo: Atica.

Métraux, Alfred. 1960. “Mythes et contes des indiens Cayapo (groupe Kuben-Kran-
Kegn).” Revista do Museu Paulista 12: 7-35.

Mussa, Alberto. 2021. A origem da espécie: O roubo do fogo e a nogdo de
humanidade. Rio de Janeiro: Editora Record.

Nimuendaju, Curt. 1939. The Apinayé. Washington, DC: The Catholic University of
America Press.

—————————— 1944. "Sherente tales.” Journal of American Folklore LVII:181-187.

37



—————————— 1946. The Eastern Timbira. Berkeley,CA: University of California Press.

Oliveira, Carlos Estevao de. 1930. "Os Apinagé do Alto-Tocantins.” Boletim do
Museu Nacional 6(2): 61-110.

Ribeiro, Darcy. 1951. “Noticia dos ofaié-chavante”. Revista do Museu Paulista, vol V.,
pp. 105-136.

Schultz, Harald. 1950. “Lendas dos indios krahd.” Revista do Museu Paulista. Vol. IV,
pp. 49-163.

Steinen, Karl von den. [1886]2010. Durch Central-Brasilien: Expedition zur
Erforschung des Schingu im Jahre 1884. New York: Cambridge
University Press

Turner, Terence. 1988. “History, myth, and social consciousness among the Kayapé of
Central Brazil”. In: Jonathan Hill (ed.), Rethinking history and myth:
Indigenous south american perspectives on the past. Urbana, IL:
University of lllinois Press, pp. 195-213.

—————————— 2017. The fire of the jaguar. Chicago: HAU books.

Viveiros de Castro, Eduardo. 2004. “Exchanging perspectives: The transformation of
objects into subjects in Amerindian ontologies.” Common knowledge
10(3): 463-484.

Wiesemann, Ursula. 1981. Dicionério Kaingang-Portugués : Portugués-Kaingang.
Brasilia: Summer Institute of Linguistics.

Wilbert, Johannes. 1978. Folk literature of the Gé indians. Los Angeles: Latin
American Center Publications, University of California.

——————————— and Karin Simoneau. 1984. Folk literature of the Gé indians. Los Angeles:

Latin American Center Publications, University of California.

38



