Ilhas de Historia

Marshall Sablins

» *Wletenchil
w "Mlelcne cuil

M

-

P

o Rk

ZAHAR

~



Marshall Sahlins

Ilhas de Historia

Traducao:
Barbara Sette
Mestranda em Antropologia, Museu Nacional/UFRJ

Revisdo técnica:

Marcia Bandeira de Mello Leite

M.A. em Antropologia Social, Museu Nacional/UFRJ
PhD em Sociologia, Northwestern University, EUA

<’¢ ZAHAR



Colecao
ANTROPOLOGIA SOCIAL
diretor: Gilberto Velho

O Riso e o Risivel
Verena Alberti

Falando da Sociedade
Outsiders
Howard S. Becker

Antropologia Cultural
Franz Boas

O Espirito Militar
Evolucionismo Cultural
Os Militares e a Republica
Celso Castro

Nas Redes do Sexo
Maria Elvira Diaz-Benitez

Da Vida Nervosa
Luiz Fernando Duarte

Bruxaria, Oraculos e Magia entre os Azande
E.E. Evans-Pritchard

Futuros Antropolégicos
Michael M.J. Fischer

Garotas de Programa
Maria Dulce Gaspar

Nova Luz sobre a Antropologia
Observando o Isla



Clifford Geertz

O Cotidiano da Politica
Karina Kuschnir

Cultura: um Conceito Antropologico
Roque de Barros Laraia

Autoridade & Afeto
Myriam Lins de Barros

Guerra de Orixa
Yvonne Maggie

De Olho na Rua
Julia O’Donnell

A Teoria Vivida
Mariza Peirano

Cultura e Razdo Pratica
Historia e Cultura

Ilhas de Historia
Metaforas Historicas e
Realidades Miticas
Marshall Sahlins

Os Mandarins Milagrosos
Elizabeth Travassos

Antropologia Urbana
Desvio e Divergéncia
Individualismo e Cultura
Projeto e Metamorfose
Rio de Janeiro: Cultura,
Politica e Conflito
Subjetividade e Sociedade



A Utopia Urbana
Gilberto Velho

Pesquisas Urbanas
Gilberto Velho e
Karina Kuschnir

O Mistério do Samba
O Mundo Funk Carioca
Hermano Vianna

Bezerra da Silva:
Produto do Morro
Leticia Vianna

O Mundo da Astrologia
Luis Rodolfo Vilhena

Sociedade de Esquina
William Foote Whyte



Sumario

Introducgdo

1. Suplemento a viagem de Cook; ou “le calcul sauvage”
Venus observada: a historia
Vénus observada de novo: a etnografia do amor
Estruturas performativas

2. Outras épocas, outros costumes: a antropologia da histéria
A historia heroica
Mitopraxis
Uma antropologia estrutural historica

3. O rei-estrangeiro; ou Dumézil entre os fiji

4. Capitao James Cook; ou o deus agonizante
“Uma cadeia de eventos que ndo mais poderia ser prevista nem mesmo
impedida”
Nana i ke Kumu: busque as origens
Histéria ou mitopraxis

5. Estrutura e historia

Fenomenologia da vida simbdlica
Antitese e sintese

Notas



Bibliografia

Indice analitico e onomadstico



Introducao

A HISTORIA E ORDENADA culturalmente de diferentes modos nas diversas
sociedades, de acordo com os esquemas de significacdo das coisas. O
contrario também € verdadeiro: esquemas culturais sdao ordenados
historicamente porque, em maior ou menor grau, os significados sdo
reavaliados quando realizados na pratica. A sintese desses contrarios
desdobra-se nas acOes criativas dos sujeitos historicos, ou seja, as pessoas
envolvidas. Porque, por um lado, as pessoas organizam seus projetos e dao
sentido aos objetos partindo das compreensOes preexistentes da ordem
cultural. Nesses termos, a cultura é historicamente reproduzida na acao.
Mais adiante, cito uma observacdo de Clifford Geertz, para quem um
evento é uma atualizacdao unica de um fendmeno geral, uma realizacao
contingente do padrdo cultural — o que poderia ser uma boa caracterizagcao
tout court da propria historia. Por outro lado, entretanto, como as
circunstancias contingentes da acao ndo se conformam necessariamente aos
significados que lhes sdo atribuidos por grupos especificos, sabe-se que os
homens criativamente repensam seus esquemas convencionais. E nesses
termos que a cultura é alterada historicamente na acao. Poderiamos até falar
de “transformacao estrutural”, pois a alteracdo de alguns sentidos muda a
relacdo de posicdo entre as categorias culturais, havendo assim uma
“mudanca sistémica”.

Sdo essas as ideias principais dos ensaios aqui reunidos e que podem ser
resumidos pela seguinte afirmacdo: o que os antropologos chamam de
“estrutura” — as relacoes simbolicas de ordem cultural — é um objeto
histdrico.

Essa afirmacdo cancela de modo explicito a oposicdo de nocao,
encontrada por toda parte nas ciéncias humanas, entre “estrutura” e
“historia”. Tenho observado entre teoricos do “sistema mundial” a seguinte
proposicao: dado que as sociedades tradicionais que os antropologos
habitualmente estudam sdao submetidas a mudangas radicais, impostas
externamente pela expansdo capitalista ocidental, ndo é possivel manter a



premissa de que o funcionamento dessas sociedades esta baseado em uma
légica cultural autonoma. Essa proposicdao resulta de uma confusdo entre
um sistema aberto e a total auséncia de sistema, tornando-nos incapazes de
dar conta da diversidade de respostas locais ao sistema mundial, em
especial daquelas que conseguem persistir em seu rastro. A propria teoria
do sistema mundial faz concessdes a preservacdao das culturas satélites
enquanto meios de reproducao de capital na ordem dominante europeia.
Mas se assim for, e adotando o ponto de vista alternativo dos chamados
povos dominados, a riqueza europeia esta atrelada a reproducdo e até
mesmo a transformacao criativa da ordem cultural desses povos.

A questdo surge por meu livro ser, em grande parte, sobre encontros
distantes, ocorréncias do sistema mundial nos mares do Sul. As vezes
parecera que a autonomia das culturas nativas s6 é demonstrada pelos
enigmas das respostas historicas. Tomemos, como exemplo, a resisténcia
mitopratica de Hone Heke, o her6i maori. Em 1845, Hone Heke mobilizou
seus guerreiros para tomar de assalto — e involuntariamente subjugar — o
maior assentamento colonial da Nova Zelandia, apenas como uma manobra
de diversificagdo: isto é, como meio de atingir o objetivo que Heke sempre
considerou mais fundamental, e que foi alcancado em quatro ocasides
diferentes: a derrubada de um certo mastro de bandeira que os britanicos
tinham erigido na localidade. “Lutemos”, disse ele, “apenas pelo mastro.”
Para que possamos decodificar a preocupacdao de Heke com o tal mastro,
sera necessario voltarmos as origens do universo. Assim sendo, deixarei a
estoria mais detalhada para o Capitulo 2. Mas esses detalhes servirdo de
suporte para a posicao que aqui tomo: as questdes historicas ndao sao, nem
longinquamente, tdo exoticas quanto tais ocorréncias possam sugerir.

O mesmo tipo de mudanca cultural, induzida por forcas externas mas
orquestrado de modo nativo, vem ocorrendo ha milénios. Nao somente
porque as chamadas sociedades primitivas jamais foram tao isoladas quanto
a antropologia em seus primordios, obcecada pelo interesse evolucionista
com o antigo, gostaria de acreditar (cf. Wolf, 1982). Os elementos
dinamicos em funcionamento — incluindo o confronto com um mundo
externo, que tem determinacOes imperiosas proprias e com outros povos,
que tém suas proprias intencoes paroquiais — estdo presentes por toda a
experiéncia humana. A histdria é construida da mesma maneira geral tanto
no interior de uma sociedade, quanto entre sociedades.



A meu ver, a questdao maior destes ensaios reside na existéncia e na
interacdao dual entre a ordem cultural enquanto constituida na sociedade e
enquanto vivenciada pelas pessoas: a estrutura na convencao e na agao,
enquanto virtualidade e enquanto realidade. Os homens em seus projetos
praticos e em seus arranjos sociais, informados por significados de coisas e
de pessoas, submetem as categorias culturais a riscos empiricos. Na medida
em que o simbolico é, deste modo, pragmatico, o sistema €, no tempo, a
sintese da reproducado e da variacao.

Se a cultura for, como querem os antropologos, uma ordem de
significacdo, mesmo assim os significados sdo colocados em risco na acao.
Sdo postos em risco, por exemplo, por referéncia as coisas (i.e., por
extensdo). As coisas nao sO tém sua raison d’étre propria, independente do
que as pessoas possam fazer com elas, como sdo inevitavelmente
desproporcionais aos sentidos dos signos pelos quais sao apreendidas. As
coisas sdo contextualmente mais particulares e potencialmente mais gerais
que 0s signos e 0 sdo por serem, os signos, classes de significados (“livres
de estimulo”), ndo estando restritos como conceitos a um referente
particular. Portanto, as coisas sdo relacionadas a seus signos enquanto
emblemas empiricos para os tipos culturais. Porém, sao mais gerais que 0s
signos por apresentarem mais propriedades (mais “realidade”) do que as
distincdes e valores servidos por estes. A cultura é uma aposta feita com a
natureza, durante a qual voluntaria ou involuntariamente — para parafrasear
Marc Bloch — os nomes antigos, que estdao na boca de todos, adquirem
novas conotacoes, muito distantes de seus sentidos originais. Esse é um dos
processos historicos que chamarei de “a reavaliacdio funcional de
categorias”.

Aqui temos mais um processo dependente daquilo que é chamado por
Hilary Putnam (1975) de “a divisdao do trabalho linguistico”. Nele, mais
uma vez, observam-se certas diferencas entre significado e referéncia, entre
a intencao do signo e sua extensao. O sentido do signo (o valor saussuriano)
é definido por suas relagoes de contraste com outros signos do sistema.
Portanto, ele s6 é completo e sistematico na sociedade (ou na comunidade
de falantes) como um todo. Qualquer uso real de um signo em referéncia,
seja por uma pessoa, Seja por um grupo, emprega apenas uma parte, uma
pequena fracdo, do sentido coletivo. Afora as influéncias do contexto, essa
divisdo do trabalho significativo é, de um modo geral, funcao das diferencas
de experiéncia social e dos interesses entre as pessoas. O que para mim €



“um passaro (de qualquer espécie) voando com dificuldade”, é para o
ornitdlogo “um gavido doente” e talvez seja ainda “um coitadinho” para
terceiros (membros da sociedade protetora de animais; Stern, 1968). O
capitdao Cook aparece como um deus ancestral para os sacerdotes havaianos,
enquanto para os chefes é mais parecido com um guerreiro divino e,
obviamente, outra coisa qualquer e menor para homens e mulheres comuns
(Capitulo 4). Agindo a partir de perspectivas diferentes e com poderes
sociais diversos para a objetivacdo de suas interpretacoes, as pessoas
chegam a diferentes conclusdes e as sociedades elaboram o0s consensos,
cada qual a sua maneira. A comunicacdo social é um risco tdao grande
quanto as referéncias materiais.

Os efeitos desses riscos podem ser inovacOes radicais. Afinal, no
encontro contraditorio entre pessoas e coisas, 0S signos sao passiveis de
serem retomados pelos poderes originais de sua criacdo, ou seja, pela
consciéncia simbodlica humana. Ora, nada é tabu em termos de principio
intelectual — nem mesmo o proprio conceito de “tabu” como aprenderemos
com a histéria havaiana (nos Capitulos 1 e 5). Metaforas, analogias,
abstracOes, especializacOes: todos os tipos de improvisacoes semanticas sao
circunstanciais, tendo as atualizacoes cotidianas da cultura oportunidade de
se tornarem gerais ou consensuais, da maneira como forem retomadas pela
ordem socioldgica corrente. Os significados sdo, em ultima instancia,
submetidos a riscos subjetivos, quando as pessoas, a medida que se tornam
socialmente capazes, deixam de ser escravas de seus conceitos para se
tornarem seus senhores. “A questdo €”, disse Alice, “se podes fazer com
que uma palavra queira dizer tantas coisas diferentes.” “A questdo é”, disse
Humpty Dumpty, “quem sera o senhor — somente isto.”

Ainda assim, como em um outro dialogo célebre sobre as relacoes entre
dominador e dominado, este dominio envolve uma certa servidao. Nao
temos, por exemplo, a liberdade de sairmos por ai nomeando as coisas
“simplesmente pelo modo que elas sdao”, como fez Adao, “parecia-se com
um ledo e rugia como um ledo, portanto o chamei de ‘leao’.” As
improvisacoes (reavaliacoes funcionais) dependem das possibilidades dadas
de significacdo, mesmo porque, de outro modo, seriam ininteligiveis e
incomunicaveis. Dai o empirico ndo ser apenas conhecido enquanto tal, mas
enquanto uma significacdo culturalmente relevante, e o antigo sistema é
projetado adiante sob novas formas. Segue-se dai que ordens culturais
diversas tenham modos préprios de producgao historica.



Culturas diferentes, historicidades diferentes. £ esse o ponto principal do
segundo capitulo, onde faco o contraste entre as historias heroicas das
soberanias divinas e a “nova histdria” de distribuicao populista, “a histéria
vinda de baixo”. Tento mostrar por que, para sociedades de um certo tipo,
as historias de reis e batalhas sdo privilegiadas historiograficamente. A
razdao disso é uma estrutura que generaliza as acoes do rei como sendo a
forma e o destino da sociedade. No mesmo ensaio, faco um contraste entre
a mitopraxe dos povos da Polinésia e o utilitarismo desencantado de nossa
propria consciéncia histérica. Ou, mais uma vez, o primeiro capitulo, sobre
a eficacia histérica do amor no Havai, é mais um exercicio de relatividade —
com um subtexto, que talvez mereca maiores comentarios, sobre estruturas
“performativas” e “prescritivas”.

Essa é uma discussao ideal-tipica sobre como as estruturas se realizam no
interior da ordem cultural e acima do curso histérico. Sob certos aspectos a
distincdo entre prescritivo e performativo forma um paralelo com o
contraste lévi-straussiano entre modelos mecanicos e modelos estatisticos
(Lévi-Strauss, 1963). O problema esta centrado nas relacdes entre as formas
sociais e os atos apropriados. Sugiro a possibilidade, que parece ser raras
vezes considerada, de que tais relacOes sejam reversiveis: que tipos de
acOes usuais podem precipitar formas sociais, ou vice-versa. Nas ciéncias
sociais geralmente damos prioridade as formas sociais sobre as praticas a
elas associadas, e apenas nessa direcdao: o comportamento dos grupos
envolvidos derivando de uma relagdo preexistente. A amizade produz o
auxilio material: o relacionamento normalmente (e normativamente)
prescreve um modo apropriado de interacdo. Entretanto, se “os amigos
criam presentes”, “os presentes também criam amigos”, ou talvez como
melhor diriam os esquimos, “dadivas criam escravos — como os chicotes
criam cachorros”. A forma cultural (ou morfologia social) pode ser
produzida ao avesso: a acao criando a relacdo adequada,
performativamente, exatamente como em certos famosos atos de discurso:
“Eu vos declaro marido e mulher.”

E assim também no Havai, onde é possivel tornar-se nativo pela acdo
certa. Tendo morado um certo tempo na comunidade, até estranhos tornam-
se “filhos da terra” (kama’aina); este termo ndao é de emprego exclusivo
daqueles que la nasceram. O exemplo me permite argumentar que a propria
intercambialidade entre o ser e a pratica depende das comunidades de
significacdo; portanto, a determinacdo de qualquer uma das duas direcoes



sera estruturalmente motivada. Uma acao de um dado tipo pode significar
um dado status, visto que os dois tétm o mesmo sentido final. Para os
havaianos, morar em e alimentar-se de uma certa porcao de terra, faz com
que as pessoas sejam da mesma substancia que esta terra, da mesma
maneira que uma crianca ¢ da mesma substancia de seus pais (no Havai isto
acontece ndo sO por nascimento mas também por criacdo). Um estranho é
assim metamorfoseado em filho da terra com direitos iguais aos dos “filhos
reais”. Consequentemente, muitas sociedades como a havaiana — ou a
esquimo, ou a nossa — onde muitas das relacoes sao construidas por escolha,
por interesse, ou por desejo, e através de meios tdo aleatorios quanto o
amor, ndo sao, apesar de tudo isso, sociedades sem estrutura, nem mesmo
sdo sociedades “frouxamente estruturadas”. Os efeitos sao sistematicos, nao
importando se os arranjos institucionais sao criados “estatisticamente” por
acoes adequadas, ou se a acao € mecanicamente pressuposta pela forma.
Nao obstante, as estruturas performativas e as prescritivas teriam
historicidades diversas. Poderiamos falar que elas estdo diferencialmente
abertas para a histéria. As ordens performativas tendem a assimilar-se as
circunstancias contingentes, enquanto as prescritivas tendem a assimilar as
circunstancias a elas mesmas, por um tipo de negacdao de seu carater
contingente e eventual. O que tenho em mente é um contraste ideal entre o
Havai, onde o parentesco, a posicdo social, os direitos de propriedade e a
filiacdo local sdo abertos a negociacdao, e o padrao médio radcliffe-
browniano de estrutura social, com grupos corporados de descendéncia,
status designados e regras matrimoniais prescritivas (por exemplo, os
aborigines australianos). No caso havaiano, acontecimentos circunstanciais
sdao frequentemente assinalados e valorizados por suas diferencas, pelo
afastamento em relacdo aos arranjos existentes, podendo as pessoas entao
agir sobre esses arranjos para reconstruir suas condi¢oes sociais. Enquanto a
sociedade assim se organiza, ela conhece a si mesma como a forma
institucional dos acontecimentos historicos. Em um modelo prescritivo, no
entanto, nada é novo ou, pelo menos, os acontecimentos sao valorizados por
sua similaridade com o sistema constituido. O que ocorre nesse caso € a
projecdo da ordem existente, mesmo quando o que acontece for sem
precedentes, e sendo ou ndao bem-sucedida a interpretacao recuperativa.
Aqui, tudo é efetivacdo e repeticdo, assim como na pensée sauvage classica.
Em termos comparativos, a ordem havaiana é historicamente mais ativa, de
duas maneiras. Em resposta as condicoes mutaveis de sua existéncia —



como as de producdo, de populacdao ou de poder — a ordem cultural se
reproduz na mudanca e enquanto tal. A sua estabilidade é uma histodria
volatil dos destinos mutaveis das pessoas e dos grupos. Assim € mais
provavel que ela também seja passivel de mudanca quando passa por esta
forma de reproducao, pois, para exprimir esta questdao do modo mais geral,
o sistema simbdlico é altamente empirico e submete continuamente as
categorias recebidas a riscos materiais, a inevitaveis desproporcoes entre
signos e coisas. Ao mesmo tempo permite aos sujeitos historicos,
especialmente a aristocracia heroica, traduzir de modo criativo os valores
correntes. Mais uma vez, em termos lévi-straussianos, a temperatura
historica é relativamente “quente”.

Como ja foi dito, estruturas performativas e prescritivas sdo tipos ideais.
As duas podem ser encontradas na mesma sociedade, em varios locais da
ordem global. Isso também implica que, em uma dada sociedade, existirdo
certos pontos estratégicos de acdo historica, areas circunstancialmente
quentes, e outras relativamente fechadas. Nao aprofundo mais essa ideia
nos ensaios seguintes, pois talvez ja tenha dito o suficiente a favor do
argumento de culturas diferentes, historicidades diferentes.

Argumento também que os proprios acontecimentos historicos tém
assinaturas culturais distintas. O capitdo Cook foi vitima da manipulacao
das categorias havaianas ou, para, ser mais preciso, da interacao destas
ultimas com as suas proprias categorias — 0 que o levou inadvertidamente a
“riscos de referéncia” perigosos. E assim poderia ser feita a leitura do
Capitulo 4, “Capitdo James Cook; ou O Deus Agonizante”, onde o famoso
navegador encontra seu fim por transgredir o status ritual que lhe foi
concedido pelos havaianos. Este ensaio, que na sua versdao original foi a
palestra Frazer (de 1982), da muita atencdo a teoria da soberania divina
havaiana que, juntamente com a pratica britanica do imperialismo, produziu
esse “impacto fatal”. Podemos até mesmo oferecer, com bastante seguranca,
uma solucdo para esse ja antigo mistério de quem foi o assassino. Sua
identidade pode ser deduzida bem ao estilo de Sherlock Holmes, partindo
das categorias elementares. Sob esses diversos aspectos, o interesse do
ensaio esta justamente no incomodo problema da relacdo entre estrutura e
evento.

Também levo em conta as compreensoes usuais de acidente e de ordem
nessa relacdo: a contingéncia de eventos e a recorréncia de estruturas.
Qualquer uma das duas seria insuficiente se considerada isoladamente.



Saber que Cook foi a “instanciacdao” de certas categorias culturais, ou que
ele sofria de vermes, conforme o diagnostico histérico recente de um
médico inglés, ndao é suficiente. Ndao obstante, tento ir além da ideia
imprecisa de uma dialética entre palavras e parasitas através de uma dupla
manobra teorica. Primeiro, insistindo em que um evento ndo é apenas um
acontecimento caracteristico do fendmeno, mesmo que, enquanto
fenomeno, ele tenha forcas e razdes proprias, independentes de qualquer
sistema simbolico. Um evento transforma-se naquilo que lhe é dado como
interpretacdao. Somente quando apropriado por, e através do esquema
cultural, é que adquire uma significncia histérica. Nao existe nenhuma
adequabilidade explanatéria entre o acidente com o mastro de proa do
Resolution — forcando o retorno de Cook ao Havai — por um lado e, por
outro, o sinistro ponto de vista dos ilhéus a esse respeito — exceto nos
termos da cultura havaiana. O evento é a relagdo entre um acontecimento e
a estrutura (ou estruturas): o fechamento do fen6meno em si mesmo
enquanto valor significativo, ao qual se segue sua eficacia historica
especifica. Voltarei a essa questdao na discussao geral do capitulo final. O
outro movimento, que talvez seja mais original, é o de interpor um terceiro
termo entre a estrutura e o evento: a sintese situacional dos dois em uma
“estrutura da conjuntura”.

O que quero dizer com “estrutura da conjuntura” é a realizacdo pratica
das categorias culturais em um contexto historico especifico, assim como se
expressa nas acOes motivadas dos agentes historicos, o que inclui a
microssociologia de sua interacdo. A minha ideia do que seja uma estrutura
de conjuntura difere, portanto, da de Braudel em certos aspectos
importantes, enquanto reminiscéncia da distincdo de Raymond Firth entre
uma “organizacdo social” de facto e uma “estrutura social” de jure ou
subjacente (ver nota 11 do Capitulo 4; e Firth, 1959). Assim também é
evitado o perigo implicito em nossa fenomenologia da acdo simbolica (cf.
acima), isto é, o de ver o processo simbélico meramente como uma versao
mais elaborada da velha oposicdo entre individuo e sociedade. A estrutura
conjuntural do contato britanico/havaiano mostra mais complexidades neste
exemplo do que em tratamentos anteriores (Sahlins, 1981), e parece tornar o
destino de Cook mais compreensivel. Mas, além da analise de
acontecimentos tao inusitados, esta nocdao de praxis, enquanto uma
sociologia situacional do significado, pode ser aplicada a compreensao
geral de mudanca cultural. Ja uma descricao do desenvolvimento social — e



reavaliacdo funcional — de significados na acdo, ndo é necessariamente
restrita a circunstancias de contato intercultural. A estrutura da conjuntura,
enquanto conceito, possui um valor estratégico para determinacdo dos
riscos simbdlicos (por exemplo de referéncia) e das reificacoes seletivas
(por exemplo, pelos poderes estabelecidos).

A teoria polinésia da soberania divina, o que é o mesmo que dizer a
teoria polinésia da vida coésmica tanto quanto social, é discutida de forma
mais ampla no ensaio sobre o “Rei-Estrangeiro” (Capitulo 3). Aqui destaco
o sistema havaiano e alguns outros, em especial o das ilhas Fiji,
comparando-os as concepcoes indo-europeias de soberania, recorrendo aos
célebres estudos de Dumézil, Frazer e Hocart. A comparagao €
reconhecidamente tipologica (em vez de genética), e aparentemente um
pouco forcada; ndo teria ousado fazé-la se ja ndo houvesse sido
explicitamente sugerida pelo préprio Dumézil, provavelmente devido a sua
leitura de Hocart. Por outro lado, a digressao cartesiana — claro que quero
dizer ho-cartesiana —, por sua énfase na organizacdo ritual enquanto um
sistema vivificante, faz uma colocacdo interessante sobre o carater temporal
da estrutura (a diacronia).

Se Hocart foi um estruturalista antes de seu tempo, sua ideia de estrutura
era diferente da de Saussure. Representa ela, claramente, um afastamento
do principio saussuriano do sistema como sendo um estado puramente
sincronico, um conjunto de relacdes mutuamente contrastantes e, por isso
mesmo, mutuamente definidoras entre signos e um plano de
simultaneidade, pois, na representacdo mais abstrata dos signos, ou seja, na
cosmologia, eles sdo postos em movimento; desdobram-se através do tempo
em um esquema global inspirador ou de reproducdo natural e cultural. A
estrutura possui uma diacronia interna, consistindo das relacoes mutantes
entre as categorias gerais ou, como eu mesmo diria, uma “vida cultural das
formas elementares”. Nesse desdobrar generativo, comum aos esquemas
polinésios e indo-europeus, os conceitos basicos sao conduzidos através de
estagios sucessivos de combinacdo e de recombinacdo, produzindo ao longo
do caminho termos novos e sintéticos. Assim, na constituicdo da soberania
e da ordem cultural, os herdis dinasticos, que de inicio sdao invasores
estrangeiros masculinos, sdo neutralizados e “feminilizados” pela
populacdo nativa. No processo, os nativos, originalmente forcas terrenas-
reprodutivas femininas, sdo transformados em uma forca masculina
protetora e periférica. As transformacoes sao mediadas pela entrega da



princesa nativa ao principe imigrante, o que pode ser alternativamente o
matrimonio frutificador do estrangeiro com a terra, havendo por esse
motivo a neutralizacdo de seus sucessores dinasticos, enquanto
descendéncia feminina do povo autoctone. E assim vai: o desenvolvimento
ulterior das categorias é acompanhado no Capitulo 4. Sugiro que
deveriamos incorporar a diacronia interna as nossas nocoes de “estrutura”,
evitando assim certas dificuldades da visao saussuriana ou, ao menos, da
maneira que é comumente adaptada para os estudos antropologicos.

Uma sincronia saussuriana estrita embaraca-se nas famosas
“instabilidades 16gicas” das categorias culturais. O Rei de Fiji é masculino e
feminino; sua natureza politica e ritual é dual ou, contextualmente, uma ou
outra. Tomando isso como uma descricdo empirica e sincronica, nao ha
muito o que se fazer com ela; parece haver uma “ambiguidade permanente”
ou uma “contradicdo inerente” ao sistema. Contudo, da posicdo da estrutura
diacronica, este é um efeito derivativo, tendo igualmente principio e logica.
Ha uma nocdo mais geral de estrutura, necessariamente temporal, pela qual
a contradicdao é de uma vez resolvida e restituida a inteligibilidade. Isto era
possivel de se adivinhar, pelo menos se estivéssemos nos baseando na
l6gica, porque se existe uma ambiguidade recorrente é necessario que haja
uma forma consistente, ndo contraditéria, de exprimi-la. A estrutura,
mesmo quando produz estes efeitos contraditorios repetidamente na
empiria, nao € por si mesma contraditoria.

Podemos também, entdo, nos livrar do problema corolario que se vem
desenvolvendo nas formulacOes atuais sobre “estrutura”; isto é, as extensas
listas de pares de contrarios ou propor¢oes saussurianas. Refiro-me as
tabelas onde lemos: o masculino esta para o feminino como o rei esta para o
povo, a cultura esta para a natureza, como a vida esta para a morte, e por ai
vai — estruturalismo yin-yang sem um Livro das Mutagdes. Essas
propor¢Oes também sdo logicamente instaveis e passiveis de contradicao.
De uma outra posi¢do, o rei é feminino em vez de masculino, ele é a
natureza (feroz forasteiro) em vez da cultura. Sendo essas as alternativas
que nos restam, podemos tentar desenvolver a estrutura a partir de (ou
como) um conjunto indefinido de permutacdes contextuais — em certos
contextos o rei é masculino, em outros, feminino, o0 que ndao é apenas uma
solucdo deselegante, mas provavelmente desesperada. Ou, em contraste
com esse esforco aporético, podemos conceber a estrutura da maneira como
ela se apresenta nos esquemas cosmologicos abstratos.



Esta ultima solucao é, ao menos logicamente, mais poderosa, e assim
podemos dar conta da genese das contradicOes como visOes parciais ou
situacionais da ordem global, visOes provenientes de uma posicao motivada
(seja ela do etnégrafo, ou do povo em questao). Torna-se claro que qualquer
propor¢ao dada (A:B::C:D) é uma expressdao parcial e motivada da
estrutura, e presume que haja algum espectador ou sujeito definido em uma
relacdo definida com a totalidade cultural. Ja a estrutura apropriadamente se
refere a essa totalidade: é ela em si mesma o sistema de relagbes entre
categorias, sem um sujeito dado (se ndo o famoso sujeito transcendental).
Além disso, esse conceito tem importancia historica, pois, se nos colocamos
naquele local intelectual divino do sujeito transcendental, isto é, externos ao
sistema enquanto comentaristas, poderemos ver o funcionamento da historia
através da selecao motivada entre as inimeras possibilidades l6gicas dos
agentes sociais — que, € claro, incluem as possibilidades contraditérias
apresentadas na ordem cultural. Portanto, por exemplo, voltemos ao ensaio
sobre Cook (Capitulo 4): para os sacerdotes havaianos, Cook sempre foi o
antigo deus Lono, mesmo quando retornou inesperadamente, enquanto para
o rei esse deus que aparece fora de época torna-se um perigoso rival. Os
dois grupos havaianos, partindo de suas concepg¢des proprias, conceberam
relacOes diferentes (proporcionais) para o mesmo acontecimento e dai
provém seu conflito na estrutura da conjuntura cujo resultado final foi a
morte de Cook.

Essas sdo algumas das ideias gerais dos ensaios que se seguem. No
capitulo final “Estrutura e Historia”, resumo essas analises amplas, com o
objetivo de fazer uma reflexdo critica sobre algumas das nossas proprias
categorias académicas. Estou me referindo aos radicais contrastes binarios
pelos quais geralmente se pensa a cultura e a historia: passado e presente,
estatico e dinamico, sistema e evento, infraestrutura e superestrutura, e
outros desse género intelectual dicotomico. Concluo que essas suposicoes
ndo sdo apenas fenomenologicamente enganadoras, mas que também sao
analiticamente debilitantes. Sdo debilitantes, se ndo por outra razdo, porque
outras civilizacoes compreenderam melhor a sua sintese, e de maneiras
diversas sintetizam assim suas praticas histéricas. E necessario fazer o
reconhecimento tedrico, encontrar o lugar conceitual, do passado no
presente, da superestrutura, na infraestrutura, do estatico no dinamico, da
mudanca na estabilidade.



A antropologia tem algo a contribuir para a disciplina historica. E o
inverso é igualmente valido. Mesmo assim ndo estou apenas formulando
um pedido por maior colaboracdo entre as disciplinas. Mas como ja disse
em certo momento, “o problema agora é de fazer explodir o conceito de
histéria pela experiéncia antropologica da cultura”. As consequéncias, mais
uma vez, ndao sao unilaterais; certamente uma experiéncia histérica fara
explodir o conceito antropologico de cultura — incluindo a estrutura.

O MOTIVO DESTA EXTENSA INTRODUGAO € que 0s ensaios apresentados foram
escritos para diferentes ocasides, portanto, nao acreditava que tivessem
unidade suficiente para formarem um livro. Basicamente pela mesma
vontade de coeréncia, fiz algumas revisdes dos trabalhos aqui publicados.
Espero que as redundancias tenham sido reduzidas (ha também alguns
esclarecimentos e correcoes das versoes originais). Assim mesmo, para uma
garantia maior de unidade, sugeriria que se lesse o livro como se fosse um
cilindro e nao como uma projecao linear, isto é, apos o término da leitura, o
leitor voltaria a esta secao introdutoria, que seria igualmente um sumario.
Se apesar de tudo houver uma coeréncia implicita, como gostaria de
acreditar, é porque os ensaios foram escritos durante um periodo
relativamente breve, num afa de entusiasmo por descobrir que os povos do
Pacifico por mim estudados tinham de fato uma histéria. Por ter adotado a
posicdo temporal mediocre do “presente etnografico”, um perigo
ocupacional e tedrico, por muito tempo estive funcionalmente ignorante
quanto a essa histéria. Atualmente é divertido ler num texto do préprio
Evans-Pritchard, o grande e quase exclusivo defensor do método historico,
uma observacdo de que os antrop6logos sociais “enquanto estivessem
investigando os aborigines australianos ou os nativos das ilhas dos mares do
Sul, os quais nao tém historia registrada... poderiam em sa consciéncia
ignorar a historia” (1954:59). Ndo era uma consciéncia sd mas sim um
estado de falsa consciéncia e, dada a riqueza dos arquivos, ndo deveria ser
assim tao facilmente perdoavel. Nem penso agora que os historiadores
possam ignorar essas historias exoticas somente por serem culturalmente
remotas e por terem 0s registros pouca profundidade temporal. Justamente
por tais motivos, as histérias das ilhas dos mares do Sul e de outras
civilizacOes distantes merecem atencao especial: a proximidade temporal
dos registros pode garantir uma abundancia de arquivos, em muitos casos
dificil de ser igualada, por exemplo, pela Europa medieval, e os textos sao



maravilhosamente surpreendentes exatamente por serem culturalmente
remotos.

ESSES ENSAIOS SERAO PUBLICADOS (mais ou menos) simultaneamente na
Franca por Gallimard e Seuil, sob o patrocinio da Ecole des Hautes Etudes
en Sciences Sociales. Dois entre os cinco ensaios sao inéditos. Todos foram
escritos originalmente a convite para conferéncias, nas seguintes ocasioes:

Capitulo 1, “Suplemento a viagem de Cook; ou ‘le calcul sauvage’”,
Palestra Marc Bloch, sob os auspicios da Ecole des Hautes Etudes en
Sciences Sociales, Paris, junho de 1981. (Inédito.)

Capitulo 2, “Outras épocas, outros costumes: a antropologia da histéria”,
Palestra a American Anthropological Association, Washington D.C.,
dezembro de 1982. (Publicado no American Anthropologist 85:517-544,
1983 [reproducao proibidal].)

Capitulo 3, “O rei-estrangeiro; ou Dumézil entre os fiji”, Conferéncia
Presidencial, Secdo de Antropologia, Australian New Zealand Association
for the Advancement of Science, Adelaide, maio de 1980. (Publicado no
Journal of Pacific History 16:107-32, 1981.)

Capitulo 4, “Capitao James Cook; ou o deus agonizante”; Palestra Sir
James G. Frazer, Liverpool University, maio de 1982. (Inédito.)

Capitulo 5, “Estrutura e histéria”, Palestra Edward Westermarck,
Academia Finlandesa de Ciéncias, Helsinqui, maio de 1983. (Publicado em
Soumen Antropologi 3:118-27, 1983.)

APROVEITO A OCASIAO para agradecer calorosamente as pessoas que
contribuiram de forma especial para a realizagcdao dessas palestras: Francois
Furet, presidente da Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales; William
Sturtevant, ex-presidente da American Anthropological Association; Bruce
Kaepferer e Chris Healey da Adelaide University; J.D.Y. Peel e Neel
Bowden da Liverpool University; Jukka Siikala do Instituto de Sociologia
na Finlandia.

Ha outros que também tiveram um papel vital por terem copiado as
palestras. Sou especialmente grato a Tina Jolas, Dorothy Barrere e Greg
Dening por seu apoio intelectual e auxilio.



1. Suplemento a viagem de Cook; ou “le calcul
sauvage”

Veénus observada: a historia

7 de dezembro de 1778. Os navios Resolution e Discovery balancavam-se
contra o vento ao largo da costa norte da ilha do Hawai’i.a Foi nesse dia que
o capitdo Cook finalmente cedeu dando as mulheres havaianas o direito de
serem amadas, direito que elas vinham exigindo desde janeiro do mesmo
ano, quando os britanicos ancoraram pela primeira vez em Kaua’i,
descobrindo assim as ilhas Sandwich para o mundo ocidental. Em Kaua’i,
Cook dera ordens proibindo relacoes sexuais com as mulheres do lugar,
temendo a introducao do “Mal Venéreo”. No entanto, as mesmas paginas do
diario que registram essas ordens transmitem a sensacao de sua inutilidade
(Beaglehole, 1967:265-66).1 O comportamento das havaianas era ainda
mais escandaloso do que o das mulheres de Tonga, onde medidas
semelhantes ja haviam fracassado. O convite implicito em seus gestos
erdticos era “inconfundivel”, como relatam os cronistas da viagem, e
quando repelidas elas “nos insultavam mui sinceramente” (Diario King: 20
jan. 1778; cf. Riou, Diario de bordo: 28 nov. 1779). David Samwell — galés,
assistente do médico e poeta menor — achou que “as jovens... em geral, sao
extremamente belas”. Elas “usavam de todos os seus artificios”, diz ele,
“para atrair os nossos para dentro de suas casas, e vendo que [0S
marinheiros] ndo cederiam a suas lisonjas, procuravam forca-los, e eram tao
inconvenientes que se recusavam totalmente a aceitar qualquer negativa”
(em Beaglehole 1967:1083).2

As evidéencias do que entdo havia ocorrido chegaram rapidamente ao
conhecimento dos ingleses quando voltaram as ilhas, vindos do noroeste da
América. Em Maui — separada dos acontecimentos em Kaua’i por varias
ilhas, mais de duzentas milhas nauticas e dez meses — muitos havaianos
recorreram aos meédicos dos navios em grande aflicao: “Eles tinham um



clap e seus pénis estavam muito inchados e inflamados” (King, em
Beaglehole, 1967:498).3 Espantados pela rapida proliferacio da doenca,
muitos dentre o pessoal de Cook recusavam-se a acreditar que tivessem sido
os autores, como fora alegado pelos havaianos. Porém, como pensou o
médico Ellis posteriormente, “ndo ha povo algum no mundo... que se
entregue tanto aos seus apetites sexuais quanto este” (1782, 2:153). Seja
como for, o capitdio Cook naquele momento desistiu da pretensdo a uma
disciplina, impossivel de ser impingida a alguém além de si mesmo.4
Quando o Resolution chegou a costa sul do Havai, ele reclamou da
dificuldade de se trabalhar em um navio com tantas mulheres em volta.
Samwell por sua vez nao reclamava: um simples aceno, diz ele, traria “uma
moca bonita” a bordo, “como mais uma Vénus surgindo das ondas”; e
quando finalmente ancoraram na baia de Kealakekua, “praticamente todos
poderiam sair-se bem em uma competicdo com o proprio Grao-Vizir”
(Beaglehole, 1967:1154, 1159).

Le’a é a palavra havaiana para este comportamento.5 E ndo apenas o ja
famoso aloha. Aloha pode ser usado em referéncia ao bem-amado, mas é
possivel estender esse significado para incluir o de pitié, no sentido
rousseauniano, ou seja, a compaixao que temos por qualquer ser sensivel,
em especial por nossos semelhantes. E com este tltimo sentido que aloha
sugere um parentesco de substancia com o outro, uma dadiva sem
pensamento no retorno imediato. Enquanto le’a é a paixdo e ndo a
compaixdo, uma relacdo entre seres complementares que — como em um
famoso paradigma do bom socialismo tanto quanto da boa relacdo sexual —
satisfazem a si mesmos, satisfazendo um ao outro. O verbete do dicionario
para a palavra le’a é praticamente um poema e talvez ajude a convencer o
leitor que estamos falando de histéria havaiana e ndo de fantasias europeias.
Le’a: “jubilo, prazer, felicidade, satisfacdo sexual, orgasmo, prazeroso,
encantador, feliz, alegre” etc. A forma causativa ho’ole’a quer dizer
“exaltar” ou “louvar” como em “Deus seja louvado” (ho’ole’a i ke Akua) —
que ndo deixava de ser o que as havaianas faziam a bordo dos navios de
Cook. Le’a também significa algo feito por completo, “cozido por inteiro”b
(mo’a le’a) — o que também era, de uma certa maneira polinésia, o que elas
faziam 1a.

Os primeiros homens havaianos a chegarem ao Resolution, quando ainda
estava ancorado em Kaua’i, aparentemente tinham feito encantamentos
consagratorios antes de embarcar. Um deles, sem a menor dissimulacao,



apanhou a primeira coisa em que pos os olhos, justamente a linha de prumo
do navio. Impedido por contraencantamentos burgueses do sagrado direito a
propriedade, justificou-se dizendo que apenas a levava para sua canoa.
Tudo acontecia como se centenas de anos de sacrificios havaianos tivessem
sido finalmente recompensados.6 Ndo somente isso, mas como Se O
acontecimento histérico fosse a metafora da realidade mitica. Quando os
ingleses aportaram no ano seguinte em Kealakekua, os sacerdotes
havaianos puderam objetivar a sua interpretacdo a respeito da figura de
Cook, de ser ele o Deus do Ano Lono, chegando em seu retorno anual para
fertilizar a terra. Em uma cena que se tornou célebre fizeram com que o
Grande Navegador mantivesse seus bracos estendidos em uma imitacdao da
imagem de Lono, enquanto os sacerdotes faziam suas oferendas habituais.”
Por dois anos consecutivos Cook havia chegado durante o Makahiki, o
festival do Ano-Novo de Lono, seguindo o classico modelo frazeriano do
deus agonizante. Como veremos no Capitulo 4, Cook obsequiou os
havaianos incorporando o papel de Lono até o desfecho fatal.

Durante os rituais do Ano-Novo, a regeneracdo da natureza feita por
Lono é também simbolizada como um casamento sagrado, a busca de sua
esposa desamparada; bela chefe de uma antiga linhagem que fora capturada
por um chefete ambicioso para que criassem juntos uma nova linha
sucessoria de reis viventes. Em Kealakekua, Samwell ja havia comentado:
“As jovens passam a maior parte do tempo cantando e dancando, coisas a
que sdo muito apegadas” (Beaglehole, 1967:1181). A alusdo é feita com
referéncia ao famoso hula, uma danca considerada por missionarios
americanos como sendo blasfema devido ao seu erotismo, a mesma razao
que a tornava sagrada para os havaianos (cf. Barrere et al.,, 1980), e era
praticada especialmente durante o Ano-Novo. Laka, a padroeira da danca,
era identificada em um antigo canto como a irma e esposa de Lono
(Emerson, 1965:24). O hula deveria excitar sexualmente o deus da
reproducdo cosmica sempre que este retornasse, o que talvez significasse,
de modo mais direto, a cépula de Lono com as filhas humanas da deusa.
Poderiamos dizer, portanto, que apenas havia ocorrido uma mudanca de
registro em relacdo as praticas sexuais das devotas de Laka a bordo dos
navios britanicos. No entanto, como Fornander comenta, os marinheiros
ingleses eram fiéis a uma crenca de bucaneiros complementar e inversa a
das havaianas, a de que “nao existia Deus algum desse lado do cabo Horn”



(Fornander, 1969, 2:663). As mulheres se ofereciam por acreditarem em um
deus e 0s marujos as aceitavam por terem esquecido a sua existéncia.

4 de marco de 1779. Os navios ingleses encontravam-se novamente em
Kaua’i para passarem os ultimos dias de sua estada nessas ilhas,
aproximadamente treze meses ap0s a primeira visita. Uma multiddao de
havaianos faz a abordagem enquanto suas mulheres permanecem em canoas
ao largo dos navios; os homens depositam os cordoes umbilicais de seus
filhos recém-nascidos nas festas dos conveses (Beaglehole, 1967:122).8

Hommages a Diderot. Ele pode finalmente abandonar suas explicacoes
utilitaristas da analoga sexualidade do Taiti, e substitui-las por outras, nas
quais percebia no calculo da pratica as premissas de uma teogamia
polinésia. O Supplément au Voyage de Bougainville poderia igualmente
servir para Cook. Quase tudo do que € dito pelo sabio Orou ao ingénuo
capeldo francés ecoaria pelas palavras e feitos registrados nas cronicas de
Cook no Havai:

Mais robustos e saudaveis que vos, percebemos a primeira vista que nos
superavam em inteligéncia, e imediatamente escolhemos varias das
nossas mais belas mulheres e filhas para fazerem a colheita da semente
de uma raca superior a nossa. £ uma experiéncia que fizemos e que
podera reverter em nosso beneficio. Tomamos de vOs e dos vossos a
Unica vantagem que poderiamos, e acreditai, apesar de sermos
completamente selvagens, também sabemos calcular (Diderot, 1972
[1772/80]:459-60).

Mas esse calculo transcendental do amor das mulheres havaianas era algo
que os ingleses ndao podiam compreender. Assim mesmo, nao recebeu
inicialmente o titulo de “prostituicao”, que em breve receberia. As mulheres
“eram pouco influenciadas por motivos de interesse, em seus intercursos
conosco”, diz um apontamento caracteristico em um dos diarios, “sendo
que quase usavam de violéncia para nos forcar aos seus abracos, quer lhes
déssemos algo ou ndao” (Beaglehole, 1967:1085).» Ainda assim o0s
marinheiros sabiam retribuir os servicos prestados. Para ser mais preciso,
eles reificavam as caricias das mulheres como “servicos” pagando por elas
com presentes. Com transacoes desse tipo, o comércio erotico deixou de
repetir a tradicdao e comecou a fazer historia.



Os suprimentos trazidos pelos britanicos foram rapidamente divididos de
acordo com as exigéencias sociais havaianas, em coisas de homens e coisas
de mulheres. Pedacos de ferro e ferramentas, como enxo0s, eram bens
masculinos. Essa categoria era produtiva, enquanto a feminina era atrativa:
pulseiras de contas, tesouras e os espelhos utilizados pelas mulheres como
colares e com 0s quais (como viajantes europeus relataram durante décadas)
raramente paravam de fitar-se. (Em uma comédia de Giraudoux, com o
mesmo titulo desta parte, uma taitiana consola sua filha com a seguinte
observacao: “Um espelho é sempre ttil, ma fille, mesmo que ndo reflita a
Inglaterra.”) A aparente diferenciacdo sexual é complementar em termos
dos valores havaianos, e é resolvida por uma finalidade comum. Sao
modelos inter-relacionados de reproducao humana, e além disso homens e
mulheres estdo unidos em uma oposi¢dao conjunta perante o divino. Para o
homem € o esforco prometeico de arrancar a substancia da humanidade, sob
a forma de alimento, das maos de seus donos divinos. E para a mulher, a
atracdo e a transformacao das forcas criadoras divinas — entre essas forcas
estdo incluidas as dos chefes possuidores de terras — em substancia humana
sob a forma de filhos. Assim também sociologicamente, os havaianos
conheciam dois modos alternativos de criar relacdes de filiacdo: por
“nutrir” ou hdnai (que é geralmente interpretado como “adocao”) e por
nascimento. Portanto, ndo é de estranhar que homens e mulheres tivessem
rapidamente desenvolvido um interesse comum que os colocou em
oposicao aos poderes havaianos estabelecidos.

Os homens traziam suas irmas, filhas e, possivelmente, até mesmo suas
mulheres para os navios. Poderiamos chamar isto de hospitalidade, ou de
hipergamia espiritual. Os marujos demonstravam sua gratidao, dando-lhes
enx0s de ferro, além das coisas que haviam dado as mulheres (Beaglehole,
1967: 1152-53, 1182). Ao mesmo tempo, aqueles ingleses que faziam trocas
com os homens havaianos para obter provisoes, viram-se na obrigacao de
dar parte do pagamento em pulseiras. Uma tabela dos indices de cambio nos
da uma ideia dos valores relativos que os havaianos atribuiam as coisas: o
valor de trés boas enxds poderia ser reduzido a apenas uma, se uma pulseira
de mulher estivesse incluida no preco (Ellis, 1782, 2:158).10

O resto, como dizem, é historia. O interesse coletivo no comércio,
desenvolvido pela populacao comum, colocava-a, enquanto classe social,
em oposicdo a seus chefes, cujos interesses eram por bens politicos e de
status, o que também criou da parte do povo uma oposi¢do ao sistema de



tabu. Os chefes instituiam tabus para controlar e aumentar o comércio a seu
favor — uma pratica espiritualmente consistente com o mana que deveriam
obter. Havia também habitualmente periodos de tabu em cada més, quando
chefes e sacerdotes se encontravam nos templos: o mar era entdao
interditado, e o povo supostamente confinado as suas casas. Mas as pessoas
comuns mostravam-se dispostas a transgredir tabus de todos os tipos, sendo
que 0s europeus as vezes 0s encorajavam nesse desafio (Sahlins, 1981).

A bordo dos navios, os marinheiros atralam as mulheres para suas
proprias concepcoes de tranquilidade doméstica. Convidavam suas amantes
a comerem certas comidas, como carne de porco, bananas e cocos e, assim
fazendo, as mulheres duplamente transgrediam os tabus havaianos mais
estritos, relativos a comensalidade intersexual. De acordo com o costume,
as refeicdes masculinas eram feitas em comunhdo com os deuses ancestrais,
e essas mesmas comidas (carne de porco, bananas e cocos) constituiam a
oferenda sacrificial e, portanto, absolutamente proibidas as mulheres. Com
sua participacao, elas poluiam o sacrificante, a oferenda e até mesmo o
deus. Porém, os tabus alimentares jamais pesaram com tanta forca sobre as
mulheres quanto sobre os homens, porque eram mais a impressao negativa
da devog¢do masculina. Por outro lado, a logica havaiana do tabu continuava
valida a bordo dos navios ingleses e teve o seguinte efeito: consumir a
condicdo divina do estrangeiro. Enquanto homens que comiam com
mulheres, os britanicos logo estavam dessacralizados, poluidos,
secularizados. Estabeleceu-se entre havaianos e europeus uma clivagem
étnica que ndo havia sido prevista, por exemplo, por aquele primeiro
havaiano que apanhou a linha de prumo do Resolution. Apenas Cook teve
sua condicao divina preservada nas décadas que se seguiram — mesmo
porque ja havia sido sacrificado. Mas quando Vancouver chegou a
Kealakekua, quatorze anos depois de Cook, o rei Kamehameha pediu
solenemente que fosse proibida a entrada de ingleses em qualquer templo,
para impedir a profanacdao. O pessoal de Cook, ao contrario, tinha-se
utilizado livremente do templo principal, para o conserto de suas velas, para
administrar cuidados aos seus doentes e enterrar seus mortos. Quando
Vancouver partiu, o rei Kamehameha entrou em isolamento para se
purificar pelo fato de, explicou, “ter ele vivido em tal intercurso social
conosco, que tinhamos comido e bebido na companhia de mulheres”
(Vancouver, 1801, 3:222). E assim o curso da histéria foi orquestrado pela
logica da cultura.



Ha em tudo isso material suficiente para um outro ensaio sobre a
dialética da estrutura e da pratica na historia das ilhas Sandwich, mas ja
escrevi sobre isso (Sahlins, 1981). Evoco esta historia aqui, principalmente
para mostrar o papel que teve o amor em sua confeccdo. As questdes
levantadas sdo outra vez historicas e estruturais. De que modo podemos
compreender essa notavel manifestacdo de erotismo no Havai? Enquanto
“padrdo cultural” parece ser digno de comparacao com o militarismo dos
indios Sioux, ou o quietismo dos Hopi — ousariamos justapor um
“afrodisiano” ao lado dos ja famosos “dionisiaco” e “apolineo”? Para além
dessa questdo, a ordem havaiana esta apropriadamente presente naquele
grupo de culturas que inclui a nossa, que preferem sedimentar as relacoes
estruturais com base nas acoes pragmaticas, em vez de uma determinacao a
priori das acOes, com base nas relacdes. Aqui temos uma séria questao para
o pensamento social. A antropologia mostrou-se incapaz até o momento de
desenvolver uma teoria para esses sistemas, além daquelas de ordem
estatistica ou pratica. Sendo assim, corre-se o risco de exclui-los do
significativo e do cultural.

Vénus observada de novo: a etnografia do amor

Merece respeito a observacao feita pelos ingleses de que as mulheres que se
atiravam impetuosamente aos bracos dos marujos nao pertenciam a classe
mais alta (Cook e King, 1784, 3:30-31). Porém, os interesses eroticos —
dentro do contexto tradicional da sociedade havaiana — desconheciam esses
limites de sexo ou classe. Envolvia homens e mulheres, chefes e gente do
povo. Havia a captura de mulheres tanto quanto a captura de maridos,
hipogamia e hipergamia, homossexualismo e heterossexualismo. Chefes
famosos eram bissexuais e as preocupacdes com O SeX0 eram expressas
tanto pela virgindade imposta a certos jovens, quanto nas liberdades
permitidas a outros. Em termos sociologicos, o amor era um principio
decisivo da forma (ou da auséncia de forma) da familia, bem como da
divisdo do trabalho em seu interior. Era um meio de acesso favorecido a
propriedade e ao poder. PosicOes e tabu poderiam ser ganhos ou perdidos
através do sexo; de fato, para consegui-lo, disputava-se populares jogos
heterossexuais de azar. As criancas, ao menos as da elite, eram socializadas
nas artes do amor. As meninas eram ensinados o ‘amo’amo, o “pisca-pisca”



da vulva, e outras técnicas que “fazem a alegria das coxas”. Chefes jovens
eram iniciados sexualmente por mulheres mais velhas para as conquistas
sexuais que marcavam, de forma singular, uma carreira politica: a captura
de um ancestral mais velho. E tudo isso, é claro, era celebrado em canto,
danga e poesia.

Que lugar maravilhoso para missionarios americanos puritanos! Um
deles reclamava de que os havaianos tinham aproximadamente vinte formas
do que ele considerava como coito ilicito, e na lingua igual nimero de
termos. Portanto, se um termo fosse escolhido para traduzir o Sétimo
Mandamento, daria a impressao que ainda poderiam ser praticadas as outras
dezenove formas (Andrews, 1836:390-91). A solucdo encontrada foi a
utilizacdo de uma frase ad hoc, moa kolohe, dai a falta de precisdo da
palavra do Senhor no Havai: “Ndo dormiras [por ai] com intencoes
maldosas.” Pessoalmente sou incapaz de catalogar todas as vinte formas.
Mas, para o nosso proposito, sera suficiente tomar conhecimento de certas
expressoes publicas de erotismo, na ordem social e nas artes, para confirmar
o dito de Rudyard Kipling:

Existem sessenta e nove maneiras de construir as “trepadas” tribais,c E
todas sao corretas.

Um hino em louvor ao relativismo cultural, cheio de trocadilhos
transculturais e de sentidos ocultos que deliciam os havaianos! “Lay”: em
inglés, um verso cantado, podendo significar, em giria, relacdo sexual; em
havaiano, o homonimo lei significa uma coroa de flores entrelacadas, e
“flor” (pua) é uma metafora comum para a amada.!! Assim vemos na
cancao de meados do século XIX, Fogo Quente:

Minha desejada flor

Para que eu trance e amarre
Um elegante lei

Para o anoitecer...

Refrdo
Fogo quente aqui dentro
O ato do amor



Apodera-se de meu corpo,
Pulsando, ontem a noite.

Nos dois

Conhecemos o poder,

De paz e relaxamento,
Fazendo amor dentro de mim

(Elbert e Mahoe, 1970:28-29)12

A paz e o poder refrescante do amor aparecem em outra can¢ao da
mesma €época, cujo titulo é traduzido de diversas maneiras: NOs dois na
espuma ou Eu e vocé, e entdo, a explosdo (Emerson, 1965:166-67). Esta
ultima versao pode ajudar a explicar por que esta cancdao é atualmente
apresentada a turistas como um canto de guerra havaiano. A palavra

»

operativa, huahua’i, “jorrar”, “espuma” e “borrifar” também pode significar
“o climax sexual”.

Nos dois na espuma (huahua’i)
O felicidade, nos dois juntos,
Em um abraco apertado no frescor.

(Elbert e Mahoe, 1970:62)

Estou seguindo uma linha de metonimia sobre paz e frescor que nos leva,
por uma logica que parece ser perfeitamente havaiana, a uma cangao escrita
pelo rei Kalakaua em louvor, ostensivamente, ao “liquido real” — o gim:

Eu vibro,
Eu vibro por liquido,
Eu vibro por liquido refrescante...



Finalmente conheci

A paz redobrada;

Nos dois em paz,

O liquido jorrando no penhasco.

(Ibid.: 68)

Os havaianos tém categorias especiais de cancoes de amor (mele ipo,
mele aloha), mas é muito dificil (particularmente para um estrangeiro) dizer
0 que é uma cancao de amor, por ser quase impossivel determinar o que nao
é. A literatura oral é cheia de kaona, “sentidos ocultos”, frequentemente
eroticos. Essa é uma brincadeira que todos praticam e muitas vezes com
mais habilidade do que os psicanalistas ocidentais, e, seguindo esta mesma
linha, o ponto que quero ressaltar é de natureza cosmologica e nao
freudiana.13 Se quase qualquer coisa lembra o sexo para os havaianos, nao
sera por que, ao menos como uma condi¢dao de possibilidade, o universo de
pessoas ja esteja carregado de imensas forcas de atracdo semantica? O
universo é uma genealogia, 0 que vem a ser um projeto cosmologico total
de reproducao sexual.

Essa continuidade de descendéncia entre o natural, o sobrenatural e os
seres humanos é o que distingue o esquema conceitual polinésio, do assim
chamado totemismo, na opinido de Lévi-Strauss (1963). Em uma
cosmogonia maori comum, 0s Sseres originais sao conceitos abstratos de
geracao, comecando com o Nada, e descendo genealogicamente através de
outros, tais como a Gravidez, a Mente, o Pensamento e o Desejo para
chegar ao Firmamento e a Terra (cf. Best, 1976 [1924]). O Pai Céu ou
Firmamento (Rangi) entdao junta-se com a Mae Terra (Papa) e nascem os
deuses. O deus Tane se une a diversos elementos femininos para dar origem
a certos fendmenos naturais. Tane entdo acasala com a primeira mulher,
feita da Mae Terra, e os seres humanos sao produzidos. (Voltaremos a esses
conceitos maori em capitulos subsequentes.) Os cantos de criacdo
havaianos (como o conhecido Kumulipo) sdao semelhantes, exceto que o
Céu Iluminado (Wakea) e o Estrato Terrestre (Papa) sdo os humanos
primordiais (Malo, 1951). O Céu (Wakea) vive com sua proépria filha para
gerar primeiro a planta de taro e, posteriormente, o progenitor dos chefes;



os filhos subsequentes dessa familia original altamente incestuosa sdo as
diversas classes da sociedade; ou, como em diversas outras versoes mais
proximas a maori, os filhos sdo as diversas ilhas que compdem o
arquipélago havaiano.

Por ser este um sistema de descendéncia comum, as relacoes semanticas
entre os diversos planos do cosmo e da sociedade ndo sdo apenas
metaféricas, ou meramente metonimicas no sentido da continuidade fisica.
Para o pensamento polinésio, a descendéncia é uma légica de classes
formais: o ancestral esta para seus descendentes como uma classe geral esta
para suas categorias particulares. A prole é um emblema da espécie
ancestral. O sistema é entdo uma verdadeira ontologia, tendo a ver com
conjuntos de povos comuns e com diferenciacoes de substancia. As relacoes
logicamente construidas a partir dele — por exemplo, o firmamento esta para
a terra como os chefes estdo para o povo — sdo expressoes da esséncia das
coisas. Portanto, as relacoes e as facanhas dos conceitos primordiais, do
modo como estdao representadas nos mitos, tornam-se, para as pessoas que
deles descendem, os paradigmas de suas proprias acOes historicas. Toda
unido havaiana recapitula a ligacao original entre os céus masculinos e a
terra feminina, e aquele que nasce do casamento entre chefes é mais um
deus. Desse modo, 0 esquema genealdgico serve a pensée étatique, assim
como o totemismo funciona na pensée sauvage. Todas as operagoes
necessarias de classificacdo, de transformacdo e de categorizacdao estao
inerentemente vinculadas ao esquema. O sexo, como diz Hocart em algum
lugar, é o signo do sexo. Os havaianos podem percebé-lo por toda parte
porque ja estava la.

Consideremos o “sentido oculto” (kaona) da inscricdao acima da entrada
da Reparticdo de Suprimento de Agua, de Honolulu:

Uwe ka lani, ola ka honua
“Os céus choram, a terra vive.”

E improvavel que os haole (‘homens brancos’) e os japoneses, que
atualmente dominam a burocracia havaiana, estejam conscientes de que este
pequeno trecho anddino de poesia pastoral refere-se a copula primordial (cf.
Elbert, 1962) e, mais, que esse provérbio ¢ um simbolo condensado da
poética e da historia que acabo de resumir. A semente masculina de origem



divina e natural é absorvida pela mulher e transformada em substancia
humana: mais uma vez estamos diante de uma hipergamia espiritual.
Porém, no evento onde “os céus choram”, pode estar presente a ideia da paz
e do frescor do ato sexual, uma neutralizacdao da paixdo quente e crua que o
macho tem pela fémea. Mas, pode haver ainda um outro sentido na
superficie havaiana das coisas, porque o “ser celestial” é um epiteto comum
para “o chefe”. O que nos traz a uma outra manifestacdao artistica que os
leitores do Anti-Edipo ndo deixardo de reconhecer como o sustentaculo da
ideologia politica: os cantos genitais da aristocracia havaiana.

A distribuicdo social dos cantos genitais (mele ma’i) provavelmente se
estendia dos chefes propriamente ditos, para incluir as familias de alta
posicao que moravam longe das principais aldeias (Pukui et al., 1972, 1:76-
77, 84-85).14 Porém, os exemplos mais significativos que nos restam sao os
hinos em louvor de certas genitalias reais. Os cantos acompanhados do hula
“eram a conclusdo tradicional da apresentacdo de dancas em honra ao
chefe” (Barreére et al., 1980:21). Mas, para qualquer havaiano, seus genitais
sdao a sua preciosa propriedade. O fato de serem cobertos com roupas nao
pode ser explicado por referéncia ao pudor ou a vergonha, mas apenas
como uma forma de proteger suas preciosidades. Esta é claramente uma
explicacdo de formacao secundaria e deve ser tomada pelo que vale, o que
ja é bastante e é mais um agradavel contraste do ponto de vista dos
missionarios, que acreditavam que as pessoas deveriam vestir-se para cobrir
suas “deformidades”. Os cantos mais antigos registrados na lingua do Havai
sdao aqueles que foram coletados por Samwell durante a viagem de Cook, do
tipo male ma’i. Aqui esta o mais curto (talvez seja um fragmento) dos dois
obtidos por Samwell:

Um ule [pénis], um ule a ser apreciado:
Nao fique quieto, venha suavemente
Desse modo, tudo ficara bem aqui,
Dispare sua fecha.1s

Cantos de louvor (ou seducdo), assim como nomes proprios, eram
atribuidos as partes preciosas dos chefes, mais por antecipacdo do que em
reconhecimento das proezas de exploracoes maduras. Essas homenagens
eram prestadas a homens e mulheres ao nascer. O canto da rainha



Lili’uokalani fala de seus “genitais brincalhdes e travessos que sobem e
descem” (Pukui et al., 1972, 2:85). Seu irmao, o rei Kalakaua, foi dotado,
no célebre canto com Halala, de um “[equipamento sexual] enorme”. O
nome desse canto é Teus animados ma’i (“genitais™):

Teus animados ma’i

Que escondes...

Mostre a coisa grande,

Halala, para os muitos passaros.

(Elbert e Mahoe, 1970:67)

O canto genital que ainda hoje se canta e danca em homenagem ao
grande Kamehameha (falecido em 1819) é chamado de Os passarinhos
estdo se aninhando. O canto é também notavel por sua frase final atributiva,
que identifica Kamehameha com Kiinui’akea — o deus (imagem) do
sacrificio humano:

Punana ka manu i Haili la,
Ka nu’a lehua i mokaulele la
Aia ko ma’iilehua la ea...
He ma’i no Kiinui’akea.

Os passaros aninham-se em Haili,
As flores de lehua estdao empilhadas
altas em Mokaulele,

La estdo os seus genitais

com sabor de lehua...

Um canto genital para Kiinui’akea.

(Dorton, 1981)1s



Ou regne la beauté, la reine est belle. A beleza ideal do(da) chefe é o
complemento de sua poténcia ideal — estamos, é claro, falando de ideais. O
chefe supremo é “divino”, como n6s mesmos diriamos: enorme, gordo, a
pele clara, por sempre ter sido protegida do sol, o corpo resplandecente com
6leos perfumados, enfeitado pelo deslumbrante manto de plumas que é o
tesouro do seu reino. E por que ndo criar um reino sobre tal fundamento? A
beleza, enquanto algo que existe apenas nos olhos de quem vé, é
necessariamente uma relacao social. Enquanto forca de atracdo, que pode
fazer com que haja uma troca como testemunho de um desejo, o belo pode
entdo servir como equivalente funcional de uma norma de reciprocidade.
Muitas das sociedades oceanicas empregam o estético nas fronteiras da
moral, naquelas relacbes que estdo além do controle do parentesco. A
beleza de objetos ou pessoas entra em acdo na periferia dos grupos
constituidos e nos intersticios da ordem moral: como nos casos das suplicas
ao deus ou ao parceiro de trocas cerimoniais; ou nos banquetes que sao
oferecidos entre tribos estranhas.

Aqui o belo funciona como paradigma natural do politico. A singular
beleza do chefe, por fixar de forma magnética o olhar da multidao sobre seu
possuidor, institui uma relacao de atragdao e coeréncia que ndao € apenas
centrada ou hierarquica, mas que faz, da subordinacdo daqueles que a
contemplam, um ato amoroso. O nome da relacdo politica no Havai é
também aloha. Aloha, “amor”, é a consciéncia do povo de sua propria
serviddo, a maneira pela qual é descrita e justificada a lealdade para com o
chefe. De modo reciproco, o chefe deveria ter aloha por sua gente. Mas, em
varios sentidos, isto é apenas um jogo de palavras. O chefe deveria
demonstrar compaixao, pitié; mas, por ser singularmente dotado de beleza,
é ele o objeto da afeicdao universal. Os havaianos referem-se a seus chefes
fazendo inimeras variacoes sobre um tema sentimental, cujos refraos so6
pareceriam insinceros aos nossos ouvidos: “o ente precioso”, “o ser
amado”, “o querido” e também, como é mais habitual, “o ser celestial” (ka
lani). A qualidade especifica da beleza aristocratica ¢ um brilho, uma
luminosidade, que os havaianos nunca deixam de ligar, nos mitos, ritos e
cantos, ao sol. Tal beleza é adequadamente chamada de divina, pois, como
os proprios deuses, faz com que as coisas se tornem visiveis. E é por esse
motivo que ela é ligada a poténcia sexual dos chefes, porque no plano
humano tem o mesmo efeito criativo. Temos aqui um texto ilustrativo desse
tema, um conhecido mito, a estoria de Kila, filho de Mo’ikeha. Nosso heroi



esta prestes a travar batalha com Makali’i, irmao mais moco de seu pai. O
prémio da contenda é a linda chefe Lu’ukia, presa na terra de Kahiki, onde
Makali’i é rei. Kila vencera a luta e tomara a mulher que havia sido esposa
de seu pai. O trecho descreve Kila no momento de sua chegada em Kabhiki:

Ao avistar Kila, a multiddo comecou a gritar, admirando a sua beleza.
Até mesmo as formigas foram ouvidas cantando em seu louvor; os
passaros cantaram, 0s Seixos ressoaram, as conchas berraram, a grama
murchou, a fumaca ficou bem baixa e ndo se dissipou, escutou-se o
trovao, os mortos voltaram a vida, foram vistos os cdes pelados e
inimeros espiritos de varios tipos tornaram-se visiveis. Tudo isso que foi
mencionado é o povo de Moikeha, que se tornou visivel quando da
chegada de Kila, o seu filho, assim testemunhando a sua posicao de chefe
supremo (Fornander, 1916-19, 4:168).

O cosmo se revela diante da beleza de Kila. Homens, natureza, e até
mesmo espiritos, ficam visiveis diante de sua luz. Estamos provavelmente
proximos a esséncia do mana, apesar do poder desse conceito havaiano ser
tal, que hesito em menciona-lo. Sera suficiente dizer que os efeitos do mana
sao mediados pelo olhar. O olho é o locus simbdlico da sujeicdo. Valeri
observa: “Os dois sentimentos que permitem a transcendéncia do ser sao, de
acordo com os havaianos, o desejo e o respeito. Ambos sao chamados de
kau ka maka, literalmente ‘por os olhos em’” (Valeri, no prelo). O verbo
“ver” (ike), em havaiano (como em francés, ou inglés), pode significar
“entender”, mas também pode significar “conhecer sexualmente”. O olho
enquanto testemunha da ordem, do mundo de formas geradas pelo chefe, é
a oferenda sacrificial daqueles que violam essa ordem. Depois de ser morto,
o transgressor de tabu tem o seu olho esquerdo consumido por Kahoali’i,
um duplo cerimonial do rei e o deus vivo dos ritos sacrificiais. Os chefes de
mais alto tabu, aqueles que sdao chamados de “deuses”, “fogo”, “calor”,
“fogueiras ardentes” sao como o sol e ndo podem ser olhados de frente sem
causar ferimento. As pessoas humildes prostram-se diante deles, rosto ao
chdo, que é a mesma posicdo das vitimas na plataforma de sacrificios
humanos, que, por sua vez, sdo chamados de makawela, “olhos
queimados”. Mas, se me ativer as riquezas simbolicas dessas associacoes,
ndo havera espaco para mais nada.’” Em vez disso, deixem-me abreviar a



filosofia politica, utilizando-me deste contraste: Quando uma pessoa
comum, tendo violado o tabu, estiver destinada ao sacrificio, ela terda os
seus olhos extirpados pelos carrascos do rei; mas quando o grande chefe
Keoua, ja em tempos historicos, submeteu-se aos altares do sacrificio de seu
vitorioso rival Kamehameha, primeiro cortou a extremidade de seu pénis.
Se pensarmos apenas na “ideologia” ou na “superestrutura” estaremos
nos enganando: o que temos aqui é uma economia politica do amor. O amor
€ a infraestrutura (como diria Godelier). O erdtico é o pragmatico em dois
sentidos. Do ponto de vista do sujeito ativo, seja ele um chefe ou um
homem comum, as conquistas sexuais sao meios de acesso a uma variedade
de vantagens materiais. Isso é facil de compreender, mas para o segundo
sentido, 0 que vem a ser o corolario sociologico, nao temos nenhuma teoria
facil de formular: a estrutura do reino é a forma sublimada de suas forcas de
atracdo sexual. A sociedade havaiana ndo era um mundo formado por
grupos de parentesco determinados e relacGes prescritas, um mundo de
formas e normas pressupostas, como na velha e boa tradicao antropologica
de linhagens corporadas e regras matrimoniais prescritivas. Nao é apenas
que o sistema fosse tecnicamente complexo. Era performativo, literalmente
uma “conjuntura”,d criada pelas mesmas acoes que lhe davam significado.
Da familia ao Estado, os arranjos da sociedade estavam em fluxo constante,
um conjunto de relacOes construidas sobre as areias movedicas do amor.
Marc Bloch nos ensinou a sermos comparativistas, sendao nao
passariamos de antiquarios. E uma das vantagens da comparacdo em seu
sentido forte ou linguistico — isto é, a comparacdo de estruturas
“geneticamente relacionadas” — é que ela nos permite falar de
transformacOes marcadas por auséencias significativas. No Havai, ndo existe
aquela organizacdo segmentar formada por grupos de descendéncia,
encontrada em outros povos cognatos da Polinésia: a organizacdo da terra
como uma piramide de linhagens embutidas, com uma hierarquia
correspondente de cultos ancestrais, direitos de propriedade e titulos de
chefia, tudo isso baseado em uma prioridade genealdgica no interior de um
grupo de descendéncia comum. Ndo é que esses conceitos ndo tenham
deixado tragos historicos, ou até mesmo funcOes sistematicas. Eles
organizam as geracoes mais antigas das grandes genealogias reais-
cosmologicas que, comecando nas origens divinas e prosseguindo
patrilateralmente através de ramos “seniores” e “juniores”, fixam as
relacOes dindsticas entre as diversas ilhas. Como regra geral, as linhas mais



antigas e mais seniores estdo localizadas nas ilhas ocidentais, Kaua’i e
O’ahu, de onde também sdo originarios os tabus mais altos. Em
contrapartida, o dinamismo historico do sistema esta situado a leste, entre
os chefes de Maui e do Hawai’i, que conseguem se distinguir de seus rivais
locais, ou mesmo de seus antecessores dinasticos, através da apropriacao da
ancestralidade das fontes ocidentais de legitimidade. Neste jogo
genealdgico — a arena politica preferida dos monarcas havaianos até quase o
século XIX — a linhagem é mais um argumento do que uma estrutura.

No Havai, na verdade, ndo se traca a descendéncia, mas se faz uma
escolha seletiva do caminho ascendente, caminho este que, notavelmente,
inclui a ancestralidade feminina, até chegar-se a uma ligacdo com alguma
antiga linha dominante.’s Lembrem-se de que homens, natureza e deuses
revelaram-se a Kila, “confirmando, assim, a sua posicao de chefe supremo”.
Porém, os havaianos também dizem que “a posicdo relativa da crianca é
determinada no ventre”. O significado ndo é o de descendéncia matrilinear,
como supunham estudiosos de outras geracdes, mas sim que a posicdo
relativa e os tabus transmitidos através de suas respectivas maes
diferenciam as pretensdes dos chefes rivais e as de seus herdeiros
competidores. Dai a busca pela mulher sagrada no mito de Kila e também
em inumeras estorias de reis lendarios, ou nas praticas documentadas de
seus sucessores historicos (cf. Valeri, 1972). Portanto, se os principios
genealogicos polinésios sdo preservados, é porque a descendéncia é
adquirida através da alianca.

Os havaianos também dizem que “todo chefe age como um conquistador
quando é empossado”. Esta referéncia ndo é apenas devido a celebracao de
sua vitoria sobre seus predecessores que, aqui como alhures, marca a
cerimonia de coroacdo do rei divino. Quer tenha ele chegado ao poder por
usurpacao ou por heranca, o chefe, quando de sua ascensdo, redistribui os
direitos a todos os distritos de suas terras, entre seus parentes imediatos e
lacaios. Essas pessoas serdo os chefes que “comem o distrito” (ali’ ai’
moku/ahupua’a). Pois os havaianos preferem o principio maquiavélico de
reinarem através de seus criados do que através de bardes. O chefe maior
quando faz a redistribuicdo das terras dispoe-se a dar o poder a chefes
menores, ligados a familia real através de inimeros casamentos secundarios
e, assim, contrapOe seus parentes afins aos colaterais, que sdo seus rivais
mais perigosos. Aqui, entdo, temos uma das principais fontes da politica
sexual. O corolario desse costume da terra € uma obsessao aristocratica por



conspiracdes e intrigas, entre as quais a intriga sexual é um meio de
escolha.19

O sistema matrimonial (uso esse termo de forma livre) da chefia no
Havai era um festival de unides poliginicas e poliandricas vitalicias que
desafiam qualquer simples descricdao. Incesto e exogamia, hipogamia e
hipergamia: cada tipo de casamento tinha vantagens préprias, dependendo
do contexto da situacdo. E os havaianos ndo poderiam deixar de estar
conscios das vantagens, pois no final das contas a paternidade/maternidade
era atribuida socialmente, “apesar de sermos completamente selvagens,
também sabemos calcular”. E também impossivel ter estatisticas confiaveis,
pois nossas fontes principais véem de missionarios americanos que se
deliciavam, por assim dizer, com as depravacOes havaianas. Um relato
tipico é o do irmdo Thurston sobre a esposa secundaria de Kalaniopu’u, rei
do Havai a época de Cook:

De acordo com seu préprio relato, teve ela durante sua vida ndo menos
de quarenta maridos e, de acordo com o antigo costume das chefes
supremas que nao fossem esposas principais dos reis, ela tinha em geral
varios maridos ao mesmo tempo (Cartas: Kailua, 10 dez. 1828).

Contudo, o significado, se ndo a extensao dessas ligacOes aparentemente
casuais, esta acima de qualquer suspeita. A organizacdo do reino é
materializada a partir do nexo dessas conexoes sexuais.

Desse modo é dada uma certa entropia ao sistema de posicao, liberando
por sua vez uma explosao (huahua’i) de energias sexuais aristocraticas.
Dado o entrelacamento labirintico das genealogias pelo continuo
entrelacamento dos chefes, o sistema de posicdo e o tabu movem-se sempre
em direcdo ao provavel estado de ndo diferenciacdo. Todo mundo poderia
dizer: nous aussi, nous avons des aieux. Mas, onde todos tém pretensoes a
legitimidade, ninguém pode garantir a legitimidade de sua pretensdao. Nem
tampouco existia a seguranca da manutencao dos direitos sobre aquilo que
ja se possuia. Exceto, talvez, através de uma série de ligacOes que trariam
singular distin¢do a sua descendéncia e o suporte de outras pessoas as suas
ambicOes — com a esperanca, € claro, de realizarem suas proprias ambicoes
com a distribuicao de terras e cargos. Podemos ver agora como as facanhas
comemoradas nos cantos de nascimento da elite havaiana ndao sao apenas



reflexo de uma conexdo geral entre a chefia e a fertilidade césmica. Os
genitais aristocraticos sao meios realmente valiosos de producao social.

O que valia para o reino podia ser aplicado ao mais humilde lar: havia
uma flutuacdo constante nos membros e na organizacao da casa, o que, em
parte, se devia as ligacOes sentimentais inconstantes. Ndo existiam regras
rigidas de residéncia pos-marital ou formas prescritas de familia (p. ex.,
familias patrilocais extensas). Havia também uma certa incidéncia de
poliandria e de poliginia. Além disso, os adultos jovens gozavam de um
periodo prolongado de mobilidade devotado a busca do prazer. Grande
valor era dado a u’i, “beleza vigorosa juvenil”. As mulheres jovens
relutavam em se estabelecer e ter filhos por causa dos efeitos estéticos
adversos. Alegam ser essa a principal causa de abortos e infanticidios, mas
a incidéncia dessas praticas é incerta. O que é certo, no entanto, é que
criancas eram frequentemente deixadas aos cuidados dos avos enquanto
suas mdes seguiam seus proprios caminhos. Para os homens, as
responsabilidades domésticas acarretavam a desvantagem adicional de
coloca-los sob as ordens de um dos agentes de terras do chefe (konohiki),
sujeitos as suas demandas de trabalho e de producao. A estabilidade
doméstica, portanto, frequentemente ndo era atingida até alcancar uma
idade relativamente avangada. O povo chamava de noho pu, “morar junto”,
mas nao havia uma linha claramente demarcada entre essa e as outras
unides provisorias. Para a populacdo, a marcacdo ritual do casamento era
fraca ou inexistente. No Havai também ndo existiam termos especificos
para “esposo” e “esposa”, além daqueles de “homem” (kane) e “mulher”
(wahine). Existiam, no entanto, termos de afinidade, e a mulher era
considerada “o direito de propriedade”, o kuleana que um homem tinha na
familia dela. Enfim, tanto para o povo quanto para os chefes, o efeito do
sexo era a sociedade: um conjunto de relacoes mutantes que gradualmente
se arrumavam e adquiriam permanéncia devido as consideracOes praticas a
ele associadas.20

Mais ainda, a conexdao entre esses dois dominios, o domeéstico e o
politico, a sociedade civil e o Estado, era feita através dos mesmos meios
sexuais que, respectivamente, organizavam cada um deles em separado. As
pessoas comuns também tinham interesses nas aventuras eroticas da
nobreza, e ambicdo de se transformarem em objetos da afeicdo dos nobres.
Nao era apenas o aloha, mas uma ligacdao sexual que serviria como um
importante caminho para a mobilidade ascendente, e esse caminho era



chamado de ‘imi haku’, “buscar por um senhor”. Relatos provenientes da
ilha do Hawai’i dao conta de uma espécie local de jus primae noctis, um
privilégio tanto para a filha do povo quanto para o chefe:

Antes de uma moca conseguir um marido, o chefe tem de [abrila]
wawahi. Se uma crianga resultar dessa unido, sera criada com orgulho
pela familia e pelo marido da moga. Este marido tinha um “senhor” hou
para criar. Este “senhor” era importante porque poderia ser uma “espinha
dorsal” [iwikuamo’o, um arrimo e um parente] na corte do chefe. O chefe
tinha o direito de abrir qualquer moca. Isso ndo s6 era aprovado pelas
familias, como elas faziam tudo para que isto acontecesse (Declaracao de
informante).

Para a populacdo comum que vivia nos distritos ndo havia protecao
alguma da linhagem. Nao havia linhagens. Os diversos chefes locais
periodicamente “colocados” (ho’onoho) e deslocados, pelos poderes
constituidos, pelos distritos do interior, ndo tinham nenhum parentesco
necessario ou essencial com os habitantes do lugar. E, ao mesmo tempo,
esse sistema de redistribuicdo de terras entre a elite ndo deixava espaco
algum para as estruturas locais alternativas de solidariedade de linhagem e
de propriedade coletiva — menos ainda para uma autoridade alternativa que
emanasse do povo e viesse de sua propria linha ancestral sénior. De acordo
com a definicao tradicional, o povo, as pessoas comuns sao aquelas que nao
sdao capazes de tracar sua genealogia para além de seus avos. Nem mesmo
herdavam as terras onde seus antepassados haviam trabalhado, apenas os
substituiam na relacao de subordinacdao ao chefe encarregado pelo distrito
naquele momento. Em um espago de tempo relativamente curto, pessoas
que outrora tinham sido eminentes (ko’iko’i) e chefes quondam que viviam
na terra viam seus privilégios perdidos por geracdes sucessivas de chefes
vitoriosos a elas impostos. Esta era, em termos gerais, uma sociedade de
retornos cada vez mais reduzidos, e dai a importancia desta “busca por um
Senhor”.21

Essa busca podia ser iniciada desde o nascimento. Em muitas familias do
interior, uma crianca escolhida para ser o “filho preferido” (punahele) —
fosse menino ou menina — era criada verdadeiramente como se um chefe
sagrado estivesse na casa. A atencdo que lhe era dispensada era equivalente



a atencdo dada a um filho da nobreza, e, em especial, o complemento dos
elogios referentes a sua capacidade sexual antecipada em cantos de
nascimento de filhos da aristocracia. A crianca preferida do povo era
consagrada aos seus familiares ancestrais. Este preferido, suas roupas,
comidas e atividades eram restritos por tabus, assim como acontecia com
um chefe sagrado. Um antigo texto conta da sagracdo da crianca preferida a
um deus do sexo oposto: uma espécie de teogamia, que a obrigava a
virgindade durante sua juventude na expectativa da eventual unidao com o
chefe-deus visivel, sendo esse o propdsito da consagracdo. A oracdo de
consagracao de uma filha preferida é eloquente em relacao aos beneficios
antecipados:

O Fronteira do Ocidente,
O Firmamento Superior,
O Firmamento Inferior,
Ca esta seu tesouro.

Ofereca-a ao homem que governara a regiao,
Um marido que governe o distrito,
Um marido chefe

Para preservar seus [0s da crianca] pais,
Para conservar seus filhos...

Guarde os meus genitais
Para que meu marido os veja...

Atencao, 0 espiritos guardides da noite,
Preservem sua crianga,
Assegurem-lhe um marido chefe que governe a regiao.

(Kekoa, 1865)



Fica evidente o motivo pelo qual os havaianos eram tdo interessados em
sexo, 0 sexo afinal era tudo: posicdo, poder, riqueza, terras e a garantia de
todas essas coisas. Feliz sociedade, talvez, que podia tornar tdo prazerosa,
por si s0, a busca por todas as coisas boas da vida.

Estruturas performativas

Ndo como n6s mesmos, para quem o trabalho penoso e a dor sao condicoes
a priori do prazer. Ao mesmo tempo, como nds mesmos, no sentido de que
a sociedade parece sedimentada, como se houvesse uma mao invisivel
partindo dos interesses pragmaticos dos seus sujeitos ativos e, desse modo,
enquanto forma histérica, feita e desfeita continuamente. E assim também
sdao sociedades como a esquimo, a tswana, a pul eliya ou as pouco
estruturadas, por assim dizer, da Nova Guiné. Todos esses povos tém a
caracteristica comum de desafiar as explicacbes da antropologia. Sao
monumentos ao fracasso da imaginacdo antropolégica — e, além dessa, do
pensamento social ocidental. NOs as observamos através de um vidro
esfumacado, utilizando “modelos estatisticos” post facto, que se satisfazem
com a totalizacdo dos efeitos das infinitas op¢oes individuais e que depois
fazem valer esses resultados empiricos como uma verdadeira ordem
cultural. Ansiamos pelos “modelos mecanicos”, fornecidos pelas sociedades
que sabem agir de acordo com relacoes prescritas, em vez de determinarem
suas relacdes pelos modos de interacao. Ficamos muito mais confortaveis
com as loégicas aristotélicas de “estrutura social”, legadas por nossos
doutores escolasticos: os grupos corporados e as normas juridicas de um
Radcliffe-Brown, arranjos organizados em caixinhas ndo contraditorias e de
comportamento nao problematico, um papel para cada status e cada qual em
seu lugar determinado. Somos como fiéis no templo de Termino, deus das
marcacoes de fronteiras.

Quando confrontados por pessoas que parecem criar suas regras em
movimento, que fazem do fato social uma ficcdo frente a seus verdadeiros
interesses, lembramo-nos de nés mesmos e comecamos a falar, misteriosa
ou dialeticamente, de principios antitéticos, de propriedades e tipos de
causacdo. Descobrimos diferencas ontologicas entre estrutura e pratica,
sistema e evento, estado e processo, norma e comportamento. Um sistema,
ou uma estrutura aparece enquanto “ideal” ou “ideologico” ou “meramente



simbolico”; enquanto que a vida do modo como € vivida € real, empirica ou
pratica. Temos dificuldade em imaginar que ao nivel do significado, que é o
nivel da cultura, ser e acdo sejam intercambiaveis.

Para sermos mais exatos, temos dificuldade de encontrar o lugar teérico
para essa ideia, apesar de reconhecermos e agirmos sobre ela durante nossas
existéncias. Para nos, por exemplo, a amizade é uma relacao de auxilio
mutuo. PressupOe-se que amigos se ajudem uns aos outros: a acao €
prescrita de antemado pela relacdao. Porém, também, é proverbial entre nds
que “um amigo na necessidade, é um amigo de verdade”. Aquele que lhe
presta auxilio é realmente seu amigo: a relacdo € certamente criada mais
pelo desempenho, do que o desempenho garantido pela relacao. (Em
antropologia ouvimos falar de sistemas de casamento prescritivo, que
estabelecem que as unidoes se deem entre determinadas categorias de
parentesco, como entre primos cruzados, por exemplo. A meu ver, o sistema
de casamento entre primos cruzados dos povos Fiji é um sistema
perfeitamente prescritivo. Todos os nativos de Fiji se casam com seus
primos cruzados, ndo porque as pessoas assim aparentadas tenham que se
casar, mas porque elas sempre serdo relacionadas dessa forma ao se casar —
nao importando quais os seus lacos prévios, se é que algum existia.) O que
quero assinalar é que, ao nivel do significado, sempre existe uma
reversibilidade potencial entre tipos de acOes e categorias de relacoes.
Verbos significam tanto e tdo bem quanto substantivos, e a ordem estrutural
pode ser trabalhada tdo bem em uma direcdo quanto em outra. Todas as
sociedades provavelmente se utilizam de alguma mistura desses modos
reciprocos de producao simbolica. Mas existem sistemas com movimentos
predominantemente radcliffe-brownianos: grupos delimitados e regras
obrigatdrias, que prescrevem anteriormente em muito a maneira pela qual
as pessoas devem agir e interagir. Vamos chama-las de “estruturas
prescritivas”. Por contraste relativo, a havaiana seria uma “estrutura
performativa”.

Esta ultima forma constantemente relacOes a partir das praticas — e, em
especial, como tentei demonstrar, da pratica sexual. Agora mesmo tentei
destacar essa afirmacdo pela utilizacao de um paroxismo, sugerindo que um
sujeito gramatical pode estar em uma relacdo predicada com o verbo.
Porém a lingua havaiana € assim, a ordem das palavras é governada por um
principio chamado “deslocamento a esquerda”,c em que a informacdo mais
pertinente € avancada em direcdo ao inicio da sentenca para o lugar



geralmente ocupado pelo verbo. Os proprios verbos sao marcados por seu
aspecto e grau de realizacao, em vez do tempo verbal propriamente dito. Os
verbos usados com maior frequéncia sdo aqueles chamados de estativos,f ou
seja, aqueles que denotam um estado ou uma condicao e ndo uma acao. De
fato, nessa lingua sem inflexdes, os mesmos termos geralmente funcionam
como verbos, substantivos, adjetivos ou advérbios, dependendo de sua
posicdo. Ndo estou ensaiando aqui a ideia, comumente atribuida a Whorf e
Sapir, de que as categorias gramaticais determinam as categorias do
pensamento. A mesma intercambialidade entre o ser e o fazer esta
manifesta tanto na estrutura social quanto na gramatical e nada nos indica a
priori que uma deveria ser privilegiada em relacdo a outra. Mas, tomada
como um todo, a légica cultural havaiana sugere que a oposicdo entre
estado e processo ou substancia e acdo, entronizada nas nossas ciéncias
sociais e histéricas, ndo é pertinente — nao importando o quanto essa
distincdo nos pareca uma condicao necessaria do pensamento.

De acordo com o pensamento havaiano, sabemos que o parentesco pode
tanto ser criado quanto vir pronto do berco; o “nturir” (hanai), a assim
chamada adocdo, pode efetivamente instituir a paternidade do mesmo modo
que o nascimento o faria. Essa logica é altamente produtiva e consistente ao
nivel do significado. Kama’aina, o “filho da terra”, esta referido a alguém
que € nativo de algum lugar. Mas alguém pode igualmente ser kama’aina
por acdo ou por prescricdo: por residéncia prolongada ou por nascenca. A
consisténcia esta em que esses relacionamentos de infancia ou natividade
tem um denominador comum, que é como a substancia comum das pessoas
assim relacionadas é invocada. Pais e filhos sdo pessoas da mesma espécie:
sdao compostos das mesmas coisas, quer por reproducdo da substancia, quer
por seu consumo em conjunto. Segue-se logicamente que uma pessoa cujo
alimento provenha de um certo pedaco de terra — @ina — seja um filho —
kama — dela, um kama’dina, assim como quem la nasceu. (Na etimologia
popular, dina, a “terra”, é entendida como o “lugar de se nutrir’. Essa
derivacdo é imprecisa em termos histéricos, a0 mesmo tempo em que €
repleta de bom-senso historico, sendo que a raiz polinésia em questdo € a
familiar kaainga, que significa um lar e um grupo de parentes gerados
através de relacGes sexuais — e comer tem, em toda Polinésia, o significado
de relacao sexual.)

Tudo isso ajuda a explicar o paradoxo aparente de uma sociedade que é
capaz de reproduzir uma ordem cultural recebida através da livre busca da



felicidade, le’a, o que equivaleria a dizer (em havaiano) pelas contingéncias
da atracdo sexual. Do ponto de vista do sujeito libidinoso, o sexo é um
interesse consumptivo, nao apenas por Si mesmo, mas por seus muitos
beneficios praticos. No entanto, da perspectiva global da sociedade, esses
fins subjetivos tornam-se os meios de constituicio de uma ordem politica,
economica e espiritual definida. E, embora as escolhas individuais parecam
ser livres, ou pelo menos muito liberais, o resultado ndao é de modo algum
aleatério e expressa de maneira valida as distincoes e relacoes habituais
entre homens e mulheres, chefes e povo, deuses e mortais; em suma, o
tradicional esquema césmico das coisas. A estrutura esta justamente nessas
distincoes e relacoes, que sao (relativamente) constantes, e ndo nos arranjos
mutantes formados e reformados a partir delas. O sistema social é desse
modo constituido da paixdo e a estrutura, constituida do sentimento.

Esse milagre aparente depende de varias condicoes inter-relacionadas do
modelo de producao simbdlica, o modelo performativo. Enfatizarei apenas
duas dessas condicOes. Primeiramente, que os valores significativos
habituais das pessoas e os objetos de suas existéncias habitam os interesses
e as intencoes de seus projetos pessoais, muitas vezes enquanto premissas
irrefletidas de acdao. Tudo aquilo que é contratual ndo esta no contrato. E a
contrapartida do aforisma durkheimiano sdo os aforismas, as impressoes da
vida cotidiana, o habitus ou “estruturas estruturantes”, tao brilhantemente
descritas por Bourdieu (1977), perfilando assim uma maior ordem nos
interesses e nas acoes pessoais. Deduz-se portanto, dessas compreensoes,
que uma sociedade que funcione baseada na livre busca de seus interesses
nao esta, por isso, livre de relacdes motivadas entre os signos (ver Capitulo
5, adiante). E, em segundo lugar, ser e fazer, ou relacoes e condutas,
enquanto significados, habitam o mesmo universo, o do discurso, e sdao
sujeitas a operacOes conceituais comuns. Nao estamos misturando alhos
com bugalhos, nem coisas “ideais” com “reais”. O esquema que liga certos
atos a certas relacbes é por si mesmo sistematico. Nao é apenas por
partilharem uma experiéncia qualquer que os havaianos se tornam parentes
ou camaradas, “filhos da terra”, mas apenas por aquelas experiéncias que
implicam o valor apropriado de consubstancialidade. Por uma logica
comum que €é real a ambas, acdo e relacdo podem assim funcionar
alternadamente, enquanto significante e significado, um para o outro.2

Embora esse processo de significacdao seja ad hoc em termos simbdélicos,
ele é frequentemente post factum. E voltamos assim as questdes histéricas



e, de modo especifico, a historicidade das estruturas performativas. O calcul
sauvage parece partilhar com sua mais famosa prima (la pensée sauvage)
uma grande capacidade de neutralizar os eventos que o cercam. Para os
havaianos, nada que fosse humano era realmente exotico, mesmo que o
contrario nem sempre seja verdadeiro. Havia sempre a categoria akua,
geralmente entendida como “deus” ou “divino”. Em minha opinido, € esta e
nio o célebre mana que funciona como a categoria semantica zero,
significando ndo tanto um determinado contetido quanto a singularidade da
experiéncia. Em um primeiro momento, os havaianos aplicavam esse termo
as pessoas, aos navios e as traquitanas mecanicas dos estrangeiros.
Posteriormente, assim que eram incorporados a sociedade, tornavam-se
kama’aina, “filhos da terra”. Tudo aconteceu como se nada tivesse
acontecido, como se ndo existissem acontecimentos inesperados, nem
evento algum que ja ndo tivesse sido providenciado pela cultura. A intencgao
dos havaianos, ao acorrerem para 0s navios europeus que viam como sinais
dos deuses, era de “faca amor, ndo faca histéria” — e pas d’histoires.

No entanto, ndo se pode deduzir dai que a sociedade havaiana seja “fria”.
Pelo contrario, mostrou ser extremamente vulneravel a mudanca. Essa
assimilacao que houve de pessoas e coisas europeias, primeiro enquanto
divinas (akua) e depois enquanto nativas (kama’dina), era um convite ao
desastre cultural. A razao mais evidente e geral foi que os estrangeiros, aos
quais fora concedido esse status de nativos, tinham motivos proprios de
existéncia e nenhuma obrigacdo de se conformarem as preconcepcoes
havaianas a seu respeito. Incorporando eventos contingentes em estruturas
recebidas, percebendo relacbes miticas em acoOes historicas, o sistema
parece estar se reproduzindo de maneira flexivel. Mas ai, para tomar de
empréstimo o bon mot de Pouillon, “quanto mais € a mesma coisa, mais ela
muda”.

Finalmente, temos de voltar a dialética. Minha intencao ndo foi ignorar a
interacao da estrutura com a praxis, apenas reservar-lhe um local teorico
mais apropriado, ou seja, enquanto um processo simbdlico, porque toda a
cultura foi programada para que houvesse a valorizacdao simbolica da forca
da pratica material. Assim, ela muda precisamente porque, quando permite
ao mundo incorporacao plena as suas categorias, admite a possibilidade de
que estas categorias sejam funcionalmente reavaliadas. O conceito do deus
Lono nao seria mais o mesmo que era antes do capitdo Cook estar nele
referenciado, nem podiam ser mantidas as ideias sobre as terras



estrangeiras, os tabus e o divino em geral da forma como eram
anteriormente. Enquanto a categoria dada € reavaliada no curso da
referéncia historica, as relacOes entre as categorias também mudam: a
estrutura € transformada.

Aquilo que Marc Bloch observa para a Europa do século XV, aconteceu
de forma ainda mais dramatica no Havai: “embora os homens nao
estivessem plenamente conscientes da mudanca, os antigos nomes que
ainda permaneciam em todas as bocas tinham lentamente adquirido
conotacoes muito distantes do seu sentido original” (1966:90). Podemos,
entdo, perguntar-nos por que foi que Marc Bloch, que bem sabia ser a
pratica a razao desse processo, nao sucumbiu a alguma forma positivista de
raciocinio utilitarista. Nao seria porque estava estudando sociedades tdao
prontas a darem nomes familiares a praticas variantes que ndao podiam
esconder que lidavam com o mundo através de um esquema cultural
relativo?

a Para a grafia dos nomes especificos das ilhas havaianas utilizo as oclusoes glotais (’) correntemente
admissiveis; enquanto que em referéncia ao arquipélago como um todo, sdo mantidos os termos
[aportuguesados] Havai, havaiano. Esse procedimento permite-nos distinguir mais facilmente a
referéncia feita as ilhas como um todo da referéncia especifica a ilha do Hawai’i.

b No original, tribal lays. (N.R.T.)
¢ No original, “thoroughly cooked”. Diz-se de alimento — como bife — bem-passado. (N.T.)

d No original “state of affairs”. Affair pode ter o sentido de um caso amoroso, mas a expressio
também é usada para falar do que estd acontecendo com as coisas. No caso parece ser uma utilizacdo
dos dois sentidos. (N.T.)

¢ No original inglés, “fronting”. (N.R.T.)

f No original inglés, statives. (N.R.T.)



2. Outras épocas, outros costumes: a antropologia da
historia

A natureza das instituicOes ndo é nada sendo o seu devir
(nascimento), em certas épocas e sob certas formas.
Quando a época e a forma sdo tais e quais, assim e nao
de outro modo sao as instituicoes que veém a ser.

Vico The New Science

HISTORIADORES OCIDENTAIS DISCUTEM ha muito tempo duas ideias do que
seria a historiografia correta, ideias essas que se opdem frontalmente. Em
vez da historia das elites, narrada com especial atencdo a alta politica,
propoe-se um estudo cujo objeto seria a vida das comunidades. “Durante os
ultimos 1.400 anos, parece que os unicos gauleses foram reis, ministros e
generais”, reclamava Voltaire, jurando que escreveria em substituicdo uma
“historia dos homens” (no entanto, essa seria, dizia ele, “uma coletanea de
crimes, imbecilidades e tragédias”). A “nova historia” mais recente de
inspiracdo populista é também, por vezes, cliente das ciéncias sociais e se
volta para questdes como a das estruturas inconscientes, mentalidades
coletivas e tendéncias econdmicas gerais. Tende a ser populista pela
relevancia dada as circunstancias praticas das populacdes subjacentes. Um
eminente historiador (Stone, 1981:23) evoca Thomas Gray: “Nao
permitam... que a grandeza ouca com sorrisos de desprezo/Os anais curtos
e simples dos pobres.” Sua ideia é de que a histéria é culturalmente
construida de baixo para cima: como o precipitado, nas instituicdes sociais
e seus resultantes, das tendéncias prevalescentes do povo em geral.!

Mas antes de parabenizarmos a nova histéria por finalmente ter
aprendido as licoes antropoldgicas (ou politicas), devemos lembrar que a
passagem de uma consciéncia de elite para uma mais coletiva realmente



ocorreu na historia da sociedade ocidental, enquanto uma diferenca na
pratica real historica, e isso muito antes do declinio das monarquias em
favor das democracias populares, e antes ainda das economias de mercado
fazerem com que a producdo em massa de historia parecesse a verdade
autoevidente de nossa propria experiéncia social-burguesa, poderiamos
dizer. Jean-Pierre Vernant (1982) analisa de forma brilhante essa mesma
transformacdo durante o primeiro milénio antes de Cristo, na passagem da
soberania dos reis-deuses de Micenas as instituicoes humanizadas da polis
grega. Ou sera que teremos que nos contentar, tanto na sociedade quanto na
consciéncia, com uma “estrutura de longa duracao”: uma alternancia ciclica
entre o cesarismo e o poder do povo, os gumsa e gumlao da histéria indo-
europeia, cada forma social estando sempre, ao menos um pouco, prenhe do
seu contrario historico.

Vernant, na verdade, comeca por comparar as tradicOes reais atenienses
com os reis divinos das lendas citas. Nas diversas brigas pela sucessdo, os
principes de Atenas acabam por dividir entre si as diversas funcdes —
sacerdotais, militares e economicas — caracteristicamente unidas nos reinos
indo-europeus da idade heroica. E nesse momento que se inicia uma ideia
da politica enquanto mutua acomodacdo de diferencas, cuja forma mais
democratica sera alcancada na polis. O neto do Zeus dos citas, agraciado
com dons divinos, estd em contraste direto com os principes de Atenas; o
poder soberano lhe foi concedido por seus irmaos mais velhos por ser ele o
unico capaz de arrebatar os prototipicos objetos dourados emblematicos das
trés funcoes dumezilianas: a taca de libacdao, o machado de guerra e o arado
(Herédoto, Hist. IV, 5-6). O soberano é aqui apresentado da maneira
classica “como alguém que esta acima e além das diversas classes
funcionais constituidoras da sociedade, todas representadas na sua pessoa; e
como todas elas encontravam nele as virtudes pelas quais se autodefiniam,
ele ndo mais pertencia a nenhuma delas individualmente” (Vernant,
1982:42). Ao mesmo tempo abarcando e transcendendo a sociedade, o rei
divino podia mediar as relacGes desta com o cosmo — que, assim, também
responderia, em sua propria ordem natural, aos seus poderes soberanos.

Na polis, todavia, uma organizacdo constituida pela consciéncia de si
mesma enquanto comunidade humana, o arche (poder soberano) “veio a ser
da responsabilidade de todos” (a excecdo, como de costume, de mulheres e
escravos). A autoridade circulava entre os diversos grupos de cidadaos,
fazendo da dominacdo e da submissdao lados alternantes das mesmas



relacOes. A execucao de decisOes provinha do debate entre iguais em praca
publica, enquanto pactos abertos e criados abertamente. Assim, o discurso
era elevado a uma preeminéncia em relacdo a todos os outros instrumentos
de poder. O discurso ndo era mais a palavra ritual proclamada do alto, mas
um argumento a ser julgado como persuasivo a luz da sabedoria e do
conhecimento passivel de verificacdo por todos, como aquilo que é
chamado de verdade. A polis, através desse e de outros meios, sujeitava a
acao social a vontade coletiva, tornando os homens conscientes da sua
histéria enquanto historia humana.

Considero a tese de Vernant como o principal suporte geral deste ensaio:
as diferentes ordens culturais tém seus modelos proprios de acao,
consciéncia e determinacdo historica — suas proprias praticas historicas.
Outras épocas, outros costumes, e de acordo com a alteridade dos costumes,
a antropologia distintiva, necessaria a compreensao da trajetoria humana.
Porque ndo existe nenhuma trajetoria (devenir) que seja simplesmente
“humana”, como disse Durkheim, “mas cada sociedade tem sua vida
propria, sua trajetoria propria e sociedades semelhantes sao tao comparaveis
na sua historicidade (ou modelo de desenvolvimento) quanto em sua
estrutura” (1905-6:140).2 Talvez esta mencdo a tipos estruturais seja
suficiente para evitar que se pense que estou apenas afirmando de forma
ideografica a relatividade histérica. Pelo contrario, comeco por fazer certas
reflexdes sobre a soberania divina, representando a polis um afastamento
radical desse tipo de estrutura, para, ai sim, analisar a pratica cultural geral
da historia heroica.

A historia heroica

A ideia é de Vico, seguindo precedentes homéricos, porém com a forma
elaborada pela antropologia da soberania arcaica de Frazer e Hocart e
modificada pelos conceitos dumontianos de hierarquia.? As implicacOes que
podem ter para a histéria partem da presenca da divindade entre os homens
na pessoa do chefe sagrado ou nos poderes do chefe magico.
Consequentemente, o principio da pratica histdrica torna-se sinonimo de
acao divina: o deus, enquanto criador das ordens humana e cosmica.
Obviamente ndo estou sugerindo um tipo neolitico da teoria de Grandes
Homens. Nem tampouco estou falando de “carisrna”, a ndo ser daquele



“carisma rotinizado”, que amplia estruturalmente um efeito pessoal por sua
transmissao ao longo das linhas de relacdes estabelecidas. Em uma versao
do Contrato Social, que ainda hoje permanece como a Carta Magna
filosofica da vontade geral, Rousseau argumenta que “cada Estado s6 pode
ter por inimigo outros Estados e, nunca, os homens; porque entre coisas de
natureza dispar nao pode haver nenhuma real relagao”. Porém, a etnografia
nos mostra que o chefe maori “vive a vida de toda a tribo”, que “ele esta em
uma certa relacao com as tribos vizinhas e grupos de parentesco” e que “as
relacOes com outras tribos estdo abarcadas na sua pessoa” (Johansen,
1954:180). Os casamentos do chefe sdo aliancas intertribais, suas trocas
rituais sao comércio, do mesmo modo que afrontas a sua pessoa sdo causas
para guerras. A histéria aqui é antropomoérfica em principio, ou seja, na
estrutura.4 Admito que a historia seja muito mais que os feitos dos grandes
homens. Ela é sempre e em todo lugar a vida das comunidades, mas
precisamente nessas nacoes heroicas o rei € a condicao de possibilidade de
existéncia da comunidade. “‘se eu como’, diz um kuba, é o Rei; se eu
durmo, é o Rei; se eu bebo é o Rei’.” (Vansina, 1964:101).5 Nos maiores
estados de Fiji (p. ex. Mbau, Thakaundrove), ninguém pode sair pela
manhd, ndo se inicia trabalho algum nem a vida comunitaria, até que se
tenha oferecido ao rei ou “deus-humano” (kalou tamata) a bebida sagrada
de kava: a cada novo dia, o rei recria o mundo (Lester, 1941-42:113-14;
Sayes, 1982).

As condicoes gerais de vida das pessoas sao ordenadas hegemonicamente
enquanto forma social e destino coletivo pelas disposicOes particulares dos
poderes estabelecidos. Tampouco esse processo € meramente uma
“ideologia” reflexiva, ja que raramente a vontade geral é igual ao interesse
soberano, exceto naquilo que for do interesse do soberano. A propria
soberania pode ter as suas contradicOes ou até mesmo contendas, tanto nos
reinos indo-europeus quanto em outros (ver Capitulo 3); ndo funciona,
portanto, sem tomar conhecimento das circunstancias coletivas. Apenas,
tais circunstancias sao realizadas historicamente na medida em que forem
globalmente definidas por sua inclusao nos projetos da soberania. Segue-se
dai que a historiografia ndo pode ser — como na boa tradicao da ciéncia
social — a simples avaliacao quantitativa das opinioes ou das condi¢Oes das
pessoas, baseada em uma amostra estatisticamente aleatoria, como se,
assim, estivéssemos tomando diretamente o pulso das tendéncias sociais
generativas. Usando uma caracterizacdo de Elman Service, a histéria



heroica procede mais como “Indios de Fenimore Cooper”: enquanto anda
em fila indiana ao longo da trilha, cada homem tem o cuidado de pisar nas
pegadas de quem esta a sua frente, de modo a deixar a impressao de que ali
havia apenas um unico indio gigantesco.

Assim, por mais de um século apods terem sido convertidos por
missionarios metodistas, os fiji ainda eram capazes de se referirem ao
cristianismo como “a religido de Thakombau” (Derrick, 1950:115).6
Thakombau foi o grande chefe da confederacdao Mbau, o poder dominante
no Fiji do século XIX. No dia 30 de abril de 1854, Thakombau finalmente
declarou-se a favor de Jeova, depois de aturar por mais de quinze anos a
importunacdo de missiondrios. Apenas dois anos antes, 0s missionarios
contaram somente 850 “fiéis regulares” na area de Mbau (Meth. Miss. Soc.
Fiji Dist. 1852). Porém, imediatamente depois da conversao de Thakombau,
em conjuncao com certos sucessos militares, “o espirito santo jorrou em
abundancia” nos dominios de Mbau, tanto que, em meados de 1855, a
frequéncia a igreja tinha aumentado para 8.870 (Williams e Calvert, 1859-
484). Provou-se que na matematica historica de Fiji 8.870 — 850 = 1,
Thakombau foi a diferenca estatistica.

Por outro lado, o nimero de 850 fiéis no ano de 1852 subestima em
muito os fiji, entre eles Thakombau que, ja ha alguns anos, admitia a
“verdade” do deus do estrangeiro. Até mesmo muitos deuses de Fiji,
falando através de seus sacerdotes, cederam a supremacia de Jeova e
fugiram para outros lugares, ou deram indicacoes de que eles mesmos
preparavam-se para a conversao ao cristianismo.” “Admitindo a verdade do
cristianismo”, Thakombau aconselhou o irmao Calvert a ter paciéncia, pois
quando ele mesmo aderisse “todos seguiriam” (Williams e Calvert,
1859:445-46). E isto prova que a politica da conversao nao é a simples
expressao da conviccao.

As repetidas referéncias a “verdade”, que encontramos nesses
documentos, indicam que a disposicao geral de aceitar o cristianismo era
um questdo de mitopoética mesmo que ainda ndo fosse uma questdo de
politica de chefia. Para os fiji, “verdade” (dina) é uma glosa de mana, como
Hocart (1914) observou, e indica um poder de fazer com que algo venha a
existir, da mesma maneira que uma acao fracassada por falta de mana é
uma mentira (lasu). E, assim, temos o chefe fiji falando ao missionario
metodista: “Verdade — tudo que vem do pais do homem branco é verdade;
os mosquetes e a polvora sao verdades, sua religido também tem de ser



verdade” (Schiitz, 1977:95; cf. Waterhouse, 1866:303). A extraordinaria
presenca do europeu era para os fiji um fato social “total”, ao mesmo tempo
“religioso”, “politico” e “econdmico”. Para ser mais exato, essa presenca s
se tornaria mais inteligivel através de uma teoria nativa que coloca Marx a
frente, na sua insisténcia de que (“em ultima analise”) a base econdmica
dependia da superestrutura espiritual. Em 1838, o chefe supremo da Rewa,
que em breve viria a ser o grande inimigo de Thakombau, e nunca um
cristdo professo, concorda em um ponto com os missionarios: “Os deuses
de Fiji ndo sao de verdade: sao como os de Tonga; aqueles que neles
confiaram foram destituidos, e aqueles que aceitaram a religido do
estrangeiro ficavam prosperos” (Cross: 22 out. 1838).8 Se os missionarios
trabalharam durante anos em Fiji central sem grande sucesso — salvo o que
tiveram especialmente entre os doentes que supunham de acordo com a
mesma teoria, que o deus dos wesleyanos faria os seus remédios
funcionarem — ndo era por falta de crenca na opinido popular. Mas sim,
porque a questdo estava centrada nos principais chefes, em especial os de
Mbau e Rewa, que vinham guerreando entre si desde 1843. Quando
perguntado por que nao obedecia a palavra de Deus, o povo da ilha Viwa,
sudito de Mbau, respondeu ao irmdo Sross: “‘Espero por [meu chefe]
Namosimalua’” (Meth. Miss, Soc.: District Minutes, 1841). E assim “as
pessoas comuns esperavam por seus chefes”, como outro missionario
reclama, “um chefe espera por outro [chefe superior], uma regidao por outra,
e desse modo temos um impasse em muitas areas” (Jaggar: 21 out. 1839).
“Se Rewa tomasse a dianteira”, diz um terceiro, “logo terlamos cem mil
cristdos professos em Fiji” (Williams e Calvert, 1859:408). Mas enquanto
um chefe aguardava o outro, o outro aguardava o momento certo.
Thakombau ndo estava interessado em trocar de deus em meio a uma
guerra. E, quando finalmente se converteu, tornou esta mesma Opcao
impossivel para o seu rival, o chefe de Rewa: “‘Se todos nos lotu [nos
tornassemos cristaos]’”, diz este ultimo, “‘terilamos que desistir da guerra;
porque nao seria correto orarmos ao mesmo deus e lutarmos uns contra 0s
outros’” (Williams e Calvert, 1859:356).

A conversdao veio como uma tatica de desespero.? Mbau, no décimo
segundo ano da guerra, se encontrava completamente sitiada pelas forcas e
aliados de Rewa, seu comércio europeu estava embargado, e seus proprios
aliados, clas, aldeias e chefias, desertaram para o lado inimigo. A propria
Mbau estava nesse momento em revolta liderada por um dos parentes

143



proximos do chefe. E nesta conjuntura que Thakombau encontra o “Deus
verdadeiro” e essa profissdo de fé redefine os termos da batalha de forma
abrupta. Thakombau torna-se a esperanca encarnada do cristianismo em
Fiji, contra o inimigo “pagdo”. Se, assim, perdia parte de seu apoio em Fiji,
ganhava em troca certos soldados cristdaos — das ilhas Tonga — para nao
esquecermos dos servos ingleses do Senhor, que agora estavam
comprometidos com sua causa. Auxiliado pelas intrigas dos missionarios e
pela intervencao militar decisiva do rei cristdao de Tanga, Thakombau pode
finalmente derrotar seus inimigos na batalha de Kamba, em abril de 1855, e
assim foi salvo de fato pelo Senhor.

A antiga religido entdo vivificou a nova. Pois como dizem os fiji,
“antigamente o chefe era o nosso deus”, e o cristianismo ficou devendo algo
a esse conceito antigo de divindade. O cristianismo estava destinado a
tornar-se “a religido de Thakombau”, porque o seu triunfo se deu em uma
batalha cujas causas estavam identificadas com as do chefe, assim como o
motivo pelo qual lutavam era sua obrigacdo constituida de servi-lo, sendo
que os termos e o modo desse servico (nggaravi) eram iguais aos da
adoracdo ritual dos deuses. E mais ainda, esse mesmo significado de
divindade regeu o curso da batalha, com um efeito-dominé paralelo ao seu
resultado.

Os fiji lutavam como os germanos de Tacito: “O chefe [princeps] luta
pela vitéria; seus seguidores [comites] lutam pelo chefe” (Germ. XIV).10 O
chefe supremo de Rewa morreu repentinamente de disenteria, algumas
semanas antes do embate decisivo em Kamba, sem recobrar os sentidos e
passar os encargos de luta ao seu sucessor. Imediatamente, houve a quase
completa desintegracdo da oposicao feita por Rewa e Bau. Os sobreviventes
mais importantes pleitearam a paz com Thakombau, também falando da
vontade que tinham de seguir Jeova. Nao é possivel que fossem apenas
criptorracionalistas, que soubessem encontrar boas razoes ideologicas para
se livrarem de uma situacao militar insustentavel, pois tudo isso aconteceu
no momento em que estavam a beira da vitéria. Nas semanas seguintes, o0s
rebeldes de Rewa conseguem arregimentar certos povos de Rewa contra
Thakombau e o cristianismo. Mas Rewa ja ndo mais funcionava como forca
de coeréncia. E, na batalha seguinte de Kamba, a auséncia das principais
hostes de Rewa veio a ser uma séria (sendo fatal) debilidade dos adversarios
de Thakombau.! A correlacdo real de forcas e o consequente curso dos
eventos — com efeitos ainda hoje visiveis na estrutura politica de Fiji — tinha



girado em torno da pessoa do chefe sagrado. A sua repentina remocao
dissolveu o propdsito e a articulacao de seus exércitos.

Esta é realmente uma historia de reis e batalhas, mas somente por ser
uma ordem cultural que, multiplicando a acdao do rei pelo sistema da
sociedade, lhe confere um efeito histérico desproporcional. Recapitularei
brevemente certas tendéncias do caso fiji, com a conjectura de que sejam
paradigmas do modelo de histéria heroico. Primeiramente, a forca geral das
circunstancias, como a presenga europeia, por exemplo, transforma o curso
especifico da histéria de acordo com as determinacoes da alta politica. A
infraestrutura é realizada enquanto forma histérica e enquanto evento, em
termos dos interesses dominantes e de acordo com sua conjuntura. Em
segundo lugar, essa historia demonstra uma capacidade para mudancgas
subitas ou para ruptura. E, assim, o quantum estatistico da um salto. Como
corolario, esse tipo estrutural de histéria produz grandes homens, até
mesmo génios, pela transformacao das acoOes inteligentes de individuos em
resultados decisivos para a sociedade — pensemos nos resultados da
conversao de Thakombau. Ou, de modo mais geral, naqueles lugares onde a
historia se desdobra enquanto extensao social da pessoa heroica,
provavelmente se apresentara uma curiosa mistura de genialidade tatica e
de irracionalidade pratica. Se Thakombau pode servir como um exemplo
consistente da primeira (a genialidade tatica), a queda de Rewa quando da
morte de seu chefe supremo, e quando estava a beira da vitéria, é um
exemplo de irracionalidade que testa duramente o nosso proprio sentido
nativo de surrealismo sisudo. Chadwick (1926:340-41) encontrou episodios
analogos — a captura ou a morte do rei levando a “destruicao da organizacao
do inimigo” e em seguida ao “fim das hostilidades” — como um aspecto
recorrente da idade heroica germanica, tanto enquanto poesia COmMo
enquanto historia. Os antropologos também podem apresentar muitos
acontecimentos exoéticos que tém a mesma forma estrutural, mesmo
incorrendo no perigo de ser apagada a distingcdo entre histéria e ritual.12

Pensemos a respeito de um famoso incidente dos anais zulu, onde o
exército triunfante de Dingiswayo, o predecessor de Shaka, se dispersa
repentinamente quando ele é raptado e, depois, assassinado: uma reversao
total das expectativas, que suscitou comentarios pouco elogiosos de um
missionario-etnégrafo sobre “o desamparo inato dos povos Bantu, uma vez
desprovidos do seu lider” (Bryant, 1929:166). De fato, a confederacdo
Mtétwa, organizada por Dingiswayo, esfacelou-se completamente com sua



morte, abrindo assim espaco para Shaka, lider da subordinada “tribo”
zulu.13 O resto, como dizem, € historia, o que inclui as crises de proporcoes
cosmicas que acompanharam os atentados a vida de Shaka, e a morte de sua
made, o complemento feminino da soberania dual Nguni (cf. Heusch, 1982).
A nacdo zulu inteira submergiu em um paroxismo de matanca interna,
buscando impedir, através desse imenso expurgo do mal, a conjuncdo entre
Céu e Terra que seria a sequéncia natural da queda do governante celeste.14

Associo, de forma proposital, a catastrofe cosmoldgica a debdcle militar,
baseando-me no fato de que as duas sdo iguais em principio. A desordem
que se apossou do exército vitorioso, quando este se viu privado de seu
lider, é uma atualizacdao na modalidade da historia do mesmo caos ritual
estabelecido quando da morte do rei-divino, ja bem conhecido na etnografia
como a volta a condicdao original de desordem césmica. No Havai, por
exemplo, onde a “antiestrutura” aparece ndo somente nas inversoes
caracteristicas de status — que estardao documentadas mais adiante (Cap. 4) —
mas também na remocao do herdeiro legitimo para longe dessas cenas de
poluicdo de tabu. O povo, privado, dessa forma, de qualquer lideranca, da
vazdo a sua dor através de diversas formas de automutilacdo, e assim morre
junto com seu rei. Durante dez dias o mundo esta desfeito, depois dos quais
ha o retorno do sucessor real para restabelecer os tabus e redividir as terras,
ou seja, para assim recriar as diferencas constitutivas da ordem natural e
cultural.’s No entanto, falamos desses eventos enquanto “ritual”, separando-
os do colapso homélogo de exércitos ao qual damos o nome de “batalha”.
Através desses meios estamos simplesmente marcando as nossas distincoes
entre o “faz de conta” e a “realidade”, preservando assim um sentido da
histéria enquanto reino da razdo pratica. Se fosse possivel remover essa
crosta praxioldgica de nossos olhos, veriamos que todos esses e outros
acontecimentos, que vao desde as contendas fratricidas do interregno na
Africa Oriental a reclusdo do rei nos rituais polinésios, estdo classificados
no mesmo sistema hierarquico. Mas ndo posso aqui fazer um ensaio do
texto inteiro de O ramo de ouro.

Sera suficiente chamar a atencdo para certos aspectos da soberania
enquanto principio césmico de ordem. E aqui me refiro as varias formas
sociais subjacentes a generalizacdo da acdo heroica, ou aquilo que
poderiamos chamar do efeito de “Um Unico Indio Gigantesco”. As formas
que destaco — a segmentacao heroica, a solidariedade hierarquica, a



sucessao de posicdo e a divisao do trabalho na consciéncia histérica — nao
sdo universais as sociedades heroicas, mas provavelmente bastante tipicas.

Estudiosos veteranos da estrutura social apreciardao as diferencas entre os
modelos heroicos: de formacdo de linhagem e os processos de
desenvolvimento do sistema classico de linhagem segmentar. A linhagem
segmentar reproduz a si mesma de baixo para cima: através do incremento
natural de seus grupos minimos e a fissdo ao longo das linhas colaterais de
ancestralidade comum. Sociedades como a havaiana ou a zulu, no entanto,
— ou as chefias nguni ou polinésias em geral — apresentam também a
evolucao inversa. As principais divisoes de “linhagem”/territoriais se
desenvolvem do topo do sistema para baixo, como a extensdao da fissao
doméstica das familias dominantes. Podemos chama-las de segmentacao
heroica, iniciada pela dispersdo centrifuga do “parentesco” real, o que
tipicamente antecipa a luta pela sucessio. O processo implica a
redistribuicdo dos povos subordinados (ou derrotados) entre a aristocracia
dominante. Os principios de descendéncia sdo substituidos nos niveis mais
altos da ordem segmentar pelos privilégios da autoridade. Barnes (1951,
1967) fornece exemplos notaveis para os Nguni: o estabelecimento de
comunidades “quase agnaticas” em torno das diversas esposas reais e seus
respectivos filhos, cuja rivalidade pode resultar na criacdo de reinos
independentes. Organizados pelas relacdes de poder entre principes
contemporaneos, em vez de estarem ligados a ancestralidade, os principais
grupos politicos sdao constituidos, portanto, como as projecoes sociais das
ambicOes heroicas.16

Abrindo parénteses para a especulacdo, sera que toda a extraordinaria
expansdo dos estados nguni desde o século XVIII, incluindo os zulu, swazi
e ndabele, poderia representar o vestigio histérico desses processos
heroicos? O Estado origina-se provavelmente como o meio estrutural de um
projeto pessoal de gloria.

Precisariamos de uma nocao de “solidariedade hierarquica” para juntar
aos tipos mecanicos e organicos de Durkheim. Nas sociedades heroicas, a
coesdao de seus membros ou de seus subgrupos nao se deve tanto a sua
similaridade (solidariedade mecanica) ou a sua complementaridade
(solidariedade organica) mas a sua submissao comum ao poder dominante.
O corolario dessa solidariedade hierarquica seria a desvalorizacdo da
organizacdo tribal do modo como a conhecemos, porque a coletividade
seria definida por sua adesdao a um dado chefe ou rei, em vez de definir-se



por seus atributos culturais especificos — mesmo enquanto os lacos de
parentesco ou a ligacdo com as terras ancestrais estivessem sendo
dispersados por tais processos como a segmentacao heroica. Chadwick
comenta repetidamente sobre a auséncia de interesse ou sentimento
“nacional” durante a idade heroica europeia. Ao contrario, o Estado era
aparentemente “visto como sendo pouco mais do que a propriedade do
individuo [governante]” (1926:336). Portanto, Benveniste faz a observacao
de que, a parte a Europa Ocidental, ndo ha termos para sociedade no
vocabulario classico das instituicbes indo-europeias. Pelo contrario, este
conceito “é expresso de uma forma diferente. Em particular pode ser
reconhecido sob o nome de reino [royaume]: os limites da sociedade
coincidem com um certo poder, que é o poder do rei” (1969, 2:9). Visto
assim, esse potencial para déracinement que vimos na Africa, e que poderia
ser igualado pelas migracoes e conquistas feitas pela Germania, Mongodlia
ou Polinésia, aparece como caracteristica da idade heroica: a contrapartida
na historiedade de uma certa hierarquia.1”

Para além da ambicdo e da gléria pessoal, as batalhas reais que estdao no
epicentro desses redemoinhos historicos devem também referir-se a certas
estruturas. Posso demonstrar isso em relacao as lutas fratricidas entre
familias da chefia em Fiji, e esta mesma explicacdo faria sentido para os
estados nguni, igualmente marcados pelas aliancas poliginicas dos
governantes de mais alto status de clas estratégicos ou de estados vizinhos.
Essas aliancas formam o conjunto maior de relagdes politicas. S6 que, no
caso, os filhos de um dado chefe supremo, enquanto representantes dos
respectivos povos de suas maes, condensam em suas pessoas todo o sistema
regional de interesses politicos. Uma correlacdo extensiva de forcas sociais
é realizada através das, e como se fossem as, relacGes interpessoais das
unidades domésticas reais, em especial a rivalidade entre meios-irmados
paternos — e essa correlacdio depende dos resultados dessas relacoes.
Inquieta, portanto, esta a cabeca onde a coroa real descansa. O peso
estrutural que o parentesco real é forcado a suportar ajuda a explicar as
intrigas bizantinas, que tém como climax cenas cruéis de fratricidio ou
parricidio, tantas vezes relatadas nos anais da historia heroica. 18

E enquanto as geracOes mortas, de uma forma estrutural, “pesam como
um pesadelo nos cérebros dos vivos”, esses conflitos podem ser
interminaveis. “Sim, 1852”, diz um homem de Tonga, “foi o0 ano... em que
lutei contra o rei Ta’ufa’ahau.” Porém, o etnografo comenta que a “pessoa



que na realidade lutou com o rei Ta’ufa’ahau foi o tetravé do informante”.
Todos ja ouviram falar do “noés real”.a Aqui, enquanto expressao ainda mais
radical de sucessdo de posicdo, temos o “eu heroico”. E é dessa forma que
o chefe de um subclad do Reino Luapula de Kazembe fala:

No6s viemos ao pais de Mwanshya... eu matei um puku [antilope]...
Demos parte da carne a Mwanshya. Ele perguntou de onde tinha vindo o
sal, e respondemos. Entdo ele enviou algumas pessoas que me mataram.
Minha made se zangou e foi buscar remédio para mandar raios. Ela
destruiu a aldeia de Mwanshya... Lukoshi mandou que eu avancasse e
disse que ele ficaria e governaria o pais de Mwanshya. Entdo fomos
embora... Lubunda ouviu falar da minha forca. Ele veio nos ver e casou-
se com minha mae. Eles se foram e eu permaneci (Cunnison, 1959:234;
cf. Cunnison, 1951, 1957).

Todos esses acontecimentos, incluindo a morte do narrador, ocorreram
antes de seu nascimento.19

Através do “eu heroico” — e seus diversos complementos, por exemplo, o
parentesco perpétuo — as principais relacoes da sociedade sio ao mesmo
tempo projetadas historicamente e incorporadas correntemente nas pessoas
de autoridade. Ancestrais contemporaneos, essas figuras historicas sao
estruturais pelo simples fato de sua existéncia, na medida em que as vidas
de outros sdo definidas pelas suas. Em termos do discurso europeu isto é
“poder”, mas entdo o “poder” é um valor de posicdo ou sistematico que
pode funcionar por influéncia assim como por coacdo. E mais ainda, a
estrutura encarnada nos poderes estabelecidos pode, portanto, provar-se
imune ao que outras pessoas facam na realidade. O que esta em questdo € a
relacdo historica entre a ordem cultural e a pratica empirica — que
demonstrarei mais uma vez com o exemplo de Fiji.

As lendas dinasticas contam que a linha dominante tem origem na unido
entre um principe imigrante e um mulher nativa de alta posicdo.20 Os chefes
ficam dai por diante na posicdo de tomadores de mulheres em relacao a
populacao local. Como veremos no Capitulo 3, o conceito fiji da divindade
do chefe é o corolario dessa relacao fundadora, pois a famosa prerrogativa
do filho de irma é a de se apropriar dos sacrificios feitos ao deus da
linhagem de sua mae. O chefe tem direito, portanto, as oferendas feitas aos



deuses nativos. Ele serve de substituto desses deuses neste mundo, torna-se
sua forma visivel ou homem-deus (kalou tamata) (Hocart, 1915, 1936). Em
termos estruturais, nao importa que certos casamentos atuais entre mulheres
nas posi¢oes mais baixas dos clds de chefia com homens do povo possam ir
contra o status divino da linha dominante enquanto tomadora de mulheres.
O que as pessoas comuns fazem ndo é sistematicamente decisivo, se visto
em comparacao com os efeitos sociais de mais alta ordem sedimentados
pelas relacOes aristocraticas. Os chefes supremos de Fiji continuam a fazer
histéria de modo diferencial através de casamentos poliginos que
correspondem a sistemas de alianca intertribal. A estrutura ndao € a
estatistica, ndo é a expressdo nas instituicoes das frequéncias empiricas das
interacoes. Como diz o provérbio maori, “o grande homem ndo esta
escondido entre muitos”.21

Escrevendo sobre a nova historia, o professor Barraclough (1978:58) nos
conta que “todas as generalizacOes”, incluindo julgamentos historicos tais
como o do que seja “significante”, sdo “inerentemente quantitativas” — o
que provavelmente vale também para esta citacdo. Para a histdria heroica
entdo, a regra estatistica eficiente seria algo parecido com um Principio do
Ser Significativo: daquele que tem valor. Isto demonstra quantitativamente
que a “significancia”, ja de saida, é um valor qualitativo (cf. Thompson
1977:254-55).

O complemento de tais estatisticas € uma divisao politica do trabalho no
interior da consciéncia histérica e cultural. O tempo da sociedade é
calculado pelas genealogias dinasticas, isto porque a histéria coletiva reside
nas tradicdes reais. E nos rituais de Estado e nos conselhos politicos da elite
que o esquema cultural esta sujeito a manipulacdo e comentarios por parte
de especialistas, tais como genealogistas e sacerdotes ligados aos interesses
dominantes. Os antropélogos encontram nas pequenas aldeias uma certa
indiferenca em relagdo a Grande Tradicdo histérica, que também é
associada a uma tendéncia por parte do povo em oferecer respostas
pragmaticas improvisadas as questoes relativas a “costumes” em lugar das
exegeses exoéticas sobre o sentido das coisas que seus interlocutores foram
ensinados a considerar como “a cultura.” Sdo esses 0s anais curtos e
simples dos pobres.

“E provavel que ndo exista outro povo, com igual nivel de inteligéncia”,
escreveu um dos primeiros comerciantes entre os zulus, “que tenha tdo
pouco conhecimento de sua historia quanto os cafres” (Fynn em Bird,



1888:104). A julgar pelo €éxito de Bryant (1929) em coletar uma detalhada
tradicdo zulu, este comentario deve se referir a maior parte das pessoas
comuns. Europeus que, desde o inicio até mais recentemente, residiram com
povos austronésios igualmente inteligentes, tiveram experiéncias
semelhantes, pelo menos em certas regioes. O missionario Hunt, falando
dos nativos de Fiji, diz que “eles praticamente nada sabem sobre o seu
passado. Sua origem e histdria sao para eles um completo mistério” (28 out.
1843). Malani de Lakemba foi considerado por Hocart como sendo bastante
tagarela, “mas pouco sabia, por ter sido criado entre as pessoas comuns e
ndo entre os nobres” (WI:22). De modo semelhante, temos uma nota recente
de Madagascar que relata: “A historia nao é igualmente distribuida, porque
té-la é um sinal de poder e autoridade politico-religiosa” (Feeley-Harnick,
1978:402; cf. Fox, 1971, sobre Roti).22 Os exemplos sao multiplos, mas o
melhor provavelmente continuaria sendo a analise de Cunnison das
distingcOes politicas na consciéncia histérica entre povos Luapula (1951; cf.
Cunnison, 1957, 1959).

O conhecido artigo de Pocock, “The Anthropology of Timereckoning”
(1964), faz da consciéncia historica diferencial um aspecto da l6gica formal
de hierarquia. “A coordenacdao maior”, escreve Pocock, ou nivel mais alto
de sistema social, “subordina as menores”. E assim que a soberania da uma
indicacao geral de tempo para os diversos incidentes de tradicao de
linhagem ou de lembranca pessoal que, tomados em si mesmos, seriam num
sentido estrito socialmente desprovidos de significado e temporalmente
seriam a mera duracdo. Assim, vemos, nas expressoes exemplares de
abarcamento hierarquico, o havaiano de outrora que calculava sua propria
biografia em termos das atividades do rei: “Eu nasci quando Kamehameha
conquistou O’ahu”; “Eu ja tinha idade para carregar pedras quando
Kamehameha construiu o lago de peixes em Kiholo”; e outras do mesmo
tipo.23 Suas proprias vidas sdo calcadas na do rei.

Ao rei! Deixemos nossas vidas, nossas almas,
Nossas dividas, nossas zelosas mulheres,
Nossos filhos, e nossos pecados, atribua-os ao Rei!

(Shakespeare, Henrique V, 1V, i)



No limite, o povo esta a beira de uma “auséncia de historia”. No Havai, a
redistribuicdo continua de terras entre os chefes dominantes exclui a
possibilidade de qualquer formagdo de uma linhagem local, reduzindo desse
modo a memoéria genealdgica da maioria das pessoas comuns as lembrancas
pessoais. Tendo perdido o controle de sua prépria reproducao, como Bonte
observa em relacdo a uma situacdo analoga entre os tuareg, falta a
populacdo uma apreciacdo historica das principais categorias culturais
(Bonte e Echard, 1976-270s.). Para eles a cultura é, na sua maior parte,
“vivida” — tanto na pratica quanto no habitus. Suas vidas funcionam com
um dominio inconsciente do sistema, algo parecido com o dominio que a
pessoa comum tem das categorias gramaticais, junto com 0s conceitos
domésticos do que é bom e que lhes permite improvisar as atividades
cotidianas ao nivel do pragmatico. Esse dominio irrefletido da percepgao e
do preceito é chamado por Bourdieu de habitus: “esquemas de pensamento
e expressao... [que] sdao a base da invencdo ndo intencional da
improvisacao regulada” (1977:79).

O c6digo do povo ndo é, no entanto, tdo “restrito”. E bem verdade que os
reis havaianos tém genealogias que remontam a 963 geracOes associadas a
mitos cosmicos e a lendas reais e que, quando contadas, especialmente
durante uma discussdo politica, sdo manipulacOes expressas das categorias
culturais. Mesmo assim, as pessoas comuns tém, por sua vez, dezenas — se
ndo centenas — de parentes que sdao contemporaneos seus, sobre 0s quais
“falam estorias” interminavelmente — isto ¢, contam as novidades.
Novidade ndo é simplesmente qualquer noticia sobre qualquer um. E uma
determinacdo seletiva daquilo que seja significativo de acordo com os
canones da vida cultural. Se “fulano, filho cagula de beltrano, se casou com
fulana — voceé sabe, aquela que é a filha adotiva preferida daquele pessoal de
Kealoha — e se mudaram para o interior para se tornarem fazendeiros”,
entdo uma série completa de distincOes e relacOes entre a terra e o mar, a
agricultura e a pesca, o primogénito e o cacula, o nascimento e a adocao —
os mesmos tipos de distincbes que tém valor para os mitos e ritos reais —
estdo sendo engajadas na recitacao daquilo que é cotidiano e mundano. As
fofocas, além disso, frequentemente contam acontecimentos encantados tao
fabulosos quanto aqueles presentes nos mitos. E algo do mito no dia a dia.2
A consciéncia cultural objetificada nos géneros histéricos entre a elite
aparece sob outra forma, nas atividades praticas e nos anais correntes da



populacdo: a divisao de trabalhos culturais correspondendo, assim, ao
modelo heroico de producao historica.

Nao precisamos exagerar o contraste em relacdo a n6s mesmos, iSso
porque o interesse geral dos Estados burgueses é o interesse particular de
suas classes dominantes, conforme os ensinamentos de Marx. Porém, a
sociedade capitalista realmente tem um modo distintivo de aparéncia e,
portanto, uma consciéncia antropologica definida, também difundida nas
disposicoes teoricas da academia. A teoria nativa dos “Boojwas” é de que
as consequéncias sociais sdao as expressOes cumulativas das acoes
individuais e, por esse motivo, sao mais atrasadas do que o estado
prevalecente das vontades e opinides do povo, conforme geradas,
especialmente a partir de seus sofrimentos materiais. A sociedade é
construida como a soma institucional de suas praticas individuais. O locus
classico desse folclore é, claro, o mercado, onde o éxito relativo de agentes
autonomos individuais e, portanto, a ordem politica da economia, é
mensuravel pelas por¢oes quantitativas obtidas respectivamente nos cofres
publicos as expensas de quem interessar possa. Apesar disso, esse processo
social é vivenciado por seus participantes como sendo a maximizagao de
suas satisfacOes pessoais. E, como essas tais satisfacGes — desde ouvir a
orquestra sinfonica de Chicago a ligar para nossa propria casa a cobrar do
exterior — requerem a reducdo de relacoes e condi¢cOes sociais a seu menor
denominador comum, o do custo pecuniario, com o proposito da alocacao
racional de nossos recursos limitados, a impressao que se tem é de que a
cultura é organizada pela economicidade metodica do povo. Essa impressao
é duplicada pelo processo politico democratico, onde qualquer pessoa vale
por “um” (voto) e, assim, 0s poderes dominantes sao representados como
sendo a “escolha popular”. As pressuposicOes prevalecentes, quantitativas,
populistas e materialistas das nossas ciéncias sociais ndao podem ser
acidentais — sendo ndao ha antropologia.

Por outro lado, as diversas ordens culturais estudadas pela antropologia
tém sua historicidade propria, mesmo as ordens de parentesco. O sistema de
parentesco Crow/Omaha ignora a passagem do tempo, transformando
eventos contingentes de matrimonio em relacOes perpétuas, congelando
linhagens inteiras nas posicoes familiais assumidas em uma alianca inicial.
Os sistemas elementares de casamento igualmente reproduziriam de modo
indefinido as relacdes dos grupos que se entrecasam. Ja o0s sistemas
complexos sdo definidos de forma negativa, ou seja, por regras que proibem



0 casamento entre parentes proximos, introduzem a descontinuidade nas
aliancas dos grupos e a sua reformulacdo a cada geracdao. Os ilongot agem
no sentido de que inventam suas proprias vidas sociais, como se cada
geracao estivesse redescobrindo as Filipinas (Rosaldo, 1980). Mas, ao agir
assim, ndo estardo se referindo a um sistema de casamento complexo,
combinando a filiacdao optativa (cognatica) que gera, além do mais, a longo
prazo o fechamento dos momentos de dispersdao residencial e de
“parentela”? Pois para os ilongot, assim como para 0S americanos, a
estrutura é reproduzida enquanto travestida nos aforismas do habitus — “nds
seguimos nossos coracoes” — e através do dominio impensado dos seus
objetos de percepcado. Trata-se ndo de uma auséncia de estrutura, mas de sua
inscricdo no habitus, em oposicdo a sua objetificacdo enquanto
mitopoética.2s Aqui temos uma distingdo principal entre estruturas, que
transpassa outras as quais tinha feito alusdo: entre aquelas que sao
praticadas principalmente através do subconsciente individual e aquelas que
organizam a acdo histérica de forma explicita, enquanto projecoes das
relacOes miticas. Opto por um extenso exemplo dessas ultimas, escolhido
pelo escandalo que provoca numa historiografia pronta.

Mitopraxis

Na “Introducdao” que faz a Guerra peloponesa, Tucidides relata suas
intencoes de eliminar todo e qualquer elemento do que fosse maravilhoso
de sua historia, como modestamente explica: “O meu trabalho nao é uma
obra escrita com o designio de agradar aos gostos de um publico imediato,
mas foi feita para ter duracdo eterna.” E assim temos o inicio da
historiografia ocidental da Verdade sem Retoque, ou o triunfo do logos
sobre o mythos (cf. Vernant, 1979:196s.). Ndo deixa, portanto, de ser
curioso que Sir George Grey, no prefacio de seu livro Polynesian
Mpythology, conte como foi levado a agrupar esse grande corpo de mitos
maori para que pudesse lutar em uma determinada guerra polinésia. Sir
George fora nomeado governador em meio a insurreicio maori e logo
descobriu que ndo poderia lidar com certas questdes criticas de guerra e paz
entre 0s chefes maori, a ndo ser que tivesse um solido conhecimento da sua
poesia e mitologia:



Para o meu espanto... percebi que esses chefes, quer em seus discursos a
mim dirigidos, quer em suas cartas, citavam, como explicacao de seus
pontos de vista e de suas intencoes, fragmentos de poesias e de antigos
provérbios, ou faziam alusOes ao antigo sistema mitol6gico; e, mesmo
estando claro que as partes mais importantes de suas comunicacoes
estavam incorporadas a essas formas figurativas, os intérpretes...
raramente (se é que vez alguma)... podiam traduzir os poemas ou
explicar as alusdes... Obviamente, entretanto, nao poderia, como
Governador do pais, permitir que um tdo espesso véu fosse fixado entre
mim e os velhos e influentes chefes, que eu tinha por obrigacao ligar aos
interesses britanicos e a raca britanica... Sob tais circunstancias s6 havia
uma coisa a ser feita: familiarizar-me com a antiga lingua do pais e
induzir seus sacerdotes a me comunicarem sua mitologia e estudar seus
provérbios (Grey, 1956 [1855]: sem pagina, prefacio).

A historia documentada das guerras polinésias comeca onde a historia de
grandes marcos das guerras peloponesas parou. E se a antropologia herdou
uma bela colecdo de mitos, gracas aos problemas praticos das batalhas, é
somente porque os maori pensam o futuro como estando ja as suas costas e
encontram no maravilhoso passado a medida das demandas feitas as suas
existéncias atuais (cf. Johansen, 1954).

Exemplificarei utilizando-me de uma carta composta no estilo de oratéria
publica, em que um chefe envia uma ameaca de guerra para outro sob a
forma de uma cancdo de amor (Shortland, 1856:189-92). De acordo com a
autoridade pakeha (europeia) a quem devemos este exemplo, a ameaca esta
contida no refrdo “A mao que foi estendida e que voltou tapu se tornara noa
(isto é, livre de tapu, ‘profano’).” A mulher, assim, diz ao seu pretendente,
antes rejeitado, que se ele fizer uma nova tentativa tera maior sucesso —
presumivelmente, aquilo que era intocavel (tapu) podera ser tocado (noa).2
O chefe, portanto, esta dizendo ao seu inimigo que, apesar dele (o0 inimigo)
ter voltado de seu ultimo encontro ileso, se ousar retornar, recebera uma
calorosa recepcao. Os maori entenderdo a alusao, pois, desde o principio da
humanidade, o sexo tem sido uma batalha na qual vencem as mulheres,
transformando a morte do homem (a desintumescéncia de seu pénis) em
vida das pessoas (a crianga). Os maori dizem que “os genitais da mulher sao
os matadores do homem”. Por tras disso também ha o mito da origem da
morte, no qual o trapaceiro maui tenta obter em vao a imortalidade para os



humanos e é espremido até a morte na vagina da ancestral guardia do
submundo (Best, 1976 [1924]:146s.; 1925:763-67, 944-48; Goldie, 1905;
Johansen, 1954:228s.; J. Smith, 1974-75).

E claro que os maori sdo argutos mit6logos, com capacidade de
selecionar do corpo flexivel de tradicoes aquelas mais apropriadas a
satisfacdo de seus interesses correntes, assim como sao concebidos. O que
distingue a mitopraxis maori de outras, ndo é a existéncia (ou a auséencia)
desses interesses, mas exatamente que sejam concebidos dessa forma.
Johansen diz que os maori “encontram-se na historia” (1954:163).27

Apesar de existirem exemplares de discursos miticos provenientes da
mesma rebelido que trouxe Sir George (a época, capitdo) Grey a Nova
Zelandia, tenho problemas semelhantes aos dele ao tentar decodifica-los
corretamente.2s Portanto, talvez me seja permitido utilizar um discurso
semelhante, tirado da reconstituicdo feita por John White (1874) da vida
cotidiana ngapubhi, a tribo que instigou a rebelido em questdo. O narrador é
Rou, um homem de certa posicao na comunidade, mas nao da mais alta, que
perdeu um filho na batalha e protesta, junto aos ancidos da tribo, para que
os inimigos tomados por vinganca fossem enterrados e nao consumidos, por
causa das relacdes de parentesco entre 0s grupos em guerra. Rou comeca
por recitar a lenda de origem do cla, dai a sua descendéncia e carater
comum aos ancidos. O que leva a um exame das relacoes entre o
microcosmo e o macrocosmo: “O homem é como o mundo... Ele tem uma
voz: o mundo tem o vento. O mundo tem o solo: o homem tem um coracao”
etc. Rou admite, no entanto, os poderes que os chefes tém sobre o cosmo e
enuncia o principio de generalizacdao heroica: “O homem é como o vento.
Se o vento sopra em uma direcdo, tudo sopra na mesma direcdao. Se o chefe
for louvado por um homem todos o louvardo... Quando o vento sopra em
uma direcdo, todos os homens inclinam-se na direcdo indicada por vos...”
E nesse momento que ele expde a sua discordancia que se inicia com as
origens do mundo. Ele recita o mito dos filhos de Rangi (o Firmamento) —
incidentalmente esse é um dos mitos citados por Grey em Polynesian
Mpythology. A histéria conta as origens do canibalismo entre os ancestrais
divinos, um canibalismo que €é, ao mesmo tempo, a instauracao e a
possibilidade de existéncia humana. Tq, ancestral e padroeiro do homem
como guerreiro, derrota seus irmaos mais velhos filhos de Rangi, e pais dos
passaros, arvores, peixes, dos alimentos cultivados e selvagens. Derrotar €é
render noa (sem tapu), e portanto, torna-lo proprio para consumo. TG,



portanto, esta habilitado a comer os filhos de seus irmdos, e este poder ele
transfere para a humanidade. “Se os deuses, entdo, comem-se uns aos
outros”, Rou argumenta, “e eles eram irmaos... eu lhes pergunto por que
ndao me foi permitido comer aqueles que mataram meu filho?” Rou
prossegue, duplicando essa argumentacdo mitica com outra sobre as origens
da bruxaria, que explica como o mal penetrou no coracao dos homens, o
que inclui seu projeto proprio de vinganca canibal. Assegurando aos chefes
que ndo ira contra os seus desejos, termina, no entanto, por citar dois
provérbios que significam que, sozinho e no tempo certo, obtera sua
satisfacdo “Vocés conhecem o provérbio que diz: ‘A ira dos parentes é um
fogo de feroz ardor’ [ou seja, sua propria raiva pela morte de seu filho] e
um outro que fala, ‘a mao sozinha consegue alimento de sobra para o seu
corpo’” (White, 1874: 185-93).

O passado maori é um vasto esquema de possibilidades de vida, que vao
desde os mitos antigos até a memoria recente através de uma série de
épocas paralelas na estrutura, e analogas nos eventos, enquanto
sucessivamente vao mudando de conteudo, do abstrato e do universal ao
concreto individual, do divino ao humano e assim até o grupo ancestral, da
separacao entre Céu e Terra a delimitacao dos territorios dos clas.29 O tipo
de transformacdo encontrada por Dumézil (1968) entre o mito sagrado e a
lenda historica, operante entre os diversos ramos da raca indo-europeia,
aparece dentro da tradicdo maori como uma sucessao de estagios conexos,
com a adicional consideracio de que o movimento do césmico ao
“histérico” é consumado pela expressio maxima dessa mesma estrutura,
como na vida real. Nos mitos cosmicos estao as possibilidades genéricas.
Nascimento, morte, doenca, sexo, vinganca e canibalismo: as experiéncias
elementares sao constituidas pelos feitos dos deuses/ancestrais primordiais.
Mas cada “tribo” (iwi) tem uma humanidade que é especifica a ela propria,
fruto dos atributos de seus ancestrais particulares e da saga de sua migracao
desde Hawaiki, lar espiritual dos maori (cf. os exemplos dados por
Simmons, 1976). A ordem da estrutura social é entdo estabelecida pela
progressao através da Nova Zelandia, paisagem dos ancestrais tribais e dos
cldas, que deixam seus respectivos tracos no conjunto local de pontos
geograficos, que foram nomeados a partir de suas facanhas e também no
conjunto particular de pessoas, humanas e “naturais”, descendentes das suas
multiplas unides com as mulheres nativas do “povo da terra” (tangata
whenua)... Nessa estrutura social estd a forma humanizada da ordem



cosmica, cujo prototipo € a busca primordial do ancestral divino Tane —
Tane, o fertilizador — para o uha, o elemento feminino: essa busca através
de uma série de experimentacoes sexuais exoticas deu origem a varios tipos
de passaros, arvores, aguas e pedras e, eventualmente, a humanidade pelo
acasalamento do deus com uma mulher fabricada do mons veneris da Mae
Terra (Papa). Assim como fez Tane na escala dos elementos, também o
fizeram os ancestrais tribais na Nova Zelandia. Desse modo, as principais
relacdes culturais passam através de uma série de formas progressivamente
distintas e delimitadas, correspondentes a passagem, na esfera social ou
nivel segmentar, dos mitos primordiais as lendas tribais e clanicas e dessas
as histérias familiares, até — do modo como sdo levados adiante por
referéncias ancestrais de ditos proverbiais, nomes proprios ou o pronome
“eu” — tornarem-se a ordem da atual existéencia. A forma final do mito
cOsmico é acontecimento corrente.

“A vida que os ancestrais levaram adiante na historia é a mesma que esta
ativa nos vivos” (Johansen, 1954:163). Johansen introduz assim um
contraste maori ao senso historico ocidental, analogo a habil critica feita por
Furet a histoire événementielle enquanto cliente necessaria de ideologias
finalistas, ndo havendo outro modo de tornar os acontecimentos inteligiveis
quando sdo concebidos como irrupcoes do “Unico e do novo na
concatenacao do tempo” (1972:54). Para os maori, esses eventos estao
longe de serem unicos ou novos; ao contrario, sdo imediatamente
percebidos dentro da ordem recebida da estrutura como sendo idénticos aos
originais. Desse modo, onde o pensamento ocidental se esforca para
compreender a historia de eventos contingentes que cria para si mesma por
invocar forcas ou estruturas subjacentes, tais como as de producdo ou da
mentalité, o mundo maori desdobra-se enquanto eterno retorno ou
manifestacdo recorrente da mesma experiéncia (cf. Eliade, 1954). Esse
colapso do tempo e do acontecimento é mediado para os maori por um
terceiro termo: tikanga, a acdo peculiar de seres e coisas que vem de suas
naturezas especificas. Se o presente reproduz o passado, é porque o0s
habitantes desse mundo sdo instancias dos mesmos seres que 0S
precederam. Essa relacdo da classe ao individuo é a propria nocdao da
descendéncia, isto é, da relacao de ancestral a descendente, e como ja se
sabe o0 universo inteiro € para os maori uma parentela compreensiva de
ancestralidade comum. Sendo esse o caso ontologico, devemos ter cuidado,
como Johansen nos avisa, ao imputar aos maori nossas ideias proprias sobre



evento e experiéncia: “N6s achamos perfeitamente 6bvio que uma vez
ocorrido um evento ele jamais retornara, porém, isso € exatamente o que
acontece” (1954:161). Assim, sdo justamente as experiéncias do passado a
maneira pela qual o presente é vivido:

Era fonte de pura e inadulterada alegria para os maori de antanho poder
dizer a um inimigo “Eu comi seu pai” ou “seu ancestral”, embora isso
possa ter ocorrido dez geracoes antes de seu tempo... (Best, 1902-3:71;
grifo nosso).

Para os maori a ontogenia “recapitula” a cosmogonia. O ato sexual
humano recria a unido original do Firmamento (Rangi) masculino com a
Terra (Papa) feminina. Os encantamentos usados durante os ritos de
concepc¢ao, particularmente, sdo aqueles que possibilitaram ao primeiro pai
Tane produzir prole humana com a mulher-formada-da-terra (Hine-ahu-
one), fabricada a partir de Papa. A fisiologia do nascimento vem a ser a
saga da criacdao (cf. Goldie, 1905; Best, 1929). O ttero é o po. Po, nos
mitos, é a longa noite da autogeracdo do mundo, resultando finalmente no
ao, o “dia” ou o mundo de humanos e deuses (ao marama). Um sindnimo
de placenta é whenua, que é também a “terra” ou o “mundo”, portanto, uma
referéncia a mae primordial. O umbigo ligando esta terra a crianca, produto
da semente masculina divina, é chamado de iho, um termo que também
denota o coracdo e a forca de uma arvore (H.W. Williams, 1975:75). Temos
aqui mais uma vez Tane, o pai e o corpo das arvores, que assume nos mitos
justamente essa posicdo entre a Terra e os sagrados Céus. “Autoexaltador”,
“causador da degeneracdo”, irmao mais jovem dos deuses, Tane se ergueu
de cabeca na Mae Terra e, em um ato semelhante ao parricidio, afastou o
Pai Céu para longe do seu abraco. E entdo escorando o Céu com quatro
mastros, Tane juntamente com seus cumplices divinos — que incluem o
guerreiro Ti que praticou o sacrificio humano necessario — possibilitaram a
seus filhos humanos apossarem-se da Terra (cf. Grey, 1956 [1855]; Best,
1976 [1924]; J. Smith, 1974-75; S. Percy Smith, 1913-15; e também
Capitulo 4 adiante). Ou outra vez, em época posterior, o0 homem “desce”
(heke, “migra”) cruzando as aguas vindo da patria espiritual Hawaiki para a
Nova Zelandia, por meio de uma canoa feita de uma arvore, mais um dos



corpos de Tane. Criacdo, migracao e parturicdo sao outras tantas versoes da
mesma historia. Assim vemos o pai cantar para seu filho recém-nascido:

Foi ele [Tane] quem colocou os mastros do firmamento sobre nos. Entao
nasceste para o mundo de luz (Johansen, 1954:161).

E é assim que voltamos diretamente a histdria, na verdade, aquela mesma
insurreicao que trouxe Sir George Grey a Nova Zelandia e que (para fechar
o circulo) nos deu os textos canonicos dessa mitologia. A revolta de 1844-
46 foi por causa de um mastro, que também tinha a ver com a posse da
Terra: um mastro de bandeira com as cores britanicas voando ao vento
sobre Kororareka, na baia de Islands, que foi por muito tempo o
assentamento europeu mais populoso. Nao estou falando de forma
(meramente) figurativa. Em quatro ocasides diferentes, entre julho de 1844
e marco de 1845, Hone Heke, o “rebelde maori”, e seus guerreiros da tribo
Ngapuhi cortaram o mastro da bandeira. E a persistéencia de Heke em
derruba-lo s6 poderia ser igualada pela insisténcia britanica em reergué-lo.
Em seguida ao ultimo assalto ao mastro, tropas britanicas, auxiliadas por
certos maori “legalistas”, tiveram trés grandes embates com Heke e seus
aliados — e nos dois primeiros os colonizadores foram realmente batidos.
Mas, durante todo esse tempo, 0 mastro permaneceu como a putake o te
riri, a “causa fundamental da guerra”, também no sentido de ser o objetivo
estratégico. 30

“Ele compete apenas por um unico objetivo”, le-se em um artigo de
jornal da época, “a nao elevacao do mastro” (Carleton, 1874, 2: apéndice,
vi). Heke nao concordava com o interesse por pilhagem que parecia motivar
outros. “‘Vamos lutar’, ele disse ao seu aliado Kawiti, ‘apenas pelo
mastro’” (Ibid., x liv). No quarto assalto, em 11 de marco de 1845, para que
Heke pudesse subir o morro e tomar o mastro, Kawiti e seus guerreiros
foram deslocados para atacarem o assentamento europeu em Kororareka,
como tdtica para desviar as atengées. Uma vez cumprida esta missao, Heke
e seus homens sentaram-se nas encostas para observar os disturbios la
embaixo na cidade. Em maio de 1845, Heke discutia com o reverendo
Burrows os termos possiveis para paz com o governador: “‘Uma condigao’,
diz ele, ‘tem de ser que ele [0 governador] ndao erga outro mastro’”
(Burrows, 1886:30).



Os ingleses, de sua parte, embora ndao dessem a mesma importancia ao
mastro, sabiam muito bem apreciar o seu valor “simbdlico” e dar a resposta
apropriada aos maori — a de panico generalizado. Quase toda vez que o
mastro era derrubado, eram enviados novos pedidos de reforcos a Australia:
para mostrar aos maori, como um dos despachos proclamava, que os
bretdes estavam prontos a proteger suas mulheres dos insultos e a sua
bandeira, da “desonra”. Mas quando os maori fizeram o primeiro ataque a
Kororareka, os britanicos, depois de inicialmente afasta-los, abandonaram
precipitadamente a cidade, para a total “mistificacdo” dos maori, que
“nunca a quiseram, nem tampouco lutaram por ela”, e, em seu “espanto”,
até mesmo hesitaram momentaneamente antes de pilha-la (Carleton, 1874,
2:93). Em relagcdo ao mastro da bandeira, os colonos sempre demonstraram
maior determinacdao. O governo considerava “mostrar as cores” uma
necessidade imperativa e providenciou ainda mais protecdao para a bandeira.
Quando do quarto assalto, cercaram-na com uma palicada e a protecao de
um fortim.

Pode ter havido alguns mal-entendidos aqui, pois os maori aparentemente
se interessavam muito mais pelo mastro do que pela bandeira. Apos ter
derrubado o mastro durante o terceiro ataque, Heke estava satisfeito em
deixar a bandeira nas maos de certos maori “simpatizantes” que tinham a
funcao de guarda-la para os ingleses. Porém, deve ter sido o fortim que, em
ultima instancia, confirmou a interpretacio dos rebeldes, pois agora a
construcao estava claramente semelhante a um tiahu maori: um altar
cercado dentro do qual erguiam-se um ou mais mastros; era assim que eram
constituidos os recintos sagrados dos maori e esses substanciavam suas
antigas reivindicagoes as terras tribais.

Os ingleses concordariam essencialmente com o ponto de vista maori.
Em setembro de 1845, o governador enviou uma carta a Heke com os
termos britanicos para a paz, que eram basicamente dois: primeiro, que o
tratado de Waitangi, no qual a “soberania” era cedida a Rainha, fosse
respeitado; e, segundo, “as cores britanicas sdao sagradas” (Buick,
1926:207). De fato, quando 470 soldados da tropa britanica chegaram por
mar a Kororareka para restabelecer “a soberania da Rainha”, o seu primeiro
ato foi elevar a bandeira inglesa na praia.

Assim como fizeram os ancestrais dos povos tihoe e ngatiawa, quando
primeiro chegaram a baia de Plenty, “a primeira tarefa séria dos imigrantes
foi a construcdo e a santificacdio de um tiiahu, ou local sagrado” (Best,



1925:724). Best descreve esse recinto sagrado, também chamado de pouahu
ou “monte do poste”, como sendo um monticulo onde se cravava uma
arvore ou um poste. Essa instalacio é mimética da frutificacdo da Mae
Terra pelo deus Tane, de onde a humanidade surgiu, ou da separacao
primordial entre Céu e Terra realizada por Tane, que era, é claro, uma
arvore. No tiahu dos tihoe foi colocado um emblema fisico (mauri),
representando o prestigio e a estabilidade do grupo tribal. Descricoes
provenientes de outras areas tém como poste central do santuario uma ponta
de canoa velha (é Tane, mais uma vez) e o emblema guardado dentro do ou
proximo ao poste era o deus do povo, que era igualmente guardado em sua
canoa (waka) ou recipiente especial (Skinner, 1911:76; Hiroa, 1977:480-
81). Dada esta associacdo entre o tiiahu e a reivindicacdo ancestral as terras,
é possivel compreender por que Hone Heke sempre afirmou que o mastro
da bandeira britanica significava sua posse da terra. Se ndo era esta a razao,
por que tanta insisténcia em reergué-lo? Por outro lado, as cronicas da
época sao virtualmente unanimes em dizer que Heke fora instigado por
agitadores externos, especialmente pelo consul americano local. O
reverendo Burrows (1886:6) é o unico a escrever que a bandeira, voando ao
vento, tinha sido mostrada a Heke como sendo “um tohu”, um “sinal” de
que o “seu pais ndo mais lhe pertencia”. Sendo teriamos que acreditar que
Heke e outros chefes foram convencidos por alguns homens brancos com
certos interesses a acabar com o dominio inglés, apenas derrubando um
mastro de bandeira. Podemos, no entanto, julgar qual foi a interpretacao
dada por Heke da sua propria discussao do assunto:

Eu disse: “Qual o significado que tem um mastro de bandeira?” Os
brancos falaram: “O mana da Rainha esta na bandeira, ha trés tribos [iwi]
nela.” Eu disse: “Deus fez essa terra para nds e para nossos filhos.”
(Carleton, 1874, 2; apéndice C: xlvii-xlvii).

As trés tribos provavelmente sao os ingleses, escoceses e irlandeses.3!
Seja como for, os maori ja tinham manifestado essa interpretacdao a respeito
de outros mastros, uma vez que um navio de guerra e dois navios mercantes
franceses tinham ancorado na baia de Islands e la levantaram duas
bandeirolas para fazer uma prospec¢do ao redor do porto. Os maori locais
logo atacaram as bandeiras dos “Oui-Ouis” — era conhecida desse modo a



tribo francesa — porque haviam chegado a conclusdao imediata de que
“estavam tomando posse de seu pais” (Carleton, 1874 2:29).32

Ha certos rituais tradicionais maori, praticados dentro ou fora desses
recintos sagrados, que envolvem a utilizagdao de mastros encravados em
pequenos montes. Esses rituais sdo analogos as manipulagdes feitas por
Heke com o mastro da bandeira no alto da colina, acima de Kororareka. Um
mastro feminino e da morte (toko mate), chamado de “Grande Monte (ou
Mons Veneris) de Papa (Terra)”, é derrubado, deixando ereto em seu lugar
um “tiahu dos Céus” ou mastro masculino da vida (toko ora); tudo é feito
com 0s necessarios encantamentos que significam a expulsdo de efeitos
indesejaveis (cf. Best, 1925: 1072-74).33 Porém, no mito de Manaia, da
forma como esta em Polynesian Mythology, Sir George Grey pode ter
encontrado a interpretacdo mais exata desse fetiche de mastro de Hone
Heke. Trata-se de um tema maori comum, o de contendas por terras entre
levas sucessivas de imigrantes vindos de Hawaiki. As pessoas chegadas a
terra em uma segunda canoa conseguem provar, através de ardil, que o
tiiahu local lhes pertence, ou que o deles é mais antigo. “Entdo eles olharam
para os mastros do tiiahu; os mastros do tiiahu dos Arawa eram crus (isto €,
de madeira ainda verde); aqueles dos Tainui foram cozidos pelo fogo para
apressar a sua secagem” (H.W. Williams, 1975:444). Aqueles que haviam
chegado antes, diante de tal argumento, nada puderam fazer e foram
obrigados a deixar as suas terras e ir para outro lugar.34

A forca mitopratica do argumento é de que o recinto sagrado, enquanto
recriacdo em nivel da comunidade da separacdo original entre o Céu e a
Terra, feita por Tane, recria o ato que permitiu @ humanidade herdar a Terra.
Esta separacdo do Céu (Rangi) e a Terra (Papa), ou das trevas (po) e da luz
(ao) é, como afirma Johansen, “a propria substancia da criacdo, aquilo que
torna o mundo habitavel para um maori” (1958:85). A cerca ou as estacas
das quinas do tuahu sao os toko, termo usado no mito para designar os
mastros que escoram o Pai Céu e que tém o significado, enquanto verbo, de
“apoiar”, “empurrar para longe” e “divorciar”. Toko também pode ser usado
para designar o mastro ou mastros centrais; alternativamente o termo pode
ser pou que, enquanto verbo, tem o significado de “fixar”, “deixar imovel”
(H.W. Williams 1975:279, 434; Tregear, 1969:528-529). Segue-se dai que o
estabelecimento do tiiahu ou casa do tapu do deus corresponde, no plano
terrestre, a separacao do Céu e Terra — e, assim, deixa a maior parte do
plano livre para ocupacdo humana. Dessa forma, diz-se que “o chefe de



qualquer familia que descobrisse e tomasse posse de terras desabitadas” —
sendo o tiuahu o sinal dessa posse — “obtém o que era chamado de mana
dessa terra” (Shortland, 1882:89).35

A guerra de Hone Heke era antiga antes mesmo de comecar. Ele tentou,
uma vez, explicar ao governador que a sua propria rebeldia “ndo era uma
coisa nova”, mas sim herdada de seus ancestrais; um eminente maori, seu
adversario, confirmou, de fato, que isso ja vinha ocorrendo ha cinco
geracOes (Buick, 1926:42, 198). Essa guerra, no entanto, tinha como
precedente imediato a carreira de um famoso chefe ngapuhi da geracao
anterior, Hongi Hika, cujas conquistas, aliancas e até mesmo sua propria
pessoa, Hone Heke tentava assumir. A carreira de Heke seguia o modelo
tradicional de usurpacdo ou, ao menos, de mobilidade ascendente, de um
chefe guerreiro de comprovado mana, incluindo ai até mesmo o seu
casamento com a filha de Hongi Hika. Esse respeito pelo precedente
estendia-se as escolhas taticas de locais de batalha, feitas, por exemplo, com
um olho nas associagoes historicas com Hongi. Nesse caso, as aliancas e as
inimizades tribais eram engajadas respectivamente nas forcas rebeldes ou
nas pro-britanicas, sendo muitas dessas relacdes do século XIX residuos
recentes de memorias antigas de vingancas.36

Um chefe ngapuhi, que lutou do lado inglés, deixou um relato encantado
da guerra, repleto das estruturas mitopoéticas profundas da politica maori,
assim como os fabulosos contos de batalha que Tucidides nos ensinou a
ignorar (Anonimo de Ngapuhi em Maning, 1906: 220-232; White, 1855:
144-46, 175-76). Essa ignorancia era justamente um dos problemas dos
britanicos de acordo com esse relato: eles eram lutadores espléndidos, mas
nada sabiam de pressagios. Em todo caso, poderiamos ter uma pista da
historiografia ocidental dada e transformar em virtudes os limites do tempo
e da teoria, resolvendo toda essa mitopraxis a luz das utilidades basicas da
conjuntura econdmica. A atividade mistica deve realmente ter sido pratica —
ou sera que a atividade pratica era realmente mistica?

Entre 1840, quando os britanicos tomaram o controle da Nova Zelandia,
e 1844, a regido norte do pais sofreu um sério declinio no comércio com a
Europa, privando os maori dos bens ocidentais aos quais se tinham
acostumado. Este declinio deve-se em parte a reducao da populacao pakeha
que se havia mudado para a nova capital em Auckland; e, em parte, as
tarifas portuarias impostas pelo novo governo colonial. Contudo, uma
simples explicacdo economica da insurreicao de 1844 seria problematica,



porque muitos dos maori legalistas sofriam (se é que essa é a palavra certa)
tanto quanto os rebeldes de Hone Heke. Os legalistas eram liderados por
homens de linhagem aristocratica, opostos em seus principios as pretensoes
de Heke. Mas, mesmo nao podendo diretamente determinar a estrutura da
conjuntura a partir dos interesses materiais, os ataques de Heke ao mastro
parecem ser logicamente apropriados a crise economica. Ou, a0 menos, a
resposta dos maori a situacdo colonial era tdo mitologica quanto a
pragmatica da presenca europeia era metafisica. Para os maori, a crise
material era um sinal revelador de algo ainda mais intangivel e enigmatico:
daquilo que havia ocorrido em 1840 quando os chefes, concordando com o
tratado de Waitangi, renunciaram ao que os ingleses chamavam, com
prazer, de “a soberania”.37

No6s todos procuramos saber por que o Governador estava tdo ansioso
para que fizéssemos essas marcas. Alguns de nos pensamos que O
Governador queria nos enfeiticar, mas nossos amigos pakeha riram disso
e nos disseram que a gente da Europa ndo sabia enfeiticar as pessoas.
Alguns nos diziam uma coisa, outros diziam outra. ... Ndo sabiamos o
que pensar, mas estavamos todos ansiosos para que [0 Governador]
viesse logo; pois todos temiamos que seus cobertores, tabaco e outras
coisas ja teriam terminado antes dele chegar a nossa parte do pais e que
ndo teria mais nada para nos pagar por termos deixado nossas marcas no
seu papel... e quando encontramos com o Governador, aquele que falava
maori [isto é, o intérprete] disse que se puséssemos nOss0S nomes, ou
mesmo que apenas fizéssemos uma marca naquele papel, o Governador
entdo nos protegeria e impediria que fossemos roubados das nossas terras
cultivadas e de nossas terras madeireiras e de tudo o mais que nos
pertencia... O que falava maori, entdo, continuou e nos contou certas
coisas; o sentido daquilo que falou estava tdao bem-guardado que nunca o
descobrimos. Uma coisa entendemos bem, no entanto, porque ele disse
claramente que se escreveéssemos no papel do Governador, uma das
consequéncias seria que um grande numero de pakeha viria fazer
comércio conosco, que terlamos uma abundancia de bens valiosos...
Ficamos muito alegres ao ouvir isso (Anonimo de Ngapuhi, em Maning,
1906: 223-25).



Em termos de total e completa mistificacdo, os curiosos hieroglifos dos
chefes apostos ao Tratado de Waitangi s6 poderiam ser igualados pelas
varias clausulas contidas no seu texto. O governo de Sua Majestade tinha
sido levado a intervir por causa do projeto de aquisicao de terras da New
Zealand Company. No inicio, o governo pretendia antecipar-se a companhia
e proteger as terras maori ainda restantes. (Também existia a ameaga
potencial dos franceses, que estavam em processo de anexacdao do Taiti.)
Dai o tratado ser instado com tanta urgéncia aos chefes (juntamente com o0s
presentes habituais) como sendo uma boa coisa econdomica, como sendo a
seguranca de um futuro prospero. Por outro lado, a combinacgdo oferecida,
de cessdao da soberania e de manutencao da posse das terras, seria
totalmente ininteligivel a um maori. “O que falava maori, entdo, continuou
e nos contou certas coisas; o sentido daquilo que falou estava tdao bem-
guardado que nunca o descobrimos.” Logo antes de os chefes ngapuhi
assinarem em Waitangi, o reverendo Colenso interveio respeitosamente
para perguntar ao Governador (Hobson ) se ele pensava que os maori
realmente compreendiam os termos do tratado. “‘Eu tenho falado com
alguns chefes a respeito dele’”, disse Colenso, “‘e eles ndo tém a menor
ideia quanto ao teor do tratado’” (Buick, 1936:155)38

O texto em maori ja era suficiente para guardar seus proprios segredos.
No artigo 1°, a “soberania” que os chefes concordaram em ceder foi
interpretada como a forma subjuntiva (ou concreta) da palavra-empréstimo
inglesa para “governar”, “governador”, kawanatanga, coisa da qual os
maori até aquele momento tinham tido pouca ou nenhuma experiéncia.
Porém, no artigo 2°, eram dadas garantias solenes de rangatiranga, a
“chefia” ou se quisermos a “soberania” — “de suas terras, de seus
assentamentos e de todas as suas propriedades” (Buick, 1936:360-62).39 E
enquanto  missionarios ingleses, especialmente Henry Wiliams,
contentavam-se em pensar que tinham explicado satisfatoriamente os
termos do tratado em diversas ocasioes, foram justamente as mentiras a esse
respeito que Hone Heke pos em questdo quando vieram reclamar com ele
sobre os incidentes com o mastro. “Heke ndo deixou passar essa
oportunidade sem fazer alusdo ao Tratado de Waitangi, e de como fora
enganado pelo Arquidiacono [Williams] e por outros, induzindo tantos
chefes a assina-lo, quando eles [Williams et al.] sabiam que os maori
estavam assinando a entrega de suas terras etc.” (Burrows, 1886:9; cf.). O
problema era a distincdo entre supremacia politica e ocupacdo de ou



“direito” a terra nao ser uma distin¢do pertinente para os maori. Enquanto
um chefe e seu povo mantivessem residéncia em suas terras ancestrais e
tivessem vontade de defendé-las, nenhum outro chefe poderia la governar.
Para além de quaisquer ideais ocidentais de soberania ou de propriedade, a
terra € “o corpo inorganico de identidade clanica” (adotando a frase de
Marx). E o mana objetivado do grupo de parentesco. Os conceitos
ocidentais e maori sdo incomensuraveis nesse ponto. E, mais ainda, Firth
devia estar certo quando disse que “o conceito de mana quando ligado a
terra é... muito proximo da ideia de soberania” (1959:392; cf. White,
1855:190-91). Quando Heke concluiu que o Tratado de Waitangi estaria
propondo um novo arranjo sagrado de propriedade, concluiu que
significaria para os maori a perda de mana — como ocorreria no caso de
conquista, expropriacdo e escravizacao. Os britanicos estariam construindo
seu proprio tuahu.

Nesse sentido as privacoes economicas que se seguiram ao Tratado eram
meramente sintomaticas de uma questdo maior: qual o significado da
presenca inglesa; ou qual o destino dos maori. Os maori diziam que o
governo alegava ser um pai, mas apenas tinha mostrado ‘“soldados,
casernas, oficiais de policia e cadeias” (Sinclair, 1972:31). O debate sobre o
que tinha significado o tratado continuou entre os chefes maori, e foram
improvisadas varias explicacoes metafisicas. A mais conhecida foi a de um
certo Nopera Panakareau, onde se lia, “A sombra da terra vai para a Rainha
Vitoria, mas a substancia ainda é nossa.” Isso ele disse em maio de 1840,
mas em janeiro do ano seguinte, Nopera havia invertido os termos: “A
substancia da terra é dos europeus, apenas a sombra € a porcao que nos
cabe” (citado em Wards, 1968: prefacio). Seja 1a qual fosse o significado do
Tratado, o Anonimo de Ngapuhi diz, “a0 menos uma coisa era verdade,
tinhamos menos tabaco, menos cobertores e outros bens europeus do que
antes, e vimos que o primeiro Governador ndo tinha falado a verdade, pois
ele nos havia dito que teriamos muito mais” (Maning, 1906:230-31). Os
navios baleeiros e mercantes ja ndo vinham mais e os pakeha deixavam os
distritos do norte do pais. O governo havia agido de maneira misteriosa e
enganadora. Ou foram esses efeitos adversos que conscientizaram os maori
de que o que estava realmente em jogo era 0 mana. As atividades de Heke
em torno do mastro foram nesse sentido uma desmistificacdo. Eram uma
lembranca de que o mesmo ja havia acontecido antes, quando da primeira
chegada dos chefes a Nova Zelandia vindos de Hawaiki, e a construcao dos



recintos sagrados (tiidhu) nessa terra, tomando o controle do pais das maos
do “povo da terra” (tangata whenua).

Assim vemos um mito ser decodificado por outro (exatamente como foi
dito por Lévi-Strauss), pois o Tratado de Waitangi era um mito, mesmo em
termos europeus. Em um dos mais académicos relatos sobre a rebelido de
Heke — embora tenha sido escrito do ponto de vista pakeha — lan Wards é
levado a admitir que “o Tratado foi um estratagema para cegar e distrair
selvagens ignorantes”, o que ja havia sido dito por seus criticos
contemporaneos. Sem fazer qualquer gasto desnecessario, a coroa “rapida e
silenciosamente” apossou-se da Nova Zelandia. E se o Tratado garantia de
modo ostensivo o bem-estar dos maori, ndo representou uma decep¢ao
absoluta, ja que era muito dificil conciliar este propésito com a colonizacao
em massa levada a cabo pelos suditos brancos de Sua Majestade, ele foi,
por esse motivo, pelo menos contraditorio, ja& que o governo nao possuia
meios de assegurar os interesses dos maori, e logo abandonaria qualquer
pretensao a tal. Ainda por cima, o Colonial Officec sabia muito bem que a
diferenca entre soberania e propriedade ndo seria compreensivel para os
maori, estando isso claramente escrito em todos os rascunhos preliminares
das instrucOes para negociacao do Tratado entregues ao capitao Hobson.
Todos os rascunhos indicavam que “ndao se acreditava que 0s maori
entendessem a distincdo entre soberania e direitos de propriedade” (Wards,
1968:28). Entretanto, nada a esse respeito foi encontrado nas instrucoes
definitivas, “claramente porque ndo seria muito politico admitir tal coisa
publicamente” (Ibid., p.29). O Tratado fora negociado com ma-fé.

Em outras palavras, as irrealidades essenciais bem como as
impraticabilidades da situacao foram estabelecidas pelos ingleses. Heke, ao
atacar o mastro, mostrou-se capaz de penetrar, tornar-se consciente de e
objetivar os significados que os pakeha estavam dispostos a manter ocultos
até de si mesmos. Se a sua resposta nos parece fora de propoésito ou
“simbolica”, ndo devemos esquecer que a questdao decisiva, como Wards
também admite, era igualmente abstrata: Heke “sofria as dores inevitaveis
de alguém que vé, ou sente, o eclipse de seu modo de vida por um outro”
(Ibid., p.145).40

Uma antropologia estrutural historica



Em um comentario frequentemente citado de A busca de um método; Sartre
pergunta: “Teremos meios hoje de constituir uma antropologia estrutural
histérica?” O que procuro sugerir aqui € que sim, le jour est arrivé. A
pratica, obviamente, ja foi além das diferencas tedricas que supostamente
separam a antropologia e a historia. Os antropologos elevam-se da estrutura
abstrata para a explicacdao do evento concreto. Historiadores desvalorizam o
evento unico em favor das recorrentes estruturas subjacentes. E também
paradoxalmente, os antropélogos tém sido tdo diacronicos em pontos de
vista quanto os historiadores tém sido sincronicos. Nem esta questdo, nem
tampouco este ensaio, tratam meramente do valor da colaboracdo. O
problema agora pertinente é o de explodir o conceito de historia pela
experiéncia antropoldgica da cultura. A historia, até ha pouco tempo
obscura, de ilhas remotas, merece o seu lugar ao lado da autocontemplacao
do passado europeu — ou da histéria das civilizacbes — por contribuicoes
proprias e notaveis a uma compreensao historica. Assim, multiplicamos
nossos conceitos de historia pelas diversidades de estruturas e assim, de
repente, ha um mundo de coisas novas a serem consideradas.

a Na Inglaterra o monarca utiliza o pronome nds como primeira pessoa do singular pois, quando fala,
sdo ele e Deus quem estdo falando por sua boca. (N.T.)

b O autor brinca com a prontincia inglesa de “bourgeois”. (N.T.)

¢ Ministério encarregado de assuntos das col6nias britanicas. (N.T.)



3. O rei-estrangeiro; ou Dumézil entre os fiji

COMEGO ESTE CAPITULO com certos incidentes historicos e rituais que se forem
tomados em conjunto resultarao em uma teoria polinésia da vida social.
Georges Dumézil, o grande estudioso do classicismo, sugere que ideias dessa
filosofia relativas a soberania politica sdo semelhantes a estruturas que
encontrou nas civilizagées indo-europeias. Partirei, em minha comparacao,
do ponto onde ele parou. Nela, assinalo uma caracteristica do poder soberano
que ndo foi necessariamente enfatizada por Dumézil, embora certamente
esteja presente no seu proprio e em outros célebres estudos da soberania
“arcaica”. A soberania aparece como vinda do exterior da sociedade. O rei,
que é de inicio um estrangeiro e uma figura um tanto aterrorizante, sera
depois absorvido e domesticado pela populacao nativa, em um processo que
passa por sua morte simbolica e seu consequente renascimento sob a forma
de um deus local.

Sabe-se que a historia tem encenado, repetidamente, esse drama cosmico.
Consideremos o que ocorreu ao capitdao Cook. Para os havaianos, Cook havia
sido mito antes de tornar-se evento, ja que o mito foi a moldura para sua
aparicdao.! Cook surge nas ilhas proveniente de Kahiki, dominio celeste e
invisivel do além-horizonte, fonte lendaria dos grandes deuses, de antigos
reis e das coisas boas da cultura. Espaco reprodutivo natural, Kahiki também
era o tempo cultural original. E, assim, os havaianos receberam Cook como o
reaparecimento de seu Deus-Ano, Lono, o deus especialmente conhecido
como o padroeiro da fertilidade na agricultura. Esse fato ndo os impediu de
mata-lo no dia 14 de fevereiro de 1779.2 Tao logo morto, Cook foi
empossado como antecessor divino pelos chefes dominantes do Havai.

Os incidentes que acompanharam a chegada do capitdo Wallis ao Taiti em
1767 sugerem outros aspectos dessa mesma teoria polinésia: a captura do
deus/chefe mediada pela dadiva da mulher. Os taitianos aproximaram-se do
Dolphin, o primeiro navio europeu a ancorar ali, e arremessaram troncos de
bananeiras ao convés. As plantas eram signos de suas proprias pessoas.
Chamadas de “bananas compridas como o homem” (ta’at o mei’a roa), eram
utilizadas como complemento as vitimas nos rituais de sacrificio humano.



Poucos dias depois, fazendo uma finta com a exibicdo de mulheres nuas para
desviar as atencoes dos ingleses, guerreiros taitianos atacaram o Dolphin com
uma chuva de pedras. E da mesma maneira que o mana de Cook sacrificado
recaira sobre os reis havaianos como sinal de sua legitimidade (a dos reis), o
penddo que fora deixado por Wallis na praia de Matavai foi tecido a trama da
tanga sagrada (maro ‘ura), insignia da realeza no Taiti (Wallis em Kerr,
1824:120-241; Robertson, 1948; Henry, 1928:11; cf. Oliver, 1974:1215-16 et
passim).

Por volta dessa mesma data, de acordo com as tradicOes genealdgicas
locais, uma cena semelhante transcorria a milhares de quilometros a oeste; os
fiji das ilhas Lau empossavam o primeiro chefe dominante da atual linhagem.
O evento era analogo ao tratamento dispensado a Cook e a Wallis, porque o
chefe fiji, na sua ascensao, é simbolicamente envenenado e, desse modo,
capturado e domesticado pelos nativos. O veneno é a sagrada oferenda, a
bebida feita da planta de kava, consagradora de chefes. Kava é a oferenda
preeminente dos antigos lewe ni vanua, “membros da terra”, ao chefe
dominante, que é, ele mesmo, sempre um estrangeiro de origem. Os mitos
contam que a kava primeiro brotou do corpo de uma crianca morta ou de um
jovem chefe. Na versdo de Tonga, muito semelhante a de Lau, a crianga fora
sacrificada originalmente para servir de alimento ao chefe. Desse modo, o
rei-estrangeiro consome a terra e se apropria de seus poderes de reproducao,
mas somente para ser, ele proprio, apropriado por meio dessa acao (Hocart,
1929:67ss.; Sahlins, 1983).

Para tomar de empréstimo a frase de Pierre Clastres, é a “sociedade contra
o Estado”. Esses acontecimentos da Polinésia sugerem haver algo de
importante e verdadeiro na controversa tese de Clastres sobre o ressentimento
do povo (1977). E verdade que a ideia foi formulada por Clastres com base
no modelo de desenvolvimento de chefia nas terras baixas da América do Sul
e, também, que existe muito a ser criticado na nocdo de que as pessoas
possam rejeitar a priori, por “intuicao” e “premonicao”, um tipo de sociedade
da qual jamais tiveram experiéncia. Mesmo assim, os tiv da Africa Ocidental,
refletindo sobre suas proprias circunstancias politicas comparaveis, dizem
que “os homens chegam ao poder pela devoracao da substancia dos outros”
(P. Bohannan, citado em Balandier, 1967:72). E de mesmo tom a saudacéo
mais respeitosa que pode ser feita por um reles plebeu de Fiji a seu chefe:
“‘Me coma’” (Waterhouse, 1866:338). Portanto, ndo € de surpreender que tal
negacao do poder, reivindicada por Clastres para a América do Sul, encontre
eco até mesmo na divindade com a qual os polinésios — do mesmo modo que



os indo-europeus da idade classica — cercavam os seus reis. “Os chefes
havaianos eram considerados como deuses por causa da morte de um sudito”,
observa um sabio nativo (Kaawa, MS). Porém, como diz um outro, “alguns
dos antigos reis tinham um medo saudavel do povo” (Malo, 1951:195).

Acontece que Clastres também desenvolveu o seu argumento no contexto
de uma teoria nativa diferente do poder: o conceito ocidental singular de que
a dominacdo é a espontanea expressao da natureza da sociedade, mais ainda,
da natureza do homem. Nem sempre foi essa a opinido de consenso dos
estudiosos. A origem do Estado na conquista, teoria bem conhecida a partir
dos trabalhos de Gumplowicz e de Oppenheimer, era pelo menos fiel a antiga
doutrina europeia — por exemplo, a lenda de Romulo — na qual o poder s6
poderia ser entendido sob a condicdo de que se originasse além da sociedade,
e fosse violentamente imposto a vontade geral. No entanto, esse conceito
nativo do poder, enquanto estrangeiro a sociedade, tem dado lugar
ultimamente a varios outros — marxistas, biol6gicos, o contrato social —
semelhantes na sua compreensao da autoridade politica enquanto surgimento
interior, nascendo da esséncia das relagoes ou disposi¢coes sociais humanas.

Nao ofereco aqui nenhuma teoria da historia para competir com as outras,
pois deveria estar claro que ndao falo daquilo que “realmente” aconteceu.
Embora aquilo de que falo — esquemas nativos de proporcoes cosmolégicas —
possa até ser significativo em termos historicos. O destino de Cook sugere
que tais esquemas sdo a verdadeira organizacdao da pratica historica, se nao
forem as lembrancas reais de acontecimentos primordiais. Por outro lado, é
possivel que os discursos em voga nas ciéncias sociais sobre a origem da
desigualdade sejam também, sob certos aspectos, versoes dos mitos que
pretendem explicar.

A sociobiologia mais moderna, por exemplo, simplesmente internaliza
como natureza humana a oposicdo entre cultura e poder, caracteristica do
“folclore” recebido. Essas pretensdes ad hoc a continuidade entre macacos
dominantes e uma ou outra das espécies atuais de despotismo politico
parecem realmente ser, como diz Clifford Geertz, “uma mistura de senso
comum com a comum falta de senso”.3 Pois tal afinidade, habitualmente
sentida entre poder e natureza, é em si uma construcao social, que passa pela
mutua oposicdo de ambos a sociedade civil. O poder e a natureza sao
parecidos naquilo que esta além e a parte das normas da cultura habitual.
Propensos a uma apropriacdo privilegiada de palavras e coisas enquanto
valores hierarquicos, em vez de meios reciprocos para a comunicacao
humana, o poder é a negacdao da comunidade e, como tal, é banido para o



reino das forcas naturais. Por ser esse o lugar onde é encontrado por nossos
colegas da sociobiologia, presumem eles que seja este o seu local de origem.4

Meu principal proposito sera de examinar, em um quadro de referéncia
tipologico mais maleavel, os analogos polinésios da mesma teoria. Digo
“analogos” porque o conceito de reis divinos que encontramos no Havai, e
também em Fiji, por acaso governa a historia subterranea das nossas
democracias — das quais periodicamente também emerge a antitese cosmica
do rei, “o povo que ri”. Ainda assim, essa comparacao poderia ser de pouco
interesse, se ndao fosse por outra reivindicacdo que podemos fazer. Espero
poder demonstrar, de forma necessariamente sumaria, que 0 conceito
antropologico de cultura ndo é exposto da maneira mais util pelo modelo
saussuriano, isto €, como um conjunto estatico de oposicOes e
correspondéncias simbolicas. Em sua representacdao mais poderosa e global a
estrutura € processual, um desenvolvimento dinamico das categorias e de
suas relacoes resultando em um sistema mundial de geracdo e de
regeneracdo. Enquanto programa do processo de vida cultural, o sistema tem
uma diacronia interna, que €, por si mesma, temporal e mutante. A estrutura é
a vida cultural das formas elementares. Exatamente porque essa diacronia é
estrutural e repetitiva, é possivel seu dialogo com o tempo histérico enquanto
projeto cosmoldgico que abarca o evento contingente.

As dimensoes politicas da estrutura em questao, a ideologia de dominacao
externa e de usurpacdo politica, sdo bem conhecidas dos estudos
antropologicos de estados arcaicos e de protoestados. Os célebres trabalhos
de Sir James Frazer e de A.M. Hocart sobre a soberania divina documentam
uma ampla distribuicao mundial do mesmo esquema basico de poder, das
ilhas Fiji as Américas, através da fndia a0 mundo cléssico (Frazer, 1905,
1911-15; Hocart, 1969 [1927], 1970 [1936]). Luc de Heusch (1958, 1962,
1972) sintetizou de forma brilhante a sua descricdo para muitas partes da
Africa. Ele se utiliza dos estudos de Dumézil para certos conceitos
descritivos e Dumézil por sua vez encontra certos aspectos fundamentais da
soberania repetidos na Polinésia, em Daomé e no México pré-hispanico,
assim como na antiga Irlanda, na fndia, na Pérsia e na Escandinavia. “Nem é
entre os indo-europeus”, escreve Dumézil, “que esses fatos estdao mais claros
ou mais completos.” Para estuda-los do “ponto de vista da sociologia geral”,
seria melhor voltar o olhar para os polinésios ou para os indios do noroeste da
América do Norte, e o melhor comentario sobre a ascensao do antigo rei
hindu Prthu “talvez seja fornecido pelas cenas que, apenas recentemente,
marcaram a sucessao do soberano, nas ilhas Fiji” (Dumézil, 1949:41-42).5



Adotando-se o ponto de vista da sociologia geral, em todas as civilizacoes
acima mencionadas, basicamente compostas de parentela, de diversas
linhagens e de clds, o governante é visto como estando ndao somente acima da
sociedade, mas também além dela. Enquanto ele esta além dela em termos
morais, ele também vem do além e o seu advento é uma espécie de terrivel
epifania. E um fato notavelmente comum que os grandes chefes e reis da
sociedade politica nao fazem parte da populacao que governam. De acordo
com as teorias locais de origem, trata-se de estranhos, do mesmo modo como
os feitos draconianos pelos quais chegam ao poder sdo estranhos a conduta de
“pessoas reais” ou verdadeiros “filhos da terra”. E assim que diversos povos
polinésios se expressam. Qs reis-estrangeiros consequentemente serao
abarcados pelos nativos, ao ponto de suas soberanias serem sempre
problematicas e de suas vidas estarem sempre em perigo. Porém, sao
justamente fatos como esses que motivam uma teoria naturalistica da
dominacdo. O rei, por ser de sua propria natureza exterior a cultura
doméstica, aparece em seu interior como uma forca natural. Ele irrompe
sobre uma cena pastoral de fugacidade pacifica e relativa igualdade que, no
futuro, podera vir a ser lembrada nostalgicamente como a idade de ouro.
Esses governantes, tipicamente, ndo surgem do mesmo barro que a populacao
local: eles vém dos céus ou — como é muito comum — de outra etnia. Seja
como for, a realeza € o estrangeiro.

Os fiji muitas vezes reclamam que o seu chefe dominante é um kai tani,
uma “pessoa diferente” ou “estrangeira” na terra; ou pode ser
alternativamente um vulagi, um “hdéspede”. Hocart da também outra
interpretacdo a esse termo, o significado de “deus celeste”. “‘Os deuses
vieram do além-mar’”, contou um nativo de Lau a Hocart, “‘é assim em
todos os paises de Fiji’” (Hocart, 1929:129). Em versao muito condensada,
tem-se a seguir o tipico mito de origem fiji para o cla governante (mataqali):

Um tubardo faz amizade com um forasteiro, bonito e de pele clara, vitima
de um acidente no mar, e o leva para terra, na costa sul de Viti Levu. O
estrangeiro perambula até o interior, onde é acolhido por um chefe local e
acaba por se casar com a filha dele. Dessa unido é que surge a linha de
chefes dominantes Noikoro, sendo o narrador da estéria o décimo
descendente da linha. Ele e seus companheiros de cla sdao chamados de “Os
Tubardes” (Na Qio) (Brewster, MS).



Tudo acontece como no provérbio havaiano: “O chefe é um tubardao que
caminha sobre a terra” (Handy e Pukui, 1972:199). Luc de Heusch cita Saint
Just no sentido de que “entre o povo e o rei ndo pode haver relacao natural”.
Entretanto, esta ideia ndo era inteiramente revolucionaria. Muitos povos
haviam concluido, e ja ha muito tempo, que o poder ndo é inerente a
humanidade. S6 pode vir de outro lugar, externo a comunidade e as relacoes
humanas. Nesse sentido classico, o poder é um barbaro. Ele €é tipicamente
fundado em um ato de barbarismo — assassinato, incesto ou ambos. Heusch
chama a isso de “a proeza”, um feito associado de forma mitica com o
ancestral da dinastia e recriado com frequéncia quando da instalacdao de cada
sucessor. FEssa violéncia original, por ser a propria negacao do
comportamento entre parentes, € o complemento a teoria de Clastres — assim
como as de seus ilustres antecessores que também fizeram grande caso dos
principios conflitantes de Estado e Sociedade Civil, Gemeinschaft e
Gesellschaft ou Civitas e Societas. O poder se revela e se define como a
ruptura da ordem moral da populacdo, e precisamente como o maior dos
crimes contra o parentesco: fratricidio, parricidio, a unido de mae com filho,
pai com filha, ou irmdo com irma.

Falando ainda de um ponto de vista mais geral, ndo importa que essa
proeza seja “meramente simbolica”, porque nao deixa de ser simbdlica
mesmo sendo “real”. Em algumas versoes da lenda, Romulo mata Remo por
passar sobre o sulco que havia tracado na (Mae) terra, desse modo
demarcando o local das muralhas da futura Roma. O rei da Africa Oriental
realiza as mesmas associacOes homicidas/sexuais quando, apds vencer uma
guerra fratricida de sucessao, ele copula com sua meia-irma. Zeus nao havia
feito menos com seu pai Cronos e sua irma Hera, mas ao mesmo tempo tinha
o exemplo de Cronos para seguir. A dinastia havaiana de chefes sagrados
inicia-se com o incesto lendario de pai com filha e termina em tempos
histéricos com o sacrificio do rei Kiwala’o por seu irmao (classificatério)
Kamehameha, que entdo se casa com a filha de sua vitima.s E como Edipo,
seja mito ou complexo, tem novamente a mesma estrutura, talvez nao seja
necessario falar-se mais sobre como o poder dos signos funciona como os
signos do poder.

Mais importante é notar que o poder ndo € aqui representado como uma
condicdo social intrinseca. E uma usurpacdo com o sentido duplo de tomada
por forca do poder e a negacdo soberana da ordem moral prevalecente. Em
vez de uma sucessao normal, a usurpa¢do é em si mesma o principio da
legitimidade. Hocart demonstrou que os rituais de coroacdao do rei ou do



chefe supremo celebram a sua vitoria sobre seu antecessor. O herdeiro a
soberania havaiana, se ndo tiver realmente sacrificado o finado governante,
sera o suspeito (ou algum de seus auxiliares) de o ter envenenado. Seguem-se
as cenas de caos ritual (descritas no Cap. 2) quando o mundo se desfaz ou é
invertido em seus aspectos significativos, até que o novo rei retorne para
restabelecer os tabus — isto é, a ordem moral.

Tais facanhas miticas e disturbios sociais sao comuns aos primordios de
dinastias e as sucessivas investiduras dos reis divinos. Podemos interpretar
brevemente o seu significado, como algo assim: o rei, para mostrar sua
capacidade de colocar ordem na sociedade, tem que, em primeiro lugar,
reproduzir uma desordem original. ApoOs ter cometido suas acoes
monstruosas contra a sociedade, e provar dessa forma que é mais forte do que
ela, o governante entdo procede a retirada do sistema do caos. A ascensao do
rei recapitula a constituicdo primeira da vida social e recria, desse modo, o0
universo. O rei faz seu advento como um deus, o simbolismo dos rituais de
instalacdo é cosmolégico. Dai a equacgdo frazeriana entre a vida do rei, o
bem-estar da sociedade e a harmonia das forcas cosmicas.

Cientistas sociais frequentemente veem em tudo isso uma mistificacdo do
poder, formulada pelos interesses dominantes. No entanto, enquanto
“ideologia dominante” esta visdo é, no minimo, equivocada, ja que, no caso
do capitdo Cook ou em outros analogos antropolégicos como o do sacerdote
de Nemi, essa ideologia também autoriza as pessoas a “sentarem-se no chao e
contarem ftristes estorias das mortes dos reis”. Falar de uma ideologia
motivada por interesses € em primeiro lugar empobrecer de forma muito
triste a descricdo desses fatos. Trata-se menos de racionalizacao de poder do
que da representacdao de um esquema geral de vida social: uma “estrutura
reprodutiva” total, que inclua as relacbes complementares e antitéticas entre
rei e povo, deus e homem, homem e mulher, estrangeiro e nativo, guerra e
paz, firmamento e terra.

O politico aparece aqui como um aspecto do cosmologico: a expressao
como batalha humana de transformacGes entre vida e morte que sao
universais. O politico, porém, ndo é o mero reflexo do natural, como pensava
Frazer. Nem tampouco é o reverso, a morte (ou a pseudomorte) do rei uma
catarse politica nas vestes de uma ideologia cosmica, como pretende a teoria
funcionalista. Nem é o sistema caracterizado da forma mais adequada pelas
nocOes estruturalistas familiares de haver transposicdo entre os codigos
paralelos de cultura e natureza. Se o esquema polinésio é diferente do
chamado “totemismo”, como alega Lévi-Strauss, por causa da continuidade



genealogica (ou consubstancialidade) entre “sobrenatural”, “natural” e seres
humanos, entdo esse é um sistema universal de homologias diferenciais e nao
de diferencas homologas. O esquema enfatiza as diversas relacoes de
descendéncia entre fendmenos ancestrais “naturais”, e as diferencia pelos
mesmos meios — dai haver as semelhancas residuais com o “totemismo”.
Segue-se dai que as relacOes logicas entre os varios planos do cosmo nao sao
simplesmente metaféricas, nem mesmo meramente metonimicas. As relacoes
sao de sinédoque: um sistema ancestral de classes formais (ver Cap. 1).
Proporcoes tais como rei : povo :: firmamento : terra sao proposicoes sobre a
natureza das coisas, uma verdadeira ontologia.

Levemos a sério a sugestdo feita por Dumézil de que os rituais de
instauracdo do chefe fiji podem servir de pista para o sistema indo-europeu.
Frazer ja havia colocado certos termos para essa comparacao. As lendas dos
reis latinos, desde Romulo até Tarquinio II, assim como as dos gregos desde
Tantalo e Pélops até Agamémnon, mostram similaridades consistentes
relativas a filosofia de governo. O rei é um estrangeiro, frequentemente um
principe guerreiro imigrante cujo pai € um deus ou um rei em sua terra nativa.
Mas, exilado por seu proprio amor ao poder, ou banido por assassinato, o
hero6i é incapaz de la ser bem-sucedido. Em vez disso, toma o poder em outra
parte e através de uma mulher: princesa nativa, que ele consegue por uma
proeza milagrosa que envolve facanhas de forca, artificio, estupro, habilidade
atlética e/ou o assassinato de seu antecessor. O heroico genro, vindo de terras
estrangeiras, demonstra seus dons divinos, obtém a filha da terra e herda a
metade do reino ou mais (cf. Préaux, 1962). Antes de ser um conto de fadas
essa era a teoria da sociedade.

Da mesma forma, antes de Rémulo, nos primérdios dos romanos, veio
Eneias, o troiano, que foi combatido por nativos armados sob o comando do
rei Latino. Livy (Hist. Rome I, 1) nos da duas versdes do que aconteceu
depois, uma bélica e a outra pacifica, porém as duas terminam por Eneias
unir-se a Lavinia, filha do rei Latino, e a unificacdo de estrangeiros e nativos
sob o rei imigrante. Na versao de Dioniso de Halicarnasso, o pacto original
fora um acordo entre os respectivos deuses. Os latinos nativos deram terras
aos troianos em troca de auxilio na guerra. Cada partido contribuiu, portanto,
com uma parte de sua natureza essencial e juntos puderam formar um todo
viavel. Mas, como a natureza € a riqueza reprodutiva, no plano matrimonial a
troca fundadora é assimétrica: a populacdo local é de doadores de mulheres.
Os dois reis, para darem o exemplo,



uniram a exceléncia das duas racas, a nativa e a estrangeira, pelos lacos do
matrimonio. Latino deu sua filha Lavinia a Eneias. E, assim, o resto do
povo concebeu o mesmo desejo de seus reis e, combinando em muito
pouco tempo seus costumes, suas leis e cerimonias religiosas, formando
lacos através de intercasamentos e misturando-se uns aos outros nas
guerras que combatiam juntos e, designando-se pelo nome comum de
latinos, como o rei dos habitantes do local, eles se relacionaram tao
firmemente com seu passado que nenhum lapso de tempo os separou
(Dion. Halic. Rom. Antig. 1, 60).

Por outro lado, a dadiva de Latino da mulher Lavinia implicou uma
endogamia local e envolveu os povos unidos em uma guerra com os rutulos.
Os rdtulos foram levados a rebelido por Tirreno (na histéria de Dioniso,
Turno na Eneida), pretendente rejeitado de Lavinia, que era sobrinho da
mulher de Latino, Amita, cujo proprio nome sugere que o0 que esta em
questdo é um casamento frustrado de filha da irma do pai, ou seja, uma forma
de casamento que resultaria em troca reciproca. Os tomadores de mulheres de
uma geracao tornam-se os doadores da seguinte. Este episodio, como um
todo, codifica uma transformacdo da reciprocidade nativa entre rei e povo
para um fluxo hierarquico de mulheres a favor do rei-estrangeiro.

Vejamos, também, a adocdo do nome nativo de “latinos” como a
denominacdo de um povo agora unificado. Esse é igualmente um uso comum
em Fiji. Nos diversos niveis estruturais do cla (mataqali) a aldeia, a terra
(vanua) e o conjunto confederado de chefias de dominios (matanitu), o grupo
como um todo € designado pelo nome do segmento nativo local e
subordinado: esta é a origem de “Tubou”, a aldeia capital de Lau (sendo esse
mesmo 0 nome dado as ilhas mais longinquas do dominio), ou de
“Cakaudrove” e “Verata”. O mesmo acontece com os titulos cerimoniais dos
chefes dominantes (“Burebasaga” em Rewa, “Matanikutu” em Naitasiri etc.).
Trata-se de um tipo de regra de marcacdo inversa que faz do termo social
inferior o conceito genérico da totalidade. Essa classificacdo expressa
claramente o cerceamento do rei e as contradicoes de sua soberania. A terra
“pertence” ao “povo verdadeiro” (tamata dina), assim como ele realmente
pertence ao lugar, relacoes essas captadas perfeitamente pelo termo fiji, i
taukei, que tem duas traducOes alternativas: os “donos” e os “ocupantes
nativos”.



Voltando aos latinos, Romulo, filho da mulher sagrada (vestal) de Alba
com Marte, o deus da guerra, fundaria Roma com base no modelo da invasao
troiana original. Romulo e Remo haviam sido expulsos por Numitor, o rei de
Alba e seu avd materno, que, aproveitando o ensejo, expulsou também, com
estes dois, seus suditos rebeldes. Os gémeos tinham “um amor antissocial
pelo poder” (Dion. Halic, Rom. Antiq. 1, 85) e quando dividiram o grupo em
dois, com o objetivo de estimular a rivalidade, aconteceu a famosa discordia
cujo desfecho foi fatal para Remo. Esse fracasso do dualismo — que nem
complementar era — seria a razdo da estrutura tripartite que acaba por
caracterizar Roma fundada por Romulo.

Criado como um rustico pastor e lider de um bando de jovens ladrdes,
assassino de seu proprio irmdao, Romulo acaba por estabelecer sua cidade
através de um ardil, um festival agricola, que atrai os sabinos nativos,
moradores campesinos (na verdade montanheses), e rapta as filhas deles. Na
guerra que se segue, 0s romanos sao quase vencidos pela traicdo de uma
mulher, Tarpeia, cujo amor por riquezas permite aos sabinos tomarem a
cidadela. (As riquezas sao a contrapartida economica dos poderes de
crescimento e fertilidade agricola e, portanto, indicativas, como observa
Dumézil, do lado feminino.) R6mulo impede a retirada de seus homens e
forca um empate, gracas a milagrosa intervencao de Jupiter. As sabinas, entdao
filhas de um dos exércitos e esposas do outro, intervém e efetuam uma
reconciliacdo. Plutarco (Lives, Romulo) significa o termo sintético produzido
por sua conjuncao, feita através de uma loégica combinatéria mais poderosa
do que a troca complementar que havia unido troianos e latinos. Os romanos
adotam a armadura, isto é, as técnicas militares dos sabinos nativos; e os
sabinos, os nomes dos meses romanos, ou seja, o calendario/agricola
cerimonial dos guerreiros invasores. Acima de tudo os romanos conseguiram
meios para sua propria reproducdao nas mulheres sabinas e seus dotes de
casamento, e assim todos viveram felizes para sempre na Cidade Eterna.

Havera mais permutacOes estruturais necessarias para garantir essa
imortalidade. Estas, porém, serdo melhor discutidas apds compararmos
algumas daquelas cenas, as quais Dumézil fez alusdao, que “apenas
recentemente marcaram a sucessao do soberano nas ilhas Fiji”. O que
Dumézil tinha em mente era a descricio de Hocart das cerimonias de
instalacdo de Lau e Bau (veibuli) e aqui me baseio, igualmente, nesses relatos
e em outros sobre ritos comparaveis de Fiji oriental. A investidura do Tui
Nayau como governante de Lau é a nossa melhor fonte até o momento,
gracas a atencdo dada as formas tradicionais durante a mais recente



cerimoOnia, em julho de 1969. Essa cerimonia sera o ponto focal da discussao
que se segue.”

Deixo de lado a instalacdao preliminar do chefe como o Tui Nayau, na ilha
de Nayau, ndo deixando, no entanto, de levar em conta seu significado. A
investidura seguinte do Tui Nayau como chefe supremo de Lau esta pautada
conscientemente na lenda de uma odisseia primordial, que levou ao poder em
Lakeba, a ilha principal do grupo Lau, o ancestral a quem pertencia o titulo.
O chefe aparece em Lakeba vindo do mar, enquanto estrangeiro na terra
nova. Quando desembarca na aldeia capital de Tubou, de imediato € levado a
casa da chefia (vale levu) e, no dia seguinte, a area cerimonial central (rara)
da ilha. Nos dois estagios de sua progressao, o pretendente é conduzido pelos
chefes locais dos nativos ao longo de um caminho coberto com um tecido
feito de casca de arvore.s8 Em Lau, esse tecido de casca de arvore é, por
prescricdo, considerado como sendo de origem estrangeira, o tecido de casca
de arvore de Tanga. Depois, quando da cerimonia do kava, o principal ritual
da investidura, um nativo ira amarrar um pedaco de tapa branca de Fiji em
torno do braco do chefe supremo. A sequéncia de tecidos de casca de arvore,
juntamente com a sequéncia de movimentos até a area cerimonial, recapitula
as passagens correlatas lendarias do Tui Nayau, do estrangeiro para o
doméstico, do mar para a terra e da periferia para o centro. O tecido de casca
de arvore de Fiji, que captura no final o chefe, representa sua prépria captura
daquela terra: na sua instalacdo, dizem que ele tem agora a posse do “tecido
de casca da terra” (masi ni vanua).

Assim, vemos que esse tecido de casca de arvore tem um significado mais
profundo. Em sua utilizacdo ritual mais geral, serve como “o caminho do
deus”. Pendurado nas vigas da parte posterior, a parte mais sagrada do
templo, representa ele a avenida de descida do deus para sua incorporacao
pelo sacerdote. O sacerdote, por sua vez, € um representante da — e em certas
areas ele é o malosivo, o chefe original e deposto — populacao local, aqueles
que em Fiji sdo chamados de os “donos” (i tankei) ou de a “terra” (na vanua),
em contraste com os imigrantes, tais como o chefe que vem do mar. O rei-
estrangeiro € em si um triunfante guerreiro e um canibal, o que seria igual a
dizer que é um deus vindo a terra. A instauracdo representa a transposicao
das cerimonias sagradas do templo a um outro cédigo. Em Lau como em
Moala, os lideres dos antigos grupos de sacerdotes (mataqali) tém o papel
central de acompanhar o pretendente através da area cerimonial e de
celebrarem a instalacdao kava. E o Tui Nayau, a quem acompanham ao trono
de Lau, é o sucessor dos parricidas. A lenda conta, com sangrentas proezas, a



origem do titulo: o assassinio de um irmdao mais mogo pelo filho do mais
velho, seguido de uma vinganca igualmente cruel do filho do mais moco
sobre 0 assassino e seu pai.?

Ha ainda mais significados para o tecido de casca de arvore: ele da acesso
ao chefe/deus e expressa sua soberania. Esse tecido é o bem feminino
preeminente (i yau) em Fiji. E o produto mais importante da troca cerimonial
(solevu). A ascensao do chefe é mediada pelo objeto que marcadamente
significa a mulher. O mesmo se repetira, como veremos, no climax de tom de
epifania, quando o governante bebe “o kava da terra”. Se o chefe entdo possui
“o tecido de casca da terra”, é porque se apoderou dos poderes de reproducao
da ilha.

Assim como o antigo rei indo-europeu é o genro magico, o governante de
Fiji é o sobrinho sagrado, descendente de um filho de irma nativa (vasu i
taukei). Essa relacao fundadora — ja mencionada na estéria dos chefes
tubarbes de Noikoro — é geral aos mitos e a genealogia de Fiji. A
transferéncia original do poder ao principe imigrante é marcada pela cessdao
de uma mulher nativa de alta posicao. De forma semelhante, quando um
grupo de Fiji € derrotado em guerra, sua submissao € assinalada pela dadiva
de uma cesta de terra (a terra): e das filhas de seus chefes. A linhagem dos
chefes conquistadores torna-se a dos filhos de irmas do povo dominado.

“Todos os clas de chefia em Fiji”, escreve Rokowaga, brilhante etnografo
autoctone, “sao de ancestralidade feminina” (ko ira kece na mataqali Turaga
e Viti, era sa vu yalewa). Portanto, sdao a “mao da festa” (liga ni magiti), isto
é, doadores de banquete, pois foi a ancestral quem cozinhou a comida (baleta
nona dau vakasaga kakana na vu yalewa). Nesse contexto, a oposicao de
genero € feita em relacdo aos suditos nativos: estes sdo da linha masculina
“mado de taco” (liga ni wau), isto é, os guerreiros guardides do chefe
(Rokowaga s.d.: 63; cf Hocart, 1929:236). Dai o uso que durante longo
tempo intrigou Hocart, o de que a nobreza de Fiji é o “chefe crianca” (gone
turaga), enquanto os donos nativos sao os ancidos (gase). A relacdo é aquela
de progénie para ancestral, do modo como fora estabelecido pela dadiva da
mulher. Reparem como, no entanto, ha uma outra mensagem, pois os chefes
imigrantes poderiam ser concebidos, mesmo no idioma de Fiji, como os
tomadores de mulheres em relacao aos doadores autoctones de mulheres ou o
“lado do homem” em relacdao ao “lado da mulher” nativo. Tudo se passa
como se o0 ponto de vista do povo fosse o ponto arquimediano do universo
cultural.



Mas, entdo, em termos de Fiji, o povo tera que dizer: “O chefe é o0 nosso
deus” (Hocart 1970 [1936]:61; 1912:447; Rabuka, 1911:156). Pois como ja
foi visto (Cap. 2), o filho da irma tem o paradigmatico privilégio ritual de
tomar as oferendas feitas ao deus do povo do irmao da mae (Hocart, 1915). O
sobrinho uterino assume o papel do deus: daquele que consome as oferendas.
Ele é “sangue sagrado” (dra tabu), como dizem os habitantes de Moala. Da
mesma maneira que o chefe dominante é o usurpador daquela terra, por sua
aquisicao da princesa nativa, sua linhagem usurpa a posicdo do deus da
populacdo. O ancestral dinastico casa-se com a terra, e 0s seus descendentes
(em Bau, por exemplo) aparecem entre as pessoas como “deuses humanos”
(kalou tamata).

Assim, temos a dualidade distintiva da divindade em Fiji tradicional, que
consiste por um lado dos antigos deuses invisiveis da terra e, por outro, de
suas manifestacoes visiveis nos chefes vivos. O pantedo nao é o reflexo direto
do poder temporal, como seria em um culto de ancestrais segmentar. Pois os
grandes deuses, aqueles que governam os destinos da coletividade,
particularmente os principais deuses da guerra, ndao eram ancestrais em linha
direta dos chefes dominantes. Eram, ao contrario, espiritos dos chefes
originais e/ou as fontes (vii) das linhagens autoctones. Os deuses maiores
pertenciam a populacdo nativa ou aos governantes depostos, que, de acordo
com esse fato, eram seus sacerdotes. As divindades nativas se tornavam
manifestas durante o culto, entrando (curuma) no sacerdote. Porém, por outro
lado e de modo continuo, estavam presentes visivelmente no chefe
governante que, por ser o sobrinho uterino dos adoradores, os havia
substituido nesse mundo. O chefe supremo de Tokatoa, dando os nomes dos
deuses dos diversos templos, disse a Hocart: “Todos esses sdao 0s meus
nomes”.

A divindade do chefe ndo significava meramente um privilégio ocasional e
ritual. Documentos datando do inicio do século XIX relatam que as imensas
quantidades de bens e comidas trazidas de outras terras para a troca ritual
(solevu) eram oferecidas ndao as pessoas, mas aos deuses dos recipientes
(Diarios de Hunt: 11 fev. 1840; Lyth Tongan and Feejeean Reminescences,
1:84-86). Quase tudo aquilo que chamariamos de “comércio” ou de “tributo”
era, naquele tempo, sacrificio. Se, entao, esses bens coubessem ao chefe de
mais alta posicdo, era exatamente por seu direito divino enquanto filho da
irma, direito esse estabelecido através da transferéncia primordial da mulher.
Somos levados a lembrar a maxima de Hocart: “Nao ha religido em Fiji,



somente um sistema que na Europa seria dividido entre religido e comércio”
(1970 [1936]:256).

Também relevante é a observacdo feita pelo irmdao Hazelwood, “seus
deuses sdo canibais iguais a eles”, ja que a aquisicao inicial da mulher pelo
rei-estrangeiro € uma forma de consumo social (Erskine, 1967 [1853]:247).
Os nativos de Fiji, de maneira igual a muitos outros povos, equacionam a
posse sexual com consumir a mulher.1o O chefe, divino e feroz canibal do
exterior, come a terra, sob a forma transposta e benigna do casamento.!
Assim como Rémulo fundou seu reino pela captura das sabinas, o governante
de Fiji, também um terrivel guerreiro de descendéncia divina, consegue a sua
soberania quando toma as virtudes femininas (reprodutivas) da terra. Para o
chefe/deus entdao, cabem as oferendas dos primeiros frutos (i sevu) feitas pelo
povo — um termo que serve também para a prestacdo cerimonial do Kava (i
sevusevu).

Notem que em todas essas genealogias, nesses mitos e ritos, sejam eles
polinésios ou indo-europeus, estamos tratando com categorias culturais.
Mesmo abstratas, sdo conceitos fundamentais representados nas pessoas. As
supostas acoes dessas revelam as relacOes corretas entre as categorias,
enquanto processo de sua organizacao e combinacao. Antropologos chamam
a isto de “estrutura”, porém esse termo nao deveria ser pensado como um
esquema sincronico de contrastes e de correspondéncias — por exemplo, o
chefe esta para o povo como o estrangeiro esta para o nativo, o mar esta para
a terra como os tomadores de mulheres estdo para os doadores etc. Assim
como o tempo e a sequéncia sdo fundamentais para contar um mito ou
executar um rito, a estrutura também é um desenvolvimento produtivo das
categorias e de suas relacoes. No evento sdao produzidos termos novos e
sintéticos e as categorias elementares mudam seus valores. A vida da
sociedade, de uma maneira abstrata, € gerada através da combinacao de
qualidades opostas, porém complementares, cada uma incompleta sem a
outra. E por isso que a metafora do masculino e feminino tem um papel tdo
privilegiado. O imigrante soberano é um macho feroz: jovem guerreiro viril e
penetrante vindo do exterior. Grande criador e procriador, é frequentemente
associado aos céus e ao sol (ver Cap. 1). Os nativos sao, em um primeiro
momento, “o lado da mulher”. Sdo associados aos poderes da terra e do
subterraneo, ao crescimento e as acOes pacificas da agricultura. Portanto,
como os sabinos, estdo associados a riqueza (opes); ou, de um modo mais
geral, aquilo que nutre a semente divina e a transforma em substancia social.
O subterraneo é o lugar da morte, assim como é fonte telirica de subsisténcia



da vida, e o poder masculino nao pode fruir ou ter efeito até que seja
abarcado pelo da mulher, dai a razao desse poder ambiguo da mulher. O
tecido de casca de arvore de Fiji, bem feminino, que fornece o caminho para
0 deus, também € utilizado no cotidiano como tanga, ocultando,
culturalizando, o sitio primario do poder masculino. Existe uma contradigado
latente na apropriacao feita pelo chefe do “tecido de casca da terra”. Como
Hocart diz, o tecido de casca é usado para “pegar” o espirito (1929:237).
Dumézil, referindo-se aos conceitos indo-europeus, da nomes as forcas
opostas que estdao em jogo: celeritas e gravitas, e esses termos latinos cabem
perfeitamente no caso de Fiji. Celeritas refere-se a violéncia juvenil, ativa,
desordeira, magica e criativa dos principes conquistadores; e gravitas, as
venerandas disposicOes, calmas, judiciosas, sacerdotais, pacificas e
produtivas de um povo estabelecido. No momento inicial de sua combinacao,
celeritas prevalece sobre gravitas, isto €, quando 0s invasores capturam 0S
poderes reprodutivos da terra para fundarem seu reino. Mas essa mesma
violéncia criativa que institui a sociedade seria perigosamente impropria para
constitui-la. Esses dois termos combinados produzem um terceiro, o poder
soberano, ou seja, uma juncdo das funcoes de guerra e de paz, rei e sacerdote,
vontade e lei.

Essa dualidade da soberania é uma condicao “da sociologia geral” de todos
esses reinos, sejam polinésios ou indo-europeus. O soberano pode governar a
sociedade, o que vem a ser a mediacdo de suas partes antitéticas, pois o poder
soberano em si mesmo partilha a natureza da oposicdao, combinando em si a
antitese elementar. O chefe de Fiji é ambos; o macho invasor e, enquanto
filho da irma, é o lado feminino da linhagem nativa. Notério canibal cuja ira
(cudru) é sempre temida, ele esta, por outro lado, imobilizado: ele “apenas
senta”, como dizem os fiji — isto é, fica em casa, como uma mulher — “e lhe
trazem as coisas”. De fato, as funcdes do chefe dominante sdo transmitidas,
assim que possivel, a um jovem herdeiro, um filho seu cujas facanhas
efeminilizadoras de assassinatos e viagens sdo prescricdes culturais. Em vez,
ou além disso, os poderes de celeritas e gravitas da soberania estdo divididos
entre a linha sénior e junior da descendéncia dos chefes, porém nao é tanto
para a organizacdo da chefia que quero chamar a atencdo. Essa determinacao
da soberania é mais do que uma dualidade, é uma ambiguidade nunca
resolvida, e transforma-se em um destino historico.

Aparece como uma oposicdao complementar e ciclica das duas naturezas da
soberania. Acima e além da sociedade e, portanto, em contraposicao a
mesma, O rei também a incorpora e representa o bem-estar geral. Por esse



motivo existem certas permutacOes entre os modos celeritas e gravitas de
soberania, como nas tradicdes reais romanas, onde as duas formas se
intercambiam em uma estrutura diacronica de longo prazo. Romulo, por
exemplo, inicialmente partilha o poder com Tacio, o rei sabino. Apesar de
provavelmente té-lo assassinado, Romulo também desaparece sem deixar
herdeiros nem heranca, salvo sua apoteose, e é sucedido por Numa, um
sensato sabino. Porém, seu desaparecimento e apoteose ja sao indicativos de
certas contradicoes. Em uma das versdes, Romulo é vitima de um sacrificio
que ele mesmo ofereceu no altar de Marte. Icado misteriosamente aos céus no
momento do sacrificio, ele torna-se o deus Quirino, deus da ralé, ndo dos reis.
Logo veremos como o chefe polinésio primordial é sua propria vitima
sacrificial e o deus perdido de seu povo. Seja como for, Numa, o sucessor
sabino de Romulo, da a paz a Roma, fundando o sacerdocio e o culto,
instrumentos em direcdo a ordem civil. As reformas por ele realizadas
representam o interesse mais geral da populacao que ele, por pertencer a um
povo autéctone, esta disposto a encarnar. De agora em diante, a soberania
latina alternara entre os dois polos de celeritas e gravitas, reis magicos da
guerra e reis religiosos da paz.

Mas essa alternancia entre os polos opostos de Estado e Sociedade é
apenas um dos muitos ciclos desse tipo, colocados em diversas dimensoes
temporais. Em um dos ciclos de duragao mais curta, a cada ano o reinado de
Jupiter é interrompido por uma saturnalia popular, durante a qual toda a
ordem € suspensa.’? Na Saturnalia, na Lupercalia, em seus sucessores
carnavalescos e nos festivais anuais analogos dos reinos tradicionais, em toda
parte, aparece mais uma permutacao da estrutura original. Nesse momento de
renascimento cosmico e social, celeritas e gravitas mudam de lugar: o povo
se torna o partido da desordem e a celebracdo de sua comunidade vem a ser
aquilo que é chamado de um ritual de rebelido (Gluckman, 1963). Um
festival das ordens mais baixas é entdo a celebracdo “dos baixos estratos
materializados em corpo”, como é chamado por Bakhtin — precisamente
aquilo que chamamos de “mundano”. A inversao é combinada com subversao
e, até mesmo, com perversao, em cenas de licenciosidade geral, de folia e de
intercambio de papéis. Escravo e senhor se tornam iguais e, talvez, até
invertam suas posicoes. O rei é posto em fuga (regifugium) ou é morto
ritualmente. No célebre caso antropolégico das cerimonias incwala dos
swazi, sua capital é saqueada e ele é marcado por insultos sagrados como
inimigo do povo. Em partes da Europa e na Polinésia, assim como na Africa



e no Oriente Préximo, o governante é substituido por um rei farsesco ou pelo
deus deposto do povo, que recupera a rainha da terra e preside a folia.3

No Makahiki (“Ano”), a cerimonia anual desse tipo no Havai, o deus
perdido-rei lendario retorna para novamente tomar posse de sua terra.
Circulando através das ilhas para coletar as oferendas do povo, ele deixa em
seu rastro cenas de batalhas simuladas e de celebracdao popular. Ao término
dessas etapas, os havaianos realizam a sua versao das cerimoOnias de
instauracao de Fiji. O rei vem do mar ao encontro dos atendentes do deus do
povo, que arremessam lancas e uma delas é levada de forma simbdlica a
atingir seu alvo. O rei, assassinado desse modo pelo deus, entra no templo
para oferecer sacrificios e acolher o deus na “terra de nés dois”. Porém, o
momento da morte do rei é também o momento de sua reascensao e, no final,
quem sera sacrificado é o deus. Da mesma forma que o rei provisério do
carnaval finalmente sera executado, a imagem do deus que retorna é, logo em
seguida, desmantelada, amarrada e ocultada, em um rito presidido pelo duplo
cerimonial do rei (ou deus-humano), que tem como um de seus titulos “A
Morte Esta Proxima”. E, entdo, o verdadeiro usurpador, o rei constituido,
reassume sua faina habitual de sacrificios humanos (Valeri: no prelo).

Esse ritual produz outra articulacdo curiosa com a historia europeia, na
morte do capitdo Cook, a quem os havaianos identificaram como Lona, o
deus perdido/rei. Os detalhes do evento estdo no proximo capitulo e aqui
devemos nos contentar com uma breve sinopse. A primeira visita de Cook a
Kaua’i em janeiro de 1778 coincidiu justamente com os meses tradicionais do
rito do Ano-Novo (Makahiki) e Cook retornaria as ilhas mais tarde, no
mesmo ano, quase no recomeco das cerimonias de Makahiki. Dessa vez ele
chegou a costa norte de Maui e procedeu a circum-navegacao da ilha do
Hawai’i na direcdo prescrita da procissao anual de Lono, para aportar
finalmente na baia de Kealakekua, onde comeca e termina o circuito de Lono.
Sua partida foi no inicio de fevereiro de 1779, quase na data precisa do
término das cerimonias. Porém, quando partiu para Kahiki o Resolution teve
um mastro quebrado e Cook cometeu a falta ritual de voltar inesperada e
inexplicavelmente. O Grande Navegador estava agora hors catégorie,
perigosa condicdao como nos ensinaram Leach e Douglas, e dentro de poucos
dias estaria realmente morto, apesar de certos sacerdotes de Lono terem
perguntado quando voltaria. Foi um falecimento ritual: centenas de
havaianos, entre eles muitos chefes, se empurravam em torno do deus caido
para desempenharem um papel em sua morte (cf. Sahlins, 1981). Mas, muitos
reis de estados tradicionais fizeram destinos semelhantes. Hocart, citando um



nobre de Lau, diz que “foram poucos os chefes supremos a ndo serem
assassinados” (1929:158).14

Quanta infinita paz de coracdo

Perdem os reis, e gozam os homens!...
Que tipo de deus és tu, que sofres mais
De dores mortais do que teus adoradores?

(Shakespeare, Henrique V)

A soberania jamais se livra das ambiguidades de sua posicdo. Para o
governante de Fiji, isso tudo poderia ter estado presente no momento de sua
instauracao, quando a Sociedade tomou alguns cuidados para se proteger do
Estado. De fato, durante os rituais de instauracdo, o chefe é investido com o
“governo” ou a “autoridade” (lewa) da terra, mas a terra em si nao lhe é dada.
O solo (gele) é identificado de forma especifica com seus “donos” (i taukei)
nativos e esse € um vinculo que nao pode ser anulado. Dai a afirmativa
comum de que tradicionalmente (ou antes da Comissao de Terras) o cla de
chefia ndo possuia terras, a nao ser aquelas que fossem recebidas a titulo
provisorio dos donos autoctones, isto €, sob a forma de dote de casamento do
povo original ou de legado como filho de sua irma (Hocart, 1929:97, 98;
1950:88; HF:441; Conselho de Chefes, 1881:55). O chefe governante nao
tem controle algum sobre os meios de producdo, portanto, ndo pode forcar
seus suditos nativos a trabalhos servis, tais como os de preparar ou
providenciar seus alimentos diarios. Essas sdo as obrigacoes de sua propria
casa, de sua linhagem ou dos povos conquistados (nona tamata ga, gali kaisi
sara). Condi¢cOes mais dramaticas ainda sao impostas a soberania quando da
ascensao do governante. Hocart observa que o chefe de Fiji passa por um
renascimento ritual nessa ocasido. Para que renasca na forma de um deus
doméstico, sera necessario que alguém o tenha matado por ser um perigoso
forasteiro.

E de fato é morto pela populacao local com a oferenda de kava que conduz
a terra a sua autoridade (lewa). Surgida do corpo leproso de uma crianga
nativa sacrificada, o kava bebido pelo chefe o envenena. Versoes dos mitos
de Tonga e Rotunanos sobre a origem do kava sao ritualmente recapituladas
nesse momento.’s O kava da instauracdo, produto sagrado da agricultura do



povo, é levantado em Lau por um representante dos donos nativos (mataqali
Taqalevu), que comeca por realizar a separacdo da raiz principal, ndao da
maneira usual, mas por violentos golpes, feitos com um instrumento
pontiagudo (provavelmente, no passado, uma lanca). Morta assim, a raiz
(filho da terra) é entdo passada a jovens (guerreiros) de descendéncia real
que, sob as instru¢des do sacerdote nativo, preparam a taca e a servem ao
governante (Rokowaga [s.d.:40], descrevendo o costume em Bau, diz que o
tii yagona, ou carregador da taca, deveria nessa ocasido ser um vasu i taukei e
loma ni koro, “filho de irma dos donos nativos no centro da aldeia”). Notem
que, tradicionalmente, a raiz do kava era mastigada para se fazer a infusao: a
crianca sacrificada do povo é canibalizada pelos jovens chefes. A agua do
kava tem procedéncia simbolica diferente. O canto classico do kava de
Cakaudrove, executado durante os ritos de instalacio de Lau, refere-se as
aguas sagradas das chuvas dos céus. Essa agua masculina e derivada do chefe
(sémen) mistura-se aos produtos (femininos) da terra no ventre da tigela do
kava, cujos pés sao chamados de “seios” (sucu) e de sua frente é esticado um
corddo sagrado atado a um triangulo invertido, na direcao do chefe. O cordao
é decorado com as conchas brancas do cauri, que ndao somente é um simbolo
da chefia, mas de nome buli leka, uma continuacio da metafora do
nascimento: buli, “formar”, esta referido na teoria de procriacao de Fiji ao ato
de concepcao masculina no corpo da mulher.

Dessa maneira, a crianga sacrificada do povo da a luz o chefe. Mas,
somente depois que o chefe, feroz canibal estrangeiro — aquele que consome
a vitima canibalizada —, é, ele proprio, sacrificado por ela. Pois, quando o
governante bebe a oferenda sagrada, ele fica em um estado de intoxicacao
que os fiji chamam de “morto de” (mateni) ou “morto de kava” (mate ni
yagona). Recuperar-se desse estado € explicitamente chamado de “viver”
(bula).1s Isso explica a segunda taca que é dada somente ao chefe, a taca de
agua doce. O deus é imediatamente ressuscitado, trazido a vida em um estado
transformado.

Vindo do mar para a terra, do estrangeiro para o nativo, o chefe é agora
abarcado pelo povo. E verdade que o eixo de sua divindade faz uma rotacio
do plano terrestre para um plano superior: dadivas de esteiras trazidas pela
populacdo fazem seu assento elevado na area cerimonial.’”? Mas ao mesmo
tempo foi domesticado e humanizado, trazido da periferia da sociedade para
o seu centro. Essa metamorfose é o poder essencial da mulher: a
transformacao de uma forca natural, ao mesmo tempo criativa e destrutiva,
em substancia cultural. De agora em diante o chefe e a sua linhagem serdo



“pessoas do centro da aldeia” (kai lomanikoro). Aqui o chefe “apenas senta”.
Marcado por seus tabus sagrados — que servem como observa Freud
(baseando-se em Frazer) tanto para protecdao do povo contra o chefe polinésio
quanto vice-versa — ele se encontra condenado a um quase isolamento.

E assim também que celeritas e gravitas mudam de posicio com o
desdobrar da estrutura. Enquanto o chefe é trazido para o centro da aldeia
onde ele “apenas senta”, os habitantes antigos sdo agora os seus cdes de
guerra (koll, esta metafora é conhecida em Fiji). Eles sdo os seus bati, termo
que, ao mesmo tempo, significa a “fronteira” e o “guerreiro”. Também quer
dizer o “dente [que morde a vitima canibal]”. Assim, em vez de consumir a
populacdo local, o chefe deve obter sacrificios humanos de fora e dividi-los
com o povo. O Vinivalu, na conclusdo de sua investidura em Bau,
recompensa o chefe nativo que o empossou com uma vitima canibal (Hocart,
1929:70).18 Tomadas em guerra realizadas além da prépria terra (vanua), dos
inimigos tradicionais e de chefes estrangeiros nessa instancia privilegiada,
essas vitimas, terriveis deuses exteriores, sao na verdade de natureza idéntica
a do chefe governante. O chefe que fora envenado para depois renascer como
deus doméstico deve agora banquetear o povo com 0s corpos de sua propria
espécie. Apos ter feito a consagracao das vitimas cruas, o chefe distribui uma
certa porcdao dos corpos cozidos aos donos nativos, particularmente aos
sacerdotes e outros chefes de linhagens locais, e assim partilha com eles os
beneficios divinos. O que ajuda a explicar certos relatos do século XIX sobre
o tratamento dispensado aos inimigos mais honrados ou mais odiados, que
inclui parodias das ceriménias de instalacio dos chefes (por exemplo,
Endicott, 1923:59-60; Diapea, 1928:19-20; Glunie, 1977). Como também
explica esse lindo canto registrado pelo missionario inglés Thomas Williams,
no qual o cadaver é levado a dizer, enquanto esta sendo arrastado para o local
de sacrificio por guerreiros triunfantes e mulheres escarnecedoras:

Yari au malua, Me arrastem docemente,
Yari au malua, Me arrastem docemente,
Koi au na sara ni nomu vanua. Eu sou o campedo de sua terra.

(Williams e Calvert, 1859:163).19

Homens cozidos foram dados pelo chefe dominante em troca de mulheres
catwa cruas.20 Essas equivaléncias ndo foram inventadas por Lévi-Strauss. Os
nativos de Fiji as representam assim (Hocart, 1929:129), pois o chefe ja fora



obrigado a realizar a mesma transacao com sua propria pessoa. Nos ritos
finais da instalacdo em Lau, o governante é, mais uma vez, conduzido ao
longo do caminho de pano de casca de arvore, apés as cerimoOnias de
purificacdo. Dessa vez, porém, é levado pelos guerreiros da aldeia mais
distante e autéctone da ilha, cantando o canto tradicional da vitéria. Estarao
eles celebrando a vitoria do rei recém-coroado? Este canto € 0 mesmo que 0s
guerreiros entoam sobre o cadaver da vitima canibal.

Concluirei por apontar a ultima permutacdo estrutural. Vimos que a
conjuncdo do chefe com o povo do mar com a terra gera um termo sintético,
o poder soberano: este, por si s6, masculino e feminino, uma combinacao de
celeritas e gravitas. Essa permutacdo da ao sistema uma dimensdo vertical —
o chefe estando acima e no interior ao mesmo tempo — mas também motiva
sua expansao horizontal para a inclusdo de um terceiro termo necessario. A
estrutura global, totalmente constituida, é um esquema piramidal, tripartite,
composto das mesmas trés funcoes determinadas por Dumézil para sua
descricao (e.g., 1949:76).

O chefe dominante, uma vez transformado em deus local, inibe suas
disposicOes canibais em relacao aos donos nativos e passa a obter vitimas do
exterior, cuja distribuicdo é feita como recompensa pelas oferendas do povo —
mulheres e primeiros frutos da lavoura crus. O deslocamento do conflito para
um campo de Marte extramuros conclama uma terceira categoria, analoga a
terceira tribo romana, composta por militares etruscos. Em Fiji essas pessoas
serao igualmente “estrangeiras”, por oposicdo a “terra” (vanua) que é, agora,
composta de chefe e povo com os quais, no entanto, 0s estrangeiros estao
unidos em um “governo” (mataniti) de ordem mais alta. Os guerreiros
estrangeiros pertencem a duas classes gerais: aldeias ou terras aliadas além
das fronteiras da chefia (bati [balavu]), as quais retém uma certa autonomia;
e aqueles que estdo integrados de uma forma mais completa, “o povo do mar”
(kai wai dina), que vivem no interior dos dominios do chefe dominante. Os
verdadeiros povos do mar sao 0s mais eminentes assassinos; sao 0s notorios
“homens perigosos” (tamata rerevaki). O povo levuka de Lau, os butoni de
Koro e de Cakaudrove e os pescadores lasakau de Bau sdo exemplos famosos
— estes ultimos tém a pesca de tartarugas como ocupacgao cerimonial, mas sao
também pescadores de homens quando o chefe tem necessidade de sacrificios
humanos.2t Sdao sempre de origem e de condicdo exterior, considerados
“pessoas diferentes” (kai tani) mesmo quando estabelecidos por muito tempo
naquele reino. Esses guerreiros estdao ligados aos servicos do supremo chefe
pela dadiva fundadora de uma filha do rei. Assim como o chefe é o sobrinho



sagrado dos cultivadores nativos seus sicarios estrangeiros sao, na origem, os
seus sobrinhos sagrados.22

O todo constitui assim um elaborado ciclo de trocas de mulheres cruas por
homens cozidos, marcado em certos pontos, no entanto, por transformagoes
que preservam as distingOes entre categorias e as suas relacoes de hierarquia.
Nos rituais de nascimento real, tanto a mae — uma mulher crua obtida pelo
chefe junto a populacdo autoctone — quanto sua crianca sao simbolicamente
cozidos.23 Se isso as traz a cultura, as incorpora tirando-as do mundo natural-
espiritual, também implica que essa filha que fora repassada pelo chefe a seus
sicarios fica reduzida a dimensdes humanas. Em troca, os guerreiros
estrangeiros trazem para o chefe corpos crus ou, se deixarem de preencher a
cota cerimonial, terdo que procurar vitimas entre seus proprios parentes (de
outras comunidades) sob pena de compensarem a falta com suas vidas. As
vitimas também estdo identificadas com o chefe enquanto sacrificante; mais
uma vez, porém, essas oferendas estdo cozidas, tendo seu valor espiritual
reduzido antes de serem partilhadas com os cultivadores nativos — cuja
dadiva de uma mulher crua tinha iniciado todo o ciclo (ver Fig. 3.1). As
transformacoes entre cru e cozido, natural e cultural, sustentam a posicao
hierarquica e intermediaria do chefe: acima e entre seus povos da terra e do
mar, seus cultivadores e seus pescadores (marinheiros), seus suditos
domésticos e seus aliados estrangeiros, seus guardides internos e seus sicarios
externos.



Chefe Dominante

A-O

(nascimento)

Cultivadores
Autdctones

AN-O
|

Guerreiros
Estrangeiros -

i1} passagem

i o
- cozido
de £y

AN\ =
mulheres L
isacrificio)
(1) passagem cru cozido
de
vitimas ~< f'"{
L | |
canibais L Ly

Figura 3.1. Mulheres cruas/homens cozidos: relacdes fundadoras do Matanitu (“Governo”)

Mais ainda, a troca de mulheres cruas por homens cozidos é um paradigma
da economia da chefia total. Os fiji fazem uma extensa classificacdo de coisas
materiais paralela ao dualismo basico entre o povo nativo da terra e 0 povo
imigrante do mar. Alimentos vegetais, carnes, liquidos, utensilios, mdveis
domésticos e adornos pessoais sdo igualmente diferenciados em coisas da
terra e coisas do mar: trata-se de produtos complementares cuja combinacgao é
indispensavel a uma existéncia cultural completa (Rokowaga, s.d.:37-39).
Pode entdo ser dito o mesmo em relacao ao chefe dominante que, a0 mesmo
tempo ou alternadamente, terra e mar, funciona como o supremo mediador do
intercambio material e como o grande gerador da totalidade cultural.
Imigrante por origem, ele é uma pessoa do mar em relacao a gente da terra e,
como tal, fornece bens do mar em troca dos produtos da terra. Por outro lado,
em termos dos sicarios o chefe representa a “terra” (vanua) e transfere para
seus aliados maritimos os produtos agricolas e artesanais dos donos nativos.
Em combinagdo com o status alternante terra/mar do soberano, uma regra
simples garante a reducdo continua do sistema triadico a uma troca binaria:
ninguém pode consumir os produtos especiais, frutos de seu proprio trabalho
(seu salu), na presenca de membros da categoria oposta. A regra, além do
mais, se torna geral porque o chefe esta praticamente presente (como doador
e receptor) nas transacOes entre quaisquer dos dois grupos da sociedade,
mesmo se ndo estiver presente na realidade, pois as relagdes entre os dois
grupos sao determinadas de forma transitiva por suas respectivas relacoes



com o chefe. Tudo isso quer dizer que seu verdadeiro modo de movimento é
maior do que qualquer conjunto dado e estatico de contrastes. Aqui farei
minha colocacdo geral sobre a pratica tedrica. Uma analise estrutural ndo
seria digna desse nome se se desse por satisfeita com uma extensa tabela de
oposicoes binarias, ou mesmo com as proporcoes classicas A:B::C:D,
derivadas de tal tabela. Ha uma grande industria etnografica em torno dessas
proporcoes saussurianas. Assim entdo consideremos a proposicao para Fiji,
homens:mulheres::cultura:natureza::chefe:povo. A afirmativa é valida, mas
apenas como uma reducdo simplificada ou um momento particular da
estrutura global, tomada de um contexto ou perspectiva local especifica. Nao
pode ser uma descricdo suficiente da estrutura, ja que é sempre passivel de
falsificacdo por proposicoes semelhantes, também validas mas que foram
propostas de outros pontos de vista, nos quais todas as categorias tém seus
signos alterados. Assim, também é, da mesma forma, verdadeiro, para Fiji,
que homens:mulheres::natureza:cultura::povo:chefes. Acredito que essas
inversoes locais de valores sdo condicOes gerais da estrutura, que ndo foram
suficientemente levadas em conta, por exemplo, em estudos populares sobre
o status das mulheres.24

Muitas vezes, também, chega-se a conclusao de que muitas das categorias
culturais chave, sdo “ambiguas”, “contraditérias” ou “logicamente instaveis”.
Esse tipo de conclusdo nos traz a mais uma observacdo, a de que essas
categorias podem perder esta ambiguidade quando referenciadas a outros
contextos. Porém, tais conceitos de estrutura, ou seja, enquanto um conjunto
de proposicoes contextualizadas, expostas em série, nao esgotarao a logica
nem a especificardo. Todas essas formulacOes presas a contextos sao
meramente representacdoes contingentes do esquema cultural, ou seja, secoes
transversais provisorias do mesmo, observadas a partir de algum ponto de
vista motivado (seja o do observador, seja o do participante). A logica do
todo esta no desenvolvimento produtivo de todas as suas categorias e €
somente por esse desenvolvimento que podem ser motivadas todas as suas
expressdes estaticas ou parciais. E somente pela diacronia interna da estrutura
que podemos compreender a “ambiguidade” de tais formas logicas como a
sintese, ou a determinacdo contextual de valores como uma determinada
valorizacao de contextos. Tal é a vida cultural das formas elementares.

a No original inglés, a basket of earth (the land). (N.R.T.)



4. Capitao James Cook; ou o deus agonizante

CONCERNENTE A MORTE do capitdao Cook:

...aquilo que disse aqui ndo asseguro ser a Verdade Real em cada detalhe
apesar de em geral ser bem proxima ao assunto. Escolhi cuidadosamente
as relacoes que tiveram a maior aparéncia de Verdade. Mas, de fato,
estavam tdo Excessivamente perplexos em seus Relatos, que foi tarefa
ardua coletar certeza nos casos particulares, ou mesmo escrever Relato
algum.

Diario de bordo de Alex: Home, Marinha Real de Buskenburn,
Berwickshire, que estava com o capitdo Cook em sua Ultima Viagem

“Uma cadeia de eventos que nao mais poderia ser prevista nem
mesmo impedida” (William Ellis, segundo imediato de médico,
HMS Discovery)

Fora a recepcdo mais generosa conferida a qualquer viagem europeia de
descobrimento neste oceano.! “Ancorados em 17 bracas de areia negra”, lé-
se no diario de bordo de um aspirante, “em meio a uma quantidade
inumeravel de canoas, em que as pessoas cantavam e exultavam ao longo de
todo o caminho” (Riou, Diario de Bordo: 17 jan. 1779). Eles estavam
cantando! Nem mesmo o capitdo Cook, com toda sua vasta experiéncia, vira,
antes, tantos polinésios juntos quanto ali na baia de Kealakekua. Além das
inumeras canoas, havaianos subiam a bordo do Resolution e do Discovery,
ocupavam as praias e nadavam nas aguas como “cardumes de peixes”.
Talvez la estivessem dez mil pessoas, ou seja, cinco vezes mais que o
numero normal de habitantes do local. E ndo se via arma alguma com
nenhum deles, como Cook reparou. Em vez disso, as canoas estavam



carregadas de porcos, batata-doce, fruta-pdo, cana-de-acucar: enfim, tudo
aquilo que era produzido pela ilha. As mulheres também “pareciam estar
especialmente ansiosas de se ligarem a nosso pessoal” (Ellis, 1782, 1:86).
Um sacerdote subiu a bordo e enrolou o capitdao Cook com o tecido de tapa
vermelho, decoracdo da imagem do templo, fazendo depois a oferenda
expiatoria de um porco. Uma vez ja na praia, o sacerdote levou Cook pela
mdo até o templo de Hikiau. As pessoas que estavam em seu caminho
corriam para suas casas ao ouvirem os gritos de “O, Lono” do arauto, ou
prostravam-se ao chdo. Lono é o deus associado a reproducao humana e ao
incremento natural que retorna anualmente as ilhas junto com as aguas
fertilizantes do inverno; ele também é o rei antigo em busca de sua noiva
sagrada. Em janeiro de 1779, o capitdo Cook foi levado a cumprir no templo
os ritos de boas-vindas a Lono. Cook tornou-se realmente a imagem de
Lono, enquanto o sacerdote Ko’a e o tenente King mantinham seus bracos
esticados a sua frente. Ele parecia uma duplicata do icone de travessdao
(construido com varas de madeira) que € a aparéncia do deus. Esta era a
cerimonia do Makahiki, o grande festival de Ano-Novo havaiano. O
Makahiki foi descrito por Sir James Frazer em O ramo de ouro, parte 3, O
Deus Agonizante.2

A morte de Cook pelas maos havaianas, apenas algumas semanas mais
tarde, poderia ser descrita como a sequéncia ritual: a metafora historica de
uma realidade mitica. E os mitos ndo eram somente de origem havaiana,
havia o folclore britanico complementar caracterizado por J.C. Beaglehole,
biografo de Cook, como “a busca inglesa por um ‘Rei’”. Na manha de
domingo, 14 de fevereiro de 1779, o capitdo Cook desembarcou na praia
com um contingente de fuzileiros navais para levar o rei havaiano,
Kalaniopu’u, como refém em troca do pequeno veleiro guarda-costas do
Discovery, roubado na noite anterior em uma manobra audaciosa — da qual o
velho e bondoso governante era inocente. No instante decisivo, Cook e
Kalaniopu’u se confrontaram como adversarios cosmicos. Permitam-me,
portanto, fazer uma leitura antropoldgica dos textos histéricos, pois em todas
as confusas narrativas tolstoianas do embate — dentre as quais 0 criterioso
Beaglehole se recusa a escolher — a Unica certeza recorrente que temos € a de
existir uma estrutura dramatica com propriedades de transformacdo ritual.
Da sua saida para o interior a fim de buscar o rei até sua volta em direcdao ao
mar com seu refém, Cook passa por uma metamorfose, de objeto de
adoracao a objeto de hostilidade. Logo que chegou a praia o povo se



dispersava diante de sua presenca, prostrando-se de rosto ao chao; no final, é
ele quem fica jogado de cara na agua, esfaqueado pela adaga de ferro de um
chefe, arma usada na troca ritual, com a multidao exultante cercando-o para
acumular honras pela participacdao em sua morte: “agarravam as adagas uns
dos outros”, é o que lemos no relato de Burney, “no afa de ter participacao
em seu assassinato” (Diario: 14 fev. 1779). Na ultima inversdo ritual, o
corpo de Cook seria oferecido como um sacrificio pelo rei havaiano.

Cook sofrera a transformacdo de beneficiario divino do sacrificio em
vitima sacrificada — esta nunca foi considerada uma mudanca radical no
pensamento polinésio e era sempre uma possibilidade nos combates reais
(Valeri, no prelo). A cada fase da transformagdo havia um tipo de oferenda
correspondente: 0s signos materiais mutantes da trajetoria de Cook através
dos valores cosmicos. Inicialmente ao ir “buscar o Rei”, empurravam-lhe
porcos e enquanto esperava que Kalaniopu’u acordasse, recebia outras
oferendas de tecido de tapa vermelho — o que prova que, nesse momento
ainda, o capitdo inglés era a imagem do deus havaiano. O rei se apresentou
de bom grado e de maos dadas com Cook partiu em direcdo ao jovem que 0s
esperava para leva-los até o navio. Entdo foi parado por sua esposa preferida,
Kaneikapolei, e por dois chefes que lhe suplicavam e insistiam com ele para
nao embarcar. Todos os relatos, tanto ingleses quanto havaianos, dizem que
Kaneikapolei e os chefes contaram-lhe tantas estorias de mortes de reis que
fizeram com que ele se sentasse no chdo, onde acabou por parecer — de
acordo com a narrativa do tenente Phillips — “abatido e intimidado” (em
Beaglehole, 1967:535).

Nada até esse momento havia ocorrido que levantasse suspeitas no rei e
foi também nesse instante, como Phillips relata, que “ndés comecamos a
suspeitar que eles ndo estavam bem-dispostos para conosco” (Ibid.). A
transicdo é repentina e ocorre quando o rei comeca a perceber Cook como
um inimigo mortal. Esta é a crise estrutural quando todas as relacoes sociais
comecam a mudar seus signos. As dadivas materiais agora também contém
uma certa ambiguidade, semelhante aqueles sacrificios maori que poluem os
deuses enquanto os apaziguam. Um velho oferece um coco a Cook, mas de
modo tao insistente que o capitdo exasperado ndao consegue se livrar dele.
Estaria ele suplicando a liberdade do rei? O tenente Phillips achou que “o
sacerdote velhaco e ladino” estivesse agindo dessa forma para desviar as
atencoes do fato de que seus conterraneos, que eram agora umas duas ou trés
mil pessoas, estivessem se armando para defender seu rei. Aproximadamente



nessa hora também chegaram noticias de que os ingleses haviam matado um
chefe importante na extremidade sul da baia. O rei ainda podia ser visto
sentado no chdo “com os sinais do mais forte pavor estampados em seu
semblante” (Cook e King, 1784, 3:44), mas logo desapareceria de cena. Os
acontecimentos ja estavam além do controle de quem quer que fosse. “Os
nativos” manifestavam a sua disposicdo para aquilo que os ingleses
chamavam de “insoléncia”. As homenagens finais a Cook ocorrem sob a
forma de projéteis, que incluem entre pedras e clavas, pedacos de coco e
fruta-pdo. Cada lado, portanto, reagia de forma violenta as ameagas que
percebia no outro, e assim rapidamente se chegou ao “impacto fatal”.3

Mas quem exatamente cometeu o delito? Os textos histéricos escritos
entre aquele dia e cerca de cinquenta anos depois identificam entre oito a dez
diferentes homens como “o homem que matou o capitdo Cook”, afirmacao
geralmente referente ao primeiro a atingi-lo com a adaga de ferro. Muitos
dentre eles ttm nomes — Pahea, Nuha, Pihole, Pohewa etc. Frequentemente
sao diferenciados de acordo com sua posicao, filiacdo e outras caracteristicas
sociais: essas sdo pistas importantes, pois espero poder demonstrar que a
chave do mistério esta nas categorias elementares (meu caro Watson).#

Morte de Cook, morte de Lono. O evento era absolutamente tnico e, ao
mesmo tempo, repetido anualmente. Pois o evento (qualquer evento) se
desdobra simultaneamente em dois planos: como ac¢do individual e como
representacao coletiva; ou melhor, como a relacdo entre certas historias de
vida e uma histéria acima e além dessas outras. Parafraseando Clifford
Geertz, 0 evento é uma atualizagdo unica de um fenémeno geral (1961:153-
54). Assim, por um lado, temos a contingéncia historica e as particularidades
da acdo individual; e, por outro, aquelas dimensoes recorrentes do evento,
onde podemos reconhecer uma certa ordem cultural. O paradoxo para uma
“ciéncia” historica € que as circunstancias contingentes — tais como
acidentes biograficos ou geograficos — sdo condi¢oes necessdrias. Se Cook
ndo tivesse feito isso ou aquilo, entdo... Entdo, o qué? De modo inverso, o
historiador sempre estara tentado a procurar aquele ato decisivo que acionou
o movimento de toda a cadeia de acontecimentos. Para Beaglehole, esse
momento foi quando Cook, exausto por suas aventuras pelo mundo, perdeu
o controle de si e deu o primeiro tiro. E esse modo de pensar ainda comporta
a promessa de que a historia possa ser resgatada de sua triste condicdo
“ideografica” pela verdadeira ciéncia. Por exemplo, de acordo com o
diagnoéstico de um eminente médico inglés, Cook mostrava ter durante esta



terceira viagem todos os sintomas de uma infeccdo parasitaria dos intestinos
(Watt, 1979). Foram vermes que acabaram com ele. De fato, ha algo
longinquamente heroico na ideia: a homenagem de um medicine mana a
posicdo assumida por Cook no folclore ocidental, como ente constituidor,
responsavel pelo formato do mundo como o conhecemos — e como se 0s
havaianos, entdo, nada mais pudessem ter feito a ndo ser reagir a sua
presenca determinante de forma previsivel, por uma psicologia ingénua.
Ainda assim independente de sua condicdo intestinal, se a maré estivesse
mais alta ou os barcos mais préximos, Cook teria facilmente escapado,
apesar de — mais um fator decisivo — ndo saber nadar.

Mesmo assim, para saber o que realmente ocorreu, seria insuficiente
assinalar que certas pessoas agiram de certos modos, a nao ser que
soubéssemos o significado dessas acOes. Aquilo que é contingente so se
torna plenamente histérico quando é significativo: somente quando o ato
pessoal ou o efeito ecoldégico toma um valor de posicdo ou sistematico em
um esquema cultural. Uma presenca histérica é uma existéncia cultural. E
foi assim que o efeito especifico da individualidade de Cook foi mediado
pela categoria (ou categorias) cultural que ele representava, enquanto
individuo logico. As relacOes categoriais estdo, entdo, inferidas. Frazer
poderia ter incluido os havaianos entre aqueles povos polinésios que
encontrara e que poderiam testemunhar que o inimigo do rei é um
estrangeiro. E se, naquele dia, o povo do Havai se mostrara tao sensivel em
relacdo a vida de seu rei, ndo seria por que, como Frazer também
argumentou, o rei divino vivia a vida do povo?

A vida do cosmo também. Minha argumentagdo propria relativa a morte
de Cook se iniciard com a criacdo, o famoso canto havaiano “Comecando-
[na]-Escuriddo-Profunda”, o Kumulipo (Beckwith, 1972). E o canto de
nascimento de Ka-’I-i-mamao, pai do rei da época de Cook. Os havaianos
veem este canto, alternativamente, como a estéria do universo ou como a
biografia do rei: a crianga real assim é “o cosmo descrito” (Luomala em
Beckwith, 1972: xiii). De acordo com uma tradicdo havaiana tardia, o canto
Kumulipo era entoado pelo sacerdote nas cerimonias do templo com as quais
Cook foi acolhido como Lono. Essa tradicio ndao pode ser confirmada
historicamente. A verdade da tradicdo talvez esteja na relacao metaforica de
Cook com o sujeito real do canto de criacdao, pois Ka-’I-i-mamao fora o
ultimo antecessor havaiano de Cook no papel de Lono: destituido de seu
governo, de sua esposa e de sua vida por rivais politicos.



Nana i ke Kumu: busque as origens

O Kumulipo também pode ser ligado a Cook de outra forma. O canto coloca
a origem do universo na elevacdao outonal, crepuscular, das Pléiades: o
evento celestial que antecipa o inicio do ano ritual havaiano, o retorno anual
de Lono — e, com oito dias de antecedéncia, em novembro de 1778, a
aparicdao de Cook em Maui. De modo inverso, a cerimonia do Ano-Novo
havaiano, o Makabhi, tem o significado do eterno retorno: o renascimento do
mundo na mudanca das estacOoes, como fora efetuado ou concebido por
Lono. Porém, nem Lono, nem qualquer outro dos deuses havaianos, havia
presidido a criacdo inicial. No Kumulipo, assim como em certos mitos
cosmogonicos dos maori, 0 mundo de coisas naturais nasce das nocoes
primordiais, elas préprias sendo principios de reproducao (cf. Cap. 2). O
divino primeiramente surge de forma abstrata, como o espirito-gerador-em-
si. Somente apoOs as setes épocas do po, a longa noite de autogeracao do
mundo, nascem os deuses — como irmaos e irmas da humanidade. Deus e
homem surgem juntos e em uma contenda fraterna quanto aos meios de sua
reproducdo: a sua propria irmd mais velha. Esta contenda comecada na
oitava época da criacdo faz a transicdo para as sucessivas eras do ao, o “dia”,
ou o mundo da forma pela qual o homem o conhece. Na verdade, a luta é
apresentada como a condicdao de possibilidade de vida humana no mundo
onde os poderes geradores de vida sdao divinos. Assim, ao final do oitavo
canto temos a celebracdao de uma vitoria: “O homem agora se espalha, o
homem agora estava aqui;/Era dia [ao].” A vitoria conseguida sobre os
deuses é analoga ao triunfo anualmente obtido sobre Lono durante o Ano-
Novo, quando é efetuada a transicao sasonal, como dizem os havaianos, do
tempo de noites longas (po) para o tempo de dias longos (ao) (ver Kepelino,
1932).

La’ila’i, irma mais velha de deus e do homem, é a primogénita em todas
as eras de criacdo anteriores. De acordo com a teoria havaiana, La’ila’i é a
herdeira legitima da criacdo; e, enquanto mulher, é singularmente capaz de
transformar vida divina em vida humana. A questdo em torno da luta de seus
irmdos para possui-la, portanto, é cosmologica na extensao, e politica na
forma. Esses dois irmaos primordiais, descritos em certas genealogias como
gémeos, sdo nomeados no canto simplesmente como “Ki’i, um homem” e
“Kane, um deus”. Mas como Ki’i significa “imagem” e Kane significa
“homem”, tudo ja esta dito: o primeiro deus é “homem”, e o primeiro



homem é “deus”. Como também esta no canto, onde os status de deus e
homem sdo invertidos pelas acdes de La’ila’i. Ela “senta-se de lado”, o que
significa que ela toma para si um segundo marido, Ki’i, e seus filhos com
Ki’i, o homem, nascem antes de seus filhos com o deus Kane. Desse modo
os descendentes do homem sdo mais velhos:

Houve murmurios, lambanca de beicos e falatorio,
Estalos, zangas e cabecas abanando.
Muxoxos, rabugice, siléncio.
Kane estava quieto, recusando-se a falar,
Rabugento, zangado, ressentido
Com a mulher por causa de sua prole...
Ela dormiu com Ki’i.
Kane, suspeitando da primogeénita, teve ciumes,
Suspeitava da unido secreta entre Ki’i e La’ila’i [?]...
Kane estava irado, tomado de inveja por ter sido o ultimo a deitar com ela.
Seus descendentes seriam da linha mais jovem,
Os filhos da mais velha seriam os senhores
Primeiros através de La’ila’i, primeiros através de Ki’i
Filhos dos dois nascidos nos céus
Surgiram.
(Beckwith, 1972:106)

A vitoria da linha dos homens é assegurada nas geracoes sucessivas que se
seguiram por repetidos casamentos entre os filhos dos homens e as filhas dos
deuses, ao ponto de a descendéncia do divino Kane ser totalmente absorvida
pelos herdeiros de Ki’i (Genealogia Kamokuiki). E 0 modelo paradigmatico
da politica de usurpacdo havaiana. Mas o que também é evocado nessa
estoria € uma ideia polinésia mais geral sobre a condicdao humana: os
homens as vezes (ou mesmo frequentemente) sao compelidos a infligir uma
derrota ao deus para garantir sua existéncia, através da apropriacao do poder
feminino — a terra que sustenta e nutre.

Se me permitem, tomarei de empréstimo uma pagina de O ramo de ouro:
cada ano a paisagem silvestre da antiga Nova Zelandia nos dava “uma cena
de uma estranha e recorrente tragédia”. Em uma pequena horta de batata-



doce que havia sido reservada para o uso do deus, um sacerdote maori
realizava um casamento sagrado, digno de seu lendario colega do bosque de
Nemi. Plantava os primeiros montes (puke, também “mons veneris”) da safra
do ano e seus movimentos eram acompanhados da frase “esteja gravida,
esteja gravida” (Kapiti, 1913; Johansen, 1958). O sacerdote estava
desempenhando o papel do deus Rongo (-marae-roa, [JHa., Lono), aquele
que originalmente trouxera a batata-doce dentro de seu pénis desde a patria
espiritual, para engravidar sua esposa (Pani, o campo). Durante o periodo de
maturacdo da planta nenhum estranho podia perturbar a horta. Mas chegando
a época da colheita, a posse de Rongo era contestada por um outro deus, Ta
(-matauenga) ancestral do homem “enquanto guerreiro tapu” — em uma
batalha que é lembrada como sendo a origem da guerra. Um segundo
sacerdote, representando o papel de T, usa um galho bruto da arvore mapou
— por que ndo dizer um ramo arrancado da arvore sagrada? —, remove e
amarra e novamente enterra as primeiras tuberosas da batata-doce. Assim
fazendo mata Rongo, o deus, pai e corpo da batata-doce, ou entdao o
adormece, para que os homens possam fazer a colheita para seu proprio uso.
O brilhante informante maori de Colenso chega a esséncia desse mito de
orientacao:

Rongo-marae-roa [Rongo enquanto batata-doce] foi morto com seu povo
por Tu-matauenga ([TG enquanto guerreiro]... Tu-matauenga também
assou num forno e comeu seu irmao mais velho Rongo-marae-roa de
modo que ele fosse totalmente devorado sob a forma de alimento. Agora,
a interpretacdo simples ou o sentido desses nomes em palavras comuns €é
que Rongo-marae-roa ¢ a kumara (batata-doce) e Tu-matauenga é o
homem (Colenso, 1882:36).

Lembrem-se de que no pensamento polinésio, na maneira que se distingue
do assim chamado totemismo, todos os homens sdao parentes de todas as
coisas por descendéncia comum. O corolario seria que, em vez de uma
espécie ancestral ser tabu, a vida social da Polinésia é um projeto universal
de canibalismo generalizado ou até mesmo de endocanibalismo, pois as
pessoas sdo genealogicamente relacionadas a seus meios “naturais” de
subsisténcia. Este problema, no entanto, nao era tao agudo para os havaianos
quanto para 0s maori; mesmo assim o taro, base da alimentacdao havaiana, é
0 irmdo mais velho da humanidade; na verdade, todas as plantas e animais



uteis sao formas imanentes de ancestrais divinos — sdo outros tantos kinolau,
“incontaveis corpos” dos deuses. Mais ainda, o cozimento que torna as
tuberosas apropriadas para o consumo humano é justamente o que destroi
aquilo que elas téem de divino: seu poder autonomo de reproducdao que so
existe no estado cru. (Dail o valor ritual da distincdo cru/cozido no Havai,
como em outras partes da Polinésia, especialmente na Nova Zelandia.)
Porém, esta transformacdo agressiva da vida divina em substancia humana
descreve tanto o modo de producdo quanto o de consumo — até mesmo o
termo para “trabalho” (Ha., hana) serve também para “ritual”. A pesca, o
cultivo, a construcdo de uma canoa ou até mesmo gerar um filho
representam as muitas maneiras de o homem tomar “uma vida do deus”.

Os homens, assim, aproximam-se do divino, portanto, com uma mistura
curiosa de submissao e orgulho, cujo objetivo final é transferir para si a vida
que os deuses originalmente possuem e continuamente incorporam e que
somente pode ser concedida por eles. Uma relacao complexa entre stplicas e
expropriacao, sucessivamente trazendo o sagrado para o dominio humano e
dele o banindo. A vida humana sé é possivel através de uma espécie de
deicidio periodico. Caso contrario, o deus é separado dos objetos da
existéncia humana por atos de devogdo que seriam iguais na vida social ao
roubo e a violéncia — para nao falar em canibalismo. “Esteja por baixo,
enquanto estou por cima”, é dito no canto magico dos maori, que acompanha
a oferenda de alimentos cozidos; pois como nos alimentos cozidos o tabu
esta destruido, a oferenda é, ao mesmo tempo, espécie de poluicdo — isto &,
do deus (Shortland, 1882:62; cf. Smith, 1974-75). Essa relacdo agressiva
com os seres divinos auxilia a explicacdo de por que o contato com o
sagrado é extremamente perigoso para aqueles que ndo estejam em tabu. E
precisamente por esse motivo que os polinésios preferem arrancar sua
existéncia dos deuses sob o signo e a protecao de um adversario divino. Para
isso colocam Tiu (Ki) como deus dos guerreiros. E assim os homens
aprendem a se opor ao divino em seu aspecto mais produtivo e pacifico que
é o de Rongo (Lono). Os homens sdo guerreiros nas suas relagcoes maximas
com o universo, que incluem as relacoes de producao e de reproducao.

Essa digressao comparativa sera mais convincente se assinalarmos o fato
de que o capitdo Cook aparece nas tradicoes maori como “Rongo Tute”
(Rongo Cook), cognato exato de sua historica aparicao no Havai. De fato, os
havaianos tinham um ritual da batata-doce com a mesma estrutura geral do
ciclo maori. Esse ritual era utilizado nos “campos de Kamapua’a”, nome do



deus-porco, que algumas pessoas dizem ser uma das formas de Lono, cujo
fucar da terra é um simbolo bem conhecido da atividade viril. Durante o
periodo de crescimento da colheita, a horta era tabu para que, assim, o porco
pudesse fazer seu trabalho inseminador. Pessoa alguma poderia jogar pedras
na horta, nem um graveto sequer; era também proibido que nela se andasse —
estranhas proibicOes, exceto que todas resultam em protecdo contra ataques
humanos. Se, portanto, a horta pertencia a Lono, o primeiro deus a ser
invocado na hora da ceifa era Kikuila, Kiu-o-esforcado (Kamakau,
1976:25s.). Porém, de significado muito maior — universal e césmico — € os
havaianos recapitularem o ciclo maori até seus ultimos detalhes, durante as
grandes cerimonias do Ano-Novo, chamadas de Makahiki (cf. Sahlins: no
prelo). A batalha critica entre Ta (Kii) e Rongo (L.ono) desdobrava-se a cada
ano em um conjunto complexo de ritos que se estendia por quatro meses
lunares. Exceto que, no Havali, o rei é o guerreiro par excellence e que da
inicio as agressoes contra Lono: o rei cuja dadiva de vitoria vem justamente
de seu deus emplumado, Ku, Arrebatador-da-Ilha (Ki-ka-ilimoku).
Poderiamos dizer, mesmo correndo o risco de simplificar a questdo em
demasia, que aquilo que é referente ao homem em geral na Nova Zelandia é
sintetizado no rei do Havai. Esta é a permutacdo havaiana do sistema
polinésio: uma evolucdo hipertrofica da hierarquia (no sentido dumontiano)
ou soberania divina (no sentido frazeriano). A vida do rei abarca a existéncia
da humanidade — capacidade na qual o rei busca incorporar Lono.

Quando as lendas dos antecessores havaianos de Cook no papel de Lono
sdo postas em ordem cronologica, elas ilustram de maneira semelhante esse
principio de hierarquia na transposicao da luta primordial entre homem e
deus para as guerras dinasticas mais recentes — nas quais a figura de Lono
torna-se a do rei vencido.> Os principais Lonos antes de Cook foram, além
do deus original, o lendario rei Lono-no-Makahiki (Lonoikamakahiki) e o
proto-histérico Ka-’I-i-mamao, para que foi composto o canto de criacao, o
Kumulipo. De fato, essas histérias sdo apenas outras tantas versdes da
contenda entre o deus, o homem e a mulher que tinham estado juntos na
origem da humanidade. O discurso tradicional muda, no entanto, quando a
época da vitima divina em questdo, a figura de Lono, se aproxima da
histérica. E o que se vé com o caso do falecido rei Ka-’I-i-mamao cuja
mulher é raptada pelo filho da irma de seu pai, o que leva a mais uma troca
de insultos entre parentes rivais e finalmente a batalha onde o rei é
(dependendo da versdao) deposto e banido, assassinado ou se suicida. De



forma analoga, o anterior rei Lonono-Makahiki tinha abandonado ou
assassinado sua mulher devido as pretensdes de um homem socialmente
inferior, He’a-o0-ke-koa, “Oferenda de Sangue do Guerreiro”, cujo proprio
nome é uma referéncia a funcao especifica da soberania e ao ato diacritico —
o sacrificio humano.

O sacrificio humano, prerrogativa do rei, € o que coloca o deus a distancia
e permite & humanidade herdar a terra. E uma vida em troca de outra. Como
vimos (Cap. 2) no sacrificio prototipico da tradicdao maori, uma divindade
menor chamada de Kaupeka (“Oferenda”) foi morta por Tu, o ancestral do
homem guerreiro, para conseguir material para a fabricacdo dos mastros do
céu; o Pai Céu (Rangi) foi assim fixado em um estado separado, permitindo
aos deuses e a prole humana habitarem a Mae Terra (Papa). Assim como 0s
templos consagrados ao sacrificio humano no Havai, ao separarem o
“sagrado” (celeste) do “secular” (terrestre) ou o tabu (kapu) do noa, liberam
o resto do plano terrestre para a humanidade. Algo parecido acontece
durante o ritual do Ano-Novo, da forma como é realizado na relacdao entre
Lono e o rei.

A estacao da passagem de Lono, época das chuvas de inverno, é a
transicdo do “tempo anual de morrer” para o tempo em que “as coisas
frutificam”. Esse é o efeito benéfico da passagem de Lono. A conjuncdao com
o deus produtivo € possivel porque se mantém o deus militar
temporariamente inativo: os ritos normais do templo, quando sob a égide de
K, sdo suspensos. Mas, logo que Lono tiver partido, o rei reconsagra os
templos de Ku por meio de sacrificios humanos. E, entdo, circula pela ilha
reabrindo os santuarios agricolas e os de pesca — santuarios agricolas que
pertencem a Lono. Foi possivel ao rei assumir e incorporar Lono, mas para
que ele possa transferir os beneficios frutificantes da passagem de Lono, o
deus tem de perdé-los. O deus é o primeiro sacrificio do Ano-Novo (cf.
Valeri, no prelo).s

O rei obtém uma vitoria e o povo, suas condicoes de subsisténcia. Ha um
aloha especial entre o povo e Lono, que é em certos mitos o deus original e
cujo retorno anual € ocasiao de alegria geral. O momento ritual de conjungao
com o deus é especialmente comemorado pelo povo, mesmo que o momento
de separacdo final pertenca ao rei. A alegria, entdo, faz parte da
argumentacdo que faco de que a imagem de Lono nasce anualmente da unido
entre o deus e as mulheres do povo, assim como Lono desce dos céus em
certos mitos para se acasalar com uma linda havaiana. Portanto, segundo



Samwell, quando Cook surge na baia de Kealakekua durante a estacao do
Makahiki, as jovens passavam a maior parte de seu tempo cantando e
dancando — evidentemente faziam isso de uma maneira muito determinada,
tanto que ele coletou dois cantos muito sensuais de hula. Até mesmo a
padroeira da danca, a deusa Laka, é descrita em um canto antigo como sendo
esposa-irma de Lono. Como acontece em ritos analogos das ilhas Marquesas
e de outros povos da Polinésia (Handy, 1927), a danca despertaria o deus:
um tipo de copula cosmica entre mulheres mortais e o progenitor divino.

Se estou correto, a imagem Makahiki resultante desse casamento sagrado
é fruto de uma unido socialmente simétrica e inversa daquela onde o rei é
ritualmente produzido. Lembremos que, na morte do rei, a ordem social se
dissolve em cenas de violacdo excessiva de tabu. Cenas que sao
especialmente marcadas pela fornicacdo publica entre mulheres da chefia e
homens comuns, relacOes sexuais que seriam de outro modo estritamente
proibidas. O efeito simbolico é de que o herdeiro do trono, mantido longe da
licenciosidade publica durante os dez dias, pode entdo retornar para restaurar
a ordem (os tabus) nas cerimonias de instauracao que imitam (idealmente) os
ritos de nascimento da nobreza. O rei é, portanto, fruto metaférico de uma
mulher sagrada e seu inferior social, enquanto que a imagem de Lono nasce
de uma unido hipergamica entre um macho divino e mulheres do povo.
Tarde da noite, antes de a imagem ser vista pela primeira vez, ha uma das
cerimonias do Makahiki denominada “espirrando agua” (hi’uwai). Kepelino
conta que os chefes sagrados eram carregados para a agua onde o povo em
toda sua elegancia se banhava; na excitacdo criada pela beleza das roupas,
“uma pessoa € atralda por outra e o resultado”, diz esse prosélito do
catolicismo, “nao era de modo algum bom” (1936:96). De madrugada,
quando as pessoas emergiam de seus folguedos amorosos, la estava a
imagem de Lono de pé, na praia.

A imagem alta de travessao tinha panos de tapa branca pendurados
juntamente com as peles do passaro ka’upu em sua barra horizontal. O
ka’upu é, com quase toda certeza, o albatroz, um passaro migratorio que
aparece na cadeia ocidental das ilhas havaianas — o albatroz Lanyon branco
na ilha de Ni’hau — para acasalamento e desova em outubro-novembro, ou
seja, no inicio da estacao do Makahiki. A lenda sobre o antigo rei Lono-no-
Makahiki consiste de repetidas viagens entre o Hawai’i e as ilhas ocidentais,
em uma canoa que, de acordo com uma versao, tem seu mastro pendurado
com peles de ka’upu (Kamakau, 1961:52-53). Lono descobre a ligacao entre



sua mulher e um jovem guerreiro, discute com ela e a mata. Entdo, magoado
e com remorsos, viaja pelas diversas ilhas lutando contra o povo para, no
final, perambular empobrecido e demente pelos confins da ilha ocidental,
Kaua’i. E uma viagem em direcio a morte, a privacdo e a um estado de
natureza: esta é a condicao de Lono durante o triunfo do homem guerreiro,
ou seja, durante a maior parte do ano. Na outra parte, a estacao do Makabhiki,
o deus retorna em sua procissao triunfal — prelidio de mais um desterro,
iniciado por suas lutas com a populacao.

O tabu anual de Lono, que inclui uma paz prescritiva, é proclamado
quando a imagem do templo é vista na praia. “Paz” significa a suspensao de
toda atividade humana tanto quanto de contendas, sendo que o deus agora
casa com a terra ou dela toma posse — dai a “posse”, que, em si mesma, tanto
quer dizer dominio quanto apropriacdo sexual. A imagem principal de
“Lono-o-pai” (Lono-makua), acompanhada de certos deuses do esporte,
agora circunda a ilha inteira tomando a direcdao do sol, para voltar ao templo
de origem 23 dias ap0s sua partida. Este é o “circuito correto”,b mantendo a
ilha a sua direita, e este circuito a direita, diz um sabio havaiano, “significa a
retencao... do reino” (Kamakau, 1976:5). Na fronteira de cada distrito, eram
oferecidos ao deus alimentos e propriedades, da mesma forma como o chefe
arrecadava “tributos”. Mas apoOs fazerem as oferendas e desse modo
reconhecerem o dominio do deus, as pessoas em cada distrito se entregavam
a combates rituais com a multiddo que acompanhava Lono. Aparentemente a
populacdo local conseguia a vitdria, tanto que era nesse momento que se
retirava o tabu do deus: a terra fertilizada podia agora ser penetrada. No
mesmo instante em que o povo da inicio as comemoracoes, que durariam
muitos dias, a imagem do templo €é levada do distrito virada para tras: “para
que”, como explicam, “a ‘esposa’ possa ser vista” (I’i, 1959:72).

Os paradoxos aparentes desse triunfo soberano destro de Lono sdo
resolvidos no final do circuito através de uma luta global com o rei. O rei em
uma batalha ritual com o deus resume todas as batalhas locais e consegue a
vitoria final, ganhando a vida para o povo e sua soberania por si mesmo.
Esse combate chamado kali’i é o climax estrutural do Makahiki. Kali’i
significa “golpear o rei” e “agir como — ou ser feito — o rei”. Tudo isso
acontece simultaneamente, o rei é golpeado por um dos partidarios do deus e
recupera sua soberania.

E o décimo sexto dia do primeiro més havaiano. A imagem de Lono,
retomada de sua procissdo, de pé na praia, é defendida por um grande



contingente de guerreiros armados. O rei, também acompanhado de sua
hoste de guerreiros, porém precedido por um especialista no combate com
langas, vem do mar em uma canoa (um lembrete da origem da dinastia em
Kahiki). Duas lancas sdao apontadas. A primeira é desviada por seu
guerreiro-defensor mas a segunda, carregada por um corredor, toca no rei.
Uma morte simbélica — ao mesmo tempo prentncio da vitoria do rei. O tabu
sobre ele é suspenso e seus guerreiros fazem uma investida em direcdao a
praia, onde travam um falso combate com os defensores de L.ono. De forma
semelhante, em uma alusdo mitica ao teste do kali’i, o heroi canta:

As pontas das lancas passaram bem proximas a meu umbigo. Por acaso
sera um sinal de posse da terra (Fornander, 1916-19, 5:20).

A referéncia seria aos rituais tradicionais do corte do cordao umbilical nos
nascimentos dos nobres, que confere a crianca honras sagradas; ou as
tradicOes da investidura real que tém igual formato. Pelo teste das lancas, o
rei € morto como estrangeiro para renascer como rei.

A transformacao é conseguida através do e como abarcamento de Lono. O
conquistador se torna o governante pela apropriacao do deus nativo, pacifico
e produtivo, sob pena de sua propria domesticacao. Assumindo os atributos
de seu antecessor divino, ele surge como o benfeitor do povo. Valeri (livro
no prelo) demonstra que no decorrer do ano cerimonial vindouro, o rei sera
simbolicamente transposto para o polo Lono da divindade havaiana; o ciclo
anual amansa o rei-guerreiro da mesma forma que os ritos de instauracao de
Fiji, por exemplo (Cap. 3). SO € preciso notar que a renovacao da soberania
no climax do Makahiki coincide com o renascimento da natureza. No
calendario ritual ideal, a batalha kali’i ocorre 33 dias apds o aparecimento
outonal das Pléiades. Coincidia precisamente nos fins do século XVIII com
o dia 21 de dezembro, o solsticio de inverno. O poder é retomado junto com
0 sol.7

Nos dois dias seguintes, Lono faz o papel de sacrificio. A efigie do
Makahiki é desmantelada e escondida em um rito presidido pelo “deus-vivo”
do rei, que é Kahoali’i ou o “Companheiro do Rei”, aquele que é também
conhecido como “A-Morte-esta-Proxima” (koke-ka-make). Kahoali’i,
parente proximo do rei e seu duplo cerimonial, € quem engole o olho da
vitima nas cerimonias de sacrificio humano (traco simbdlico condensado do
rei-estrangeiro canibalistico). Ainda por cima, o “deus-vivo” passa a noite



anterior ao desmembramento da imagem de Lono numa morada temporaria
chamada “a casa de rede de Kahoali’i”, construida diante da estrutura do
templo onde a imagem dorme. No mito pertinente a esses rituais, o herdi
trapaceiro — cujo pai tem o mesmo nome (Kiika’ohi’alaka) que a imagem Ku
do templo — usa uma certa “rede Maoloha” para cercar a casa, prendendo a
deusa Haumea; Haumea (ou Papa) é também uma versao de La’ila’i, a
mulher fértil arquetipica e a rede que é usada para embaraca-la tinha
pertencido a um certo Makali’i, “Pléiades”. Assim também a cerimonia
Makahiki, que se segue ao guardar do deus, é denominada “a rede de
Maoloha” que representa os ganhos em fertilidade que cabem a populacao,
provenientes da vitdria sobre Lono. Uma grande rede de trama, cheia de todo
tipo de comida, é sacudida a mando de um sacerdote. Os alimentos caidos ao
chao sdo a porcao que pertence aos homens e augurio do ano que entra. A
fertilidade da natureza é assim tomada pelos seres humanos (e uma canoa-
tributo para Lono é posta ao mar em direcao a Kahiki, patria espiritual dos
deuses). E assim o Ano-Novo chega ao seu término. Na proxima lua cheia,
Kahoali’i apunhalara um homem (transgressao de tabu) e o sacrificara. Logo
em seguida se iniciara a reconstrucao das casas e das imagens do templo:
consagradas — com mais sacrificios humanos — para os ritos de Kii e para os
projetos do rei.s

Historia ou mitopraxis

Na noite de Natal de 1778, a bordo do Discovery, batendo-se contra as ondas
em direcdo leste da costa norte do Havai, a tripulacdo comemora “de acordo
com antigos costumes desde tempos imemoriais”, com bebedeira e brigas
gerais (Samwell em Beaglehole, 1967:1155). Um havaiano, que estava a
bordo, aterrorizado por “tal cena de tumulto e confusao”, teve que ser
socorrido por um dos “cavalheiros”. Sir James Frazer teria adorado essa
convergéncia historico-mundial de costumes de saturndlia dos nativos:
polinésios e ingleses celebrando em conjunto o advento do Ano-Novo e o de
um principe da paz martirizado, com falsas batalhas e folia coletiva. Pelo
calendario havaiano, o Natal de 1778 era o quinto dia do décimo segundo
meés lunar, ou exatamente o meio do caminho do tumultuado circuito de
Lono, isto é, o circuito a direita da ilha.

Cook fazia o mesmo circuito da imagem de Makahiki e exatamente ao
mesmo tempo. O Resolution e o Discovery chegaram a Maui uns oito dias



antes das Pléiades, aparecendo ao noroeste de Hawai’i, quando Cook iniciou
uma prolongada circum-navegacdao no sentido a direita da ilha, ancorando
em Kealakekua na costa ocidental para a alegre recepcao de dez mil
exultantes havaianos. Em Kealakekua, ou “O Caminho [de] o Deus”, é onde
a imagem de Lono geralmente comeca e termina o seu circuito. Assim foi no
templo de Hikiau, Cook se tornou o icone daquele icone: untado com coco
mascado e alimentado por um sacerdote, enquanto o tenente King mantinha
seus bracos estendidos e os acélitos entoavam os cantos costumeiros. Essa
alimentacao ritual do deus (hanaipii) é realizada diversas vezes durante a
progressao ritual de Lono, nos santuarios domésticos do rei e dos sumos
sacerdotes (cf. Sahlins, 1981). E verdade que o rei ndo tinha chegado mas
havia testemunho suficiente dos poderes que representava. Cook, por
exemplo, “se deixou ser dirigido” pelos sacerdotes para beijar e se prostrar
diante da imagem central do templo, a figura do deus Ki, Cook aquiesceu de
todas as formas ao status que os havaianos insistiram em lhe dar. Exceto que
o circuito desse Lono havia se estendido treze dias além do curso normal do
Deus Ano. Porém, ainda era tempo de Makabhiki.

Nao é necessario supor que todos os havaianos julgassem que Cook fosse
Lono ou, para ser mais preciso, que o fato de ele ser Lono tivesse 0 mesmo
significado para todos. Em relacdo as mulheres comuns que coabitavam com
os marujos a bordo dos navios, seria mais apropriado o comentario de
Antigono a respeito de sua propria deificacdo: “Ndo é esta a opinido que
meu criado tem de mim.” Por outro lado, os sacerdotes de Kealakekua
designaram um assim chamado homem-tabu para atender constantemente a
Cook, anunciando suas idas e vindas aos gritos de “Lono”, para que as
pessoas pudessem se prostrar, demonstrando dessa forma que, seja la o que
for que as pessoas em geral estivessem pensando, os poderes estabelecidos
havaianos tinham a capacidade singular de objetivar de forma publica sua
propria interpretacdo. Tinham o poder de fazer a estrutura pesar sobre
questdes de opinido e, ao prestarem a Cook os tributos de L.ono, engajavam
praticamente a populacdo nessa religido da qual eram os profetas legitimos.
“Igualdade de condicdo”, como o tenente King reparou, “ndo € a felicidade
desta ilha” (Beaglehole, 1967:605). Nem tampouco era sua teoria de historia.

Essa diferenca de opinido em torno da qual a histéria giraria surgiu no
interior da classe dominante entre certos sacerdotes de Lono, que moravam
perto do templo principal (Hikiau), o mesmo lugar onde os ingleses
montaram um observatorio astronomico, e os chefes guerreiros viviam com



o rei Kalaniopu’u em Ka’awaloa, no lado norte da baia. O rei e seus chefes,
associados a Kiu por serem guerreiros, tinham relacdes ambivalentes com
Cook/Lono que parecem ser totalmente consistentes com as antiteses
cosmoldgicas da estacao de Makahiki. Quanto mais os sacerdotes reificavam
seus conceitos de Cook com o divino Lono, mais perigosa ficava sua relacao
com os chefes. Tudo acabaria como no rito de kali’i, com nada mais a ser
feito por seus seguidores, a ndo ser venerar a sua memoria e esperar por seu
retorno. Esse é o motivo da famosa pergunta de dois dos sacerdotes — um
deles, o “homem-tabu” — que, escondidos, foram até o Resolution levando
um pedaco de seu corpo:

Eles... nos perguntavam com grande sinceridade e aparente apreensao:
“Quando o Orono [Lono] voltaria outra vez e o que faria com eles quando
voltasse?” A mesma pergunta foi feita com frequéncia a outros; e esta
ideia esta de acordo com o teor geral de sua conduta para com ele, que
mostrava que o consideravam um ser superior (Cook e King, 1784, 3:69).9

Anteriormente, quando o sumo sacerdote Ka’0’0 entrara com o rei
Kalaniopu’u em Kealakekua, os dois fizeram com Cook uma troca complexa
de objetos e cortesias — uma “ocasidao de estado”, como foi chamada por
Samwell — que interpretaria cada um para os outros.!0 Kalaniopu’u colocou
seu proprio manto e capacete de plumas em Cook e pos em suas maos o
mata-moscas, emblema de status de tabu real. O sacerdote, por sua vez,
vestiu Cook com um manto de pano de tapa vermelho. (“Um tipo de
adoracao religiosa” foi a conclusdao do tenente King, depois de ter visto o
mesmo tipo de procedimento em outra ocasido: “NOs sempre encontramos
seus idolos adornados da mesma maneira que o capitao Cook” [Cook e
King, 1784, 3:5].) O rei havia feito a sua representacdo de Cook em sua
propria imagem social como guerreiro divino, enquanto o sacerdote
representou sua propria imagem do templo como o divino Cook. O rei
Kalaniopu’u também trocou nomes com Cook e, mais tarde, receberia num
jantar uma camisa de linho e a espada naval de Cook. Esse movimento de
vaivém de emblemas e personae reais é um microcosmo das transferéncias
de soberania durante os ritos do Ano-Novo. Em uma das transagoes
correlatas a essa ocasido de estado, o sacerdote fez uma dadiva unilateral de
enx0s de ferro ao rei Kalaniopu’u, que foram obtidas de seus colegas
sacerdotes em troca de sua generosa hospitalidade para com os ingleses. Se



isso mais uma vez for sugestivo de uma apropriacao real das benesses de
Lono (as expensas dos sacerdotes), também era um paradigma material da
estrutura historica em evolugdo. A diferenca das respectivas relacdes do rei e
do sacerdote com Cook/Lono se desdobraria como uma oposicao de
interesses praticos.

“Um manto real de plumas tem o chefe, um botdo desabrochado, uma
crianca real/A oferenda noturna, a oferenda diurna: pertence ao sacerdote
declarar [as] antigas transacOes”. Essas linhas do célebre canto do século
XVIII, uma descricao perfeita das intrincadas trocas da “ocasido de estado”,
falavam da diferenca que continuou distinguindo o comportamento dos
sacerdotes de Lono daquele dos chefes guerreiros. Tal diferenca, quando
projetada para a historia, significa que o sentido de imortalidade e totalidade
da sociedade, expresso nas transacoes dos sacerdotes com os ingleses, era,
no caso dos chefes, fundido com seus préprios interesses e aqueles de
linhagem. Mesmo apds a morte de Cook, enquanto reinava a hostilidade
entre britanicos e chefes de Ka’awaloa, os sacerdotes de Lono diariamente
enviavam suprimentos aos navios, tal como vinham fazendo desde o inicio,
pois também haviam suprido generosamente o acampamento astrondomico
proximo ao templo de Hikiau, assim como exploravam o interior da ilha e ali
trabalhavam. Mas “nenhum retorno jamais foi exigido”, 1é-se no relato
oficial da Viagem, “nem mesmo insinuado da maneira mais remota. Seus
presentes eram dados com uma regularidade que mais parecia o
cumprimento de um dever religioso do que resultado de mera generosidade”
(Cook e King, 1784,3:14-15). Contudo, com seus rituais proprios
interferindo na percepcao dessas acoes, Cook deixara de dar o
reconhecimento devido a essa veneragao da parte dos sacerdotes. “Pois, era
sempre sua pratica prestar atencado total para agradar ao Chefe ou Rei do
local onde se encontrava”, tanto que por muito tempo nem pensou nem
mesmo se deu conta de que os sacerdotes eram 0s responsaveis “pelas
enormes quantidades diarias de porcos assados e legumes”, e continuou a
recompensar materialmente o rei Kalaniopu’u pelas respeitosas oferendas do
sacerdote Ka’o’0 (Beaglehole, 1967:564). O uso desses termos liturgicos é
deliberado. Um importante texto, datado de cerca de 1830, fala da relacao do
povo com Cook como sendo uma ho’omana, “adoracao”, tanto que “lhe
davam [Cook/L.ono] porcos, taro, tapa e todo tipo de coisas, do mesmo modo
que dao coisas aos deuses; eles nao barganhavam” (Remy, 1861:28). Por



essa logica e de acordo com todas as evidéncias, o modo de troca dos
sacerdotes com Cook era realmente sacrificial.

Mas, “em todas as transacOes com os [chefes guerreiros]”, relata o Sr.
King, “n6s os encontramos bastante atentos em seus proprios interesses”
(Cook e King, 1784, 3:14-15). Os ingleses, por sua vez, eram tdo Ci0S0S
desses interesses que chegaram a suspender o comércio de utensilios de ferro
a favor de adagas, usadas pelos chefes como insignias de seu status — o
mesmo tipo de adaga que causaria a morte de Cook. Os interesses dos chefes
eram também perigosos porque buscavam satisfazé-los através do furto e de
ardis. Queriam, nas suas relacdes com o deus, desempenhar o papel do
trapaceiro, o arquétipo mitico e ancestral do usurpador. Os modelos de troca
entre os ingleses e os chefes alternavam entre noblesse oblige e roubo. Cook,
King e Ellis repararam nesse vicio aristocratico desde o primeiro dia que
adentraram a baia de Kealakekua. A eclosdo repentina de furtos poderia ser
atribuida a “presenca e ao encorajamento dos chefes”: uma sociologia
polinésia da audacia que continuaria a atormentar os estrangeiros até a morte
de Cook — ela mesma consequéncia do furto do barco guarda-costas do
Discovery que, de acordo com todos os relatos, teria sido obra do chefe
Pahea. Afinal, o Makahiki estava completamente relacionado ao confisco
agressivo das dadivas de Lono pelo chefe guerreiro.

Temos, portanto, que nos utilizar daquilo que foi chamado de uma
“estrutura da conjuntura”: um conjunto de relagdes histdricas que, enquanto
reproduzem as categorias culturais, lhes dao novos valores retirados do
contexto pragmatico (Sahlins, 1981). Chefes, sacerdotes e britanicos, todos
seguiam suas tendéncias e interesses recebidos. O resultado foi um pequeno
sistema social, completo com aliancas, antagonismos — e uma certa
dinamica. “Aqui existem claramente assuntos partidarios em discussao entre
leigos e clérigos”, como Clerke foi levado a comentar devido ao
comportamento dos havaianos durante a crise que se seguiu a morte de
Cook. Mas, nesse momento, os ingleses ja haviam sido atraidos pela
esquismogénese havaiana, que na realidade havia sido exacerbada por sua
presenca. Quanto mais 0s sacerdotes se objetivavam como partidarios de
Lono, mais eles demarcavam o destino de Cook como vitima do rei.1t

Todavia, em virtude de uma série de coincidéncias espetaculares, Cook
fizera uma retirada ritual quase perfeita no dia 3 de fevereiro. A
cronometragem, por si sO, ja estava muito proxima da perfeicao, isso porque
os rituais do Makahiki terminariam no dia 1° de fevereiro (mais ou menos



um dia) o que corresponderia ao décimo quarto dia do segundo meés
havaiano. Isso ajuda a explicar uma anotacdo no Voyage feita por King,
datada do dia 2 de fevereiro: “Terreeboo [Kalaniopu’u] e seus chefes
estavam ja ha alguns dias muito curiosos quanto a hora de nossa partida.”
Em seu diario particular ha o comentario adicional: “e pareceram ficar bem
contentes ao saber que ela se daria em breve” (1784, 3:26; Beaglehole,
1967:517). O capitdao Cook em resposta as importunacoes havaianas para
que deixasse la seu “filho”, o tenente King, tinha até assegurado ao rei
Kalaniopu’u e ao sumo sacerdote que voltaria no ano seguinte. Muito tempo
apos o terem matado, os havaianos ainda acreditavam que isso aconteceria.

Os ingleses retiraram, com a permissao do sumo sacerdote, certas imagens
do templo de Hikiau para servirem de lenha. Houve acalorados debates
durante o século XIX sobre a parte que coube a esse suposto “sacrilégio” na
morte de Cook, sem que se observasse, entretanto, que, em seguida a estada
de Lono, o templo é normalmente destruido para depois ser reconstruido. Na
mesma noite de partida dos navios ingleses, uma das construcoes do templo
fora vista em chamas. Entre tantas coincidéncias rituais, a mais notavel
talvez seja a morte do pobre velho marinheiro A.B,c Willie Watman, na
manha do dia 1° de fevereiro. Watman fora o primeiro da tripulacao de Cook
a morrer em Kealakekua: exatamente no dia do cerimonial, por calculos que
devem estar corretos, Kahoali’i, o deus-vivo do rei, engoliria o olho do
primeiro sacrificio humano do Ano-Novo. E foi o chefe havaiano — ou em
um dos relatos, o préoprio rei — quem pediu que Watman fosse enterrado no
templo de Hikiau. Cook e King conduziram as exéquias, assim introduzindo
o cristianismo nas ilhas Sandwich, auxiliados no entanto por Ka’c’o e a
irmandade de L.ono que continuaram a fazer sacrificios e realizar cerimonias
a beira da sepultura durante trés dias e trés noites, mesmo apos os ingleses ja
terem terminado as suas.

E assim, nas primeiras horas do dia 4 de fevereiro, Cook partia da baia de
Kealakekua, vivo e bem-disposto. O rei, por sua vez, tinha sobrevivido a
visita de Lono e incorporado os beneficios tangiveis da mesma, tais como
enx0s e adagas de ferro. A principio, agora faria sacrificios a Kii e reabriria
os santuarios agricolas de Lono. Era hora de retomar o curso cosmico
normal. E entdo aconteceu a coincidéncia ritual maxima, de ordem
meteorologica: as tempestades fertilizantes do inverno, associadas ao
advento de Lono, descarregaram sua fdria sobre o mastro de proa do



Resolution e os navios foram forcados a voltar a Kealakekua para reparos no
dia 11 de fevereiro de 1779.

Foi o “destino” ou, utilizando a metafora cientifica ocidental “a intersecao
de duas cadeias independentes de causacdo”. O elo fraco em uma das
cadeias era “o trabalho desonesto” e a “supervisao” desleixada do estaleiro
naval de Deptford (Beaglehole, 1967:1xix). Cook ja havia reclamado outras
vezes que seus navios eram melhor equipados quando sua manutencao era
feita por servicos privados. Como o sistema de manutencdao da Marinha
britanica era corrupto, deveriamos talvez falar em uma infeliz intersecao de
estruturas. O que temos de certo, porém, € que a expedicao de
descobrimento tinha saido do eixo do ciclo ritual havaiano. O tenente King
relata que havia tantas centenas de pessoas quanto tinham havido milhares
na sua primeira chegada. Um tabu prescrevendo a auséncia do rei estava em
efeito. Porém as melhores evidéncias indicam que os ingleses haviam
interrompido o rito anual de pesca de bonito, a transicdo entre a estacao do
Makahiki e as cerimonias normais do templo. Cook estava agora hors cadre
e a situacdo comecou a se deteriorar. As tensdes e as ambivaléncias da
organizacdo social se revelaram na crise mitopolitica causada por esse
retorno inexplicavel de Lono. O rei, ao chegar no dia seguinte, ficou furioso
com os sacerdotes por permitirem mais uma vez aos britanicos a utilizagao
do terreno proximo ao templo de Hikiau. Os sacerdotes externavam
reciprocamente o seu O0dio cordial pelos chefes em Ka’awalos e ndo se
preocuparam em esconder esta atitude de seus amigos ingleses. E, para
completar esse triangulo, o rei e os chefes “estavam muito curiosos... para
saber a razdo desse retorno inesperado”, diz o Sr. Burney, “e ndo pareciam
nada satisfeitos com o mesmo” (Burney, MS: 12 fev. 1779; cf. Burney,
1819:256-257). Como King refletiu em retrospecto, “ndo parecia muito claro
por qué, mas alguns chefes pareciam felizes em procurar qualquer motivo
para discordia” (Beaglehole, 1967:568). Na verdade, os cronistas tém
opinides variadas quanto a reacdo dos havaianos, talvez em funcdo de suas
experiéncias diversas na complexa estrutura da conjuntura. Samwell, que era
amigo dos sacerdotes, encontrou “a imensa boa indole que sempre havia
caracterizado [os havaianos] ainda ardendo em cada coragdao” e inspirando
“cada semblante” (1957:6). Para John Ledyard, todavia, era evidente na
aparéncia das pessoas “que nossa amizade anterior havia terminado e que
nada mais tinhamos a fazer sendo apressar a nossa partida para alguma ilha
diferente, onde nossos vicios fossem desconhecidos e onde nossas virtudes



extrinsecas ainda poderiam, por um curto espaco de tempo, causar
admiracao” (1963:141).12

Durante todo o tempo, as delicadas e diversas relacoes entre os dois povos
haviam sido ordenadas por uma interpretacao principal, a de Cock enquanto
deus do Makahiki, que poderia ser reificada pelas autoridades havaianas e
com a qual o Grande Navegador podia facilmente concordar. Agora, esta
realidade comecava a se dissolver. Estava se tornando até mesmo sinistra na
visdo do rei e dos chefes. O tenente King registrou em seu diario a
comovente crenca empirista de que, uma vez explicadas as causas do
retorno, a evidente desaprovacdo dos chefes seria removida (Beaglehole,
1967:68). Mas o problema ndo era empirico, nem tampouco pratico: era
cosmologico — e, assim sendo, 0 estado em que se encontrava o mastro do
Resolution simplesmente nao era inteligivel. “Eles nos perguntavam
constantemente o que nos teria trazido de volta”, le-se em um relato, “pois
ndo conseguiam ter no¢ao de nosso infortunio nem do que havia ocorrido ao
nosso mastro” (Anonimo [de Mitchell]: 23 jan. 1781). Esse retorno em
momento inadequado era sinistro por apresentar uma imagem espelhada da
politica do Makabhiki. Ao trazer o deus para a terra durante o triunfo do rei
ele reabria toda a questdo em torno da soberania. Dai a visdo agourenta que
os havaianos tiveram a respeito deste retorno que, de acordo com o0s
cronistas mais confiaveis (Burney, King e Gilbert) teria o objetivo de
colonizar a ilha, “e destitui-los de uma parte de seu pais, ou mesmo dele
todo” (Gilbert, MS; Burney, 1819:256-57; Beaglehole, 1967:509). Assim
como acontece na boa teoria frazeriana da soberania divina, a crise ritual era
uma ameaca politica.



Figura 4.1. John Webber. A Morte do Capitdo Cook (Dixson Galleries, Sydney, Australia)



Figura 4.2. Webber. A Morte do Capitdo Cook, detalhe

Houve um surto de violéncia e de roubo. “Desde que chegamos nesta
nossa segunda visita”, escreveu Clerke, “observamos uma propensao maior
para o furto do que sentimos durante nossa primeira estada; a cada dia se
produzem maiores e mais audaciosas depredacdes” (Beaglehole, 1967:531-
32). O dia anterior a morte de Cook, 13 de fevereiro, foi notavel pelas
violentas altercacbes com os chefes. Trevenen posteriormente atribuiu a
morte de Cook ao fato de um chefe ser expulso a for¢ca do Resolution por
causa de furto. Os chefes tentaram impedir a populacdo de ajudar os
britanicos a carregar agua para os navios da praia proxima ao assentamento
dos sacerdotes. Em um tumulto que envolveu dois aspirantes (um deles
George Vancouver) e varios marujos, foram todos fortemente espancados.
Cook ja havia demonstrado nas ilhas Tonga e Society que ndo permitiria aos
“Indios” pensarem que estavam com vantagem sobre ele; depois desse
embate do dia 13 de fevereiro, decidiu que mais uma vez seria obrigado a se
utilizar de forca. Portanto, quando desembarcou no dia seguinte, para tomar
o rei Kalaniopu’u como refém, garantiu sua seguranca fazendo o
desembarque com uma companhia de fuzileiros armados.



Essa cena lembrava estranhamente a batalha culminante do Makahiki, a
luta kali’i, s6 que realizada ao inverso. O deus Lono vinha da agua para a
praia para um confronto com o rei. Em vez do rei sob a égide de K,
chegaram noticias de que o pessoal de Lono havia matado um chefe (isto é
Kalimu, atingido por um tiro disparado pelo grupo de Rickman que
executava um bloqueio). Agora quem iria ao mar seria o rei e ndo a canoa de
Lono. Os outros atores também desempenharam seus papéis lendarios.
Lembremos que o que impediu Kalaniopu’u de acompanhar Cook foi a
intervencdo de sua esposa preferida Kaneikapolei. Por um breve e decisivo
instante, o confronto voltara a triade original, o deus, o homem e a mulher, e
mais uma vez foi determinado pela escolha da mulher.

Figura 4.3. Webber. A Morte do Capitdo Cook, detalhe

Entre os que desempenharam papéis coadjuvantes estdo 0s guerreiros
paladinos do combate kali’i e o tenente dos fuzileiros, Molesworth Phillips,
que o acompanhou por toda a parte enquanto estavam em terra. Nao
deveriamos buscar o assassino entre os atendentes da comitiva do rei:
naquele que desvia as langas atiradas pelo deus? Estivemos fazendo a analise
cultural de um evento histérico (ou vice-versa). Por direito entdo, isso
deveria nos levar a uma solucdo cultural do “mistério do assassinato”.

Por exemplo, podemos de inicio eliminar todos aqueles que supostamente
0 atacaram primeiro e que eram, claramente, pessoas do povo. Ndo € a
categoria sociologica correta; além disso, a arma, uma adaga de ferro para
troca cerimonial, era usada somente nos circulos de chefia. Por outro lado,
também é pouco provavel que tenha sido o chefe mencionado por Trevenen
— aquele que fora removido a forca do Resolution por roubo — ja que



Trevenen diz que ele foi morto em acdo e testemunhos havaianos e
britanicos contemporaneos indicam que o assassino viveu para contar sua
estoria. Podemos, por motivos semelhantes, descartar os chefes acusados por
Ellis e King. Para encurtar uma longa discussdao indicial, ha apenas um
homem que se encaixa melhor em termos rituais e historiograficos. E aquele
que foi identificado por Samwell, Edgar, Bayly e pelo “honesto Keali’ikea”,
sacerdote de Lono. Essa pessoa tinha descricdo e reputacdo idénticas a
daquela vista por membros da expedicao de Vancouver em 1793-1794 e
também em 1779. Seu papel na vida e sua posicao social eram a de defensor
do rei. Seu nome, Nuha.

Nuha (ou Kanuha), parente proximo e companheiro constante do rei, era,
de acordo com Samwell, uma personalidade de “primeira importancia”
(Beaglehole, 1967:1171). Pertencia a uma familia proprietaria de terras de
Ka’awaloa, uma linhagem de homens do chefe, descendentes de um
casamento real secundario realizado algumas geracoes antes.13 Os relatos da
época da expedicdo de Vancouver sugerem também que ele era um parente
afim do rei Kalaniopu’u. Porém, como “um dos To’ah ou homens de briga
da ilha”, provavelmente devia sua posicdo tanto a sua habilidade quanto ao
seu parentesco real. Samwell ficara especialmente impressionado pela sua
aparencia fisica desde a primeira vez que o vira integrando a comitiva do rei:
“Ele era alto e corpulento, de olhar e conduta ferozes, era alguém que unia
em sua pessoa aquelas duas qualidades de forca e agilidade em tal grau, que
jamais me lembro de ter visto em qualquer outro homem” (1957:23). Nuha
seria entdo um dos kakau ali’i, ou chefes menores, que faziam parte do
séquito real, um homem cujos privilégios eram contingéncias de seus
servicos, um guerreiro que fora naquele dia tudo o que deveria ser.

No status e na aparéncia, exatamente a figura do assassino retratado por
John Webber, artista da expedicdo, em seu conhecido quadro A Morte do
Capitdo Cook (Fig. 4.1). Nao devemos ignorar esse testemunho pictorico.
De fato, o maior mérito da pintura, geralmente reconhecido, é seu esforco de
precisdao. Consideremos, entdo, a caracterizacao que Webber faz do atacante
de Cook. Um homem jovem de porte excepcional e corpo atlético. Perfeito
para seu papel no kali’i. Além disso, veste — a moda guerreira, sobre um dos
ombros — um manto distintivo, feito em maior parte com penas de galo
silvestre e do passaro fragata, contrastando com as roupas finas e capacetes
de penas multicoloridas que vemos no outro lado da pintura. Essas ultimas
sdo de aves raras da montanha (Fig. 4.2). A diferenca é precisamente aquela



feita pelo tenente King entre os mantos emplumados dos “chefes inferiores”
e os mantos da mais alta nobreza (Cook e King, 1784, 3:136-37).

Mas a adaga, segura de forma ameacadora pelo guerreiro na cena de
Webber (Fig. 4.3), provavelmente fora confeccionada a partir de um grande
cravo de ferro manufaturado na fabrica Soho, de Matthew Boulton em
Birmingham — requisitado por Cook “para ser distribuido a eles sob forma de
presentes como meio de obter sua amizade”. E, em marco de 1776, quando
Cook fazia o embarque dessa carga para a expedicdo, a editora londrina de
Strachan e Cadell anunciava a publicacdo de A riqueza das nag¢des, de Adam
Smith. Assim, somos lembrados — em um brilhante ensaio de Bernard Smith
(1979) — que se Cook morrera como um deus havaiano, também encarnara
um novo tipo de imperialismo europeu. Podemos também acrescentar que a
morte de Cook foi uma notavel conjuncdo de duas teologias e que seu
espirito estava destinado a ter 0 mesmo papel tanto numa como na outra.
Respectiva e igualmente, havaianos e europeus o lembrariam como o martir
de sua propria prosperidade.

Para os havaianos, Cook havia sido um dos aspectos do deus que deixa a
terra, capaz de frutificar em beneficio da humanidade: um deus seminal,
padroeiro das artes pacificas e agricolas. Do lado europeu, “o agente global
de Adam Smith” era igualmente o espirito encarnado da “pacifica”
penetracao do mercado: de uma expansao comercial que prometia trazer a
civilizacdo aos ignorantes e riquezas para o mundo inteiro. Cook mapearia o
caminho: determinaria a rota, os recursos e os mercados. Arauto da Pax
Brittanica, Cook também era um Lono burgués.

Essa convergéncia de crencas espirituais ja estava presente na morte de
Cook, isto é, nas razoes e pela maneira como morreu. Mesmo suas ordens
relativas ao tratamento de “os nativos” — sua preocupacao em conseguir a
amizade deles, de manter o uso de forca restrito ao minimo, de barganhar
honestamente (mesmo que em vantagem propria), de prevenir a
disseminacdo do “Venéreo” e das armas de fogo — tudo isso era em ultima
instancia consistente, muitas vezes de forma consciente, com a expansao
mundial do comércio para a qual suas viagens haviam sido projetadas de
modo a possibilita-la. Cook fez da nova era de expansdo capitalista um
ponto de seu carater pessoal (Smith, 1979). Nao foi ele um Cortez — tanto
quanto Lono ndo é Ku, o conquistador. Bernard Smith diz que “Cook deve
ter sido o primeiro europeu a praticar com éxito e em escala global o uso da
tolerancia para fins de dominacdo” (1979:179). Assim, se os havaianos



estavam dispostos a trata-lo como um de seus deuses, ele aceitava de bom
grado essa honra. Embora houvesse compreendido o fato ritualmente,
acabou por aprecia-lo na pratica. Porém, como escreveu o poeta Cowper
quando soube como Cook havia morrido, “Deus é um deus ciumento”.14

Por outro lado, esta hubris de Cook foi tanto polinésia quanto europeia.
Observe-se que ele tinha anos de experiéncia nessas ilhas enquanto “uma
espécie de ser superior”, tantas vezes antes havia ele salvado a si mesmo e a
sua tripulacdo do desastre iminente. Assim também desta vez, apesar de tudo
que foi dito a respeito de seu cansaco ou de seus parasitas, ele foi, de acordo
com os relatos contemporaneos, ao encontro da crise com tranquila
confianca. A caminhada que faz em direcao a morte tem uma certa qualidade
de sonho. Mais de um dos diérios fala de uma inexplicavel “paixdo”, como
se estivesse certo de sua invencibilidade. A sua morte teria sido uma morte
realmente polinésia: a morte reservada para aqueles que acumularam tanto
mana, que sao tentados a desafiar as regras que governam 0s meros mortais.
Os maori falam que essas pessoas

s0 podem ser subjugadas por alguma acdo ou descuido, tal como
desatencao ou negligéncia de alguma de suas obrigacOes guerreiras ou
religiosas, cuja experiéncia havia revelado ser essencial para o sucesso da
guerra; mas que o nosso guerreiro, acomodado por uma longa e bem-
aventurada carreira, veio a considerar como sendo necessaria apenas para
mortais comuns sem maiores consequéncias para os homens de mana
(Gudgeon, 1905:62).

Assim mesmo, como Cook uma vez escrevera em seu diario pessoal:
“Esses riscos sdao os companheiros inevitaveis do homem que faz
Descobrimentos.”d

@ Nome dado aos curandeiros tribais. (N.T.)

b No original “rightcircuit’. Right em inglés significa a direita e o correto; no caso ambos os
significados parecem estar em jogo. (N.T.)

¢ No original, seaman A.B., que significa Able Bodied, isto é, marinheiro em perfeitas condicdes
fisicas para o trabalho. (N.R.T.)



d Em inglés who goes on Discoveries, numa alusdo ao navio MMS Discovery, que acompanhava o
MMS Resolution. (N.R.T.)



5. Estrutura e historia

Bem, mas tu nao veés, Cratilo, que aquele que segue
nomes em busca das coisas e analisa seus sentidos corre
grande perigo de ser enganado?

PLATAO, Dial., Crdtilo

HOUVE EPOCAS MELHORES nas relagdes entre havaianos e europeus, como as
dos primeiros momentos de contato, mais de um ano antes da morte de
Cook, encontro esse marcado pelo aloha com o qual os habitantes da ilha
saudaram seus “descobridores™.

No dia 20 de janeiro de 1778, quando o Resolution e o Discovery fizeram
a ancoragem inicial em Waimea, Kaua’i, quase instantaneamente comecou
um intercambio satisfatério entre britanicos e a populacdo comum, tanto na
terra como nos navios.! As mulheres nas canoas ao largo dos navios ja
faziam suas famosas e inconfundiveis propostas aos marujos, “suas
intencoes eram de nos gratificar com todos os prazeres que o sexo podia
oferecer” (King, Diario de Bordo: 20 jan. 1778). Como sabemos, as
mulheres logo conseguiram satisfazer suas exigéncias especiais, apesar dos
tabus sexuais impostos pelo capitdo Cook a seus homens. Foi desse modo
que mulheres comuns deram inicio a uma série de violacdes de tabus que,
como logo descobriram os chefes e sacerdotes, se aplicava igualmente a
suas proibi¢oes sagradas.

No terceiro dia em Kaua’i, o navio Resolution do capitdo Cook foi levado
para o mar aberto por ventos contrarios, enquanto tentava uma mudanca de
ancoradouro na baia de Waimea. O Discovery, sob o comando do capitao
Clerke, permaneceu e foi no dia seguinte, mais uma vez, cercado pelos
inumeros barquinhos da populacdo. Esse comércio pacifico, no entanto, foi
bruscamente interrompido com a chegada de uma grande canoa dupla,



carregando o chefe mais sagrado da ilha, Kaneoneo. As canoas do povo
foram peremptoriamente postas de lado, para que o chefe pudesse ter seu
acesso proprio e exclusivo a presenca dos britanicos. Aqui sera necessario
lembrar que os havaianos consideravam como de natureza divina esses
seres extraordinarios que haviam irrompido do céu além do horizonte,
assim como consideravam seus chefes. Eles tinham vindo da patria
espiritual de chefes e deuses, Kahiki ou no dialeto de Kaua’i, “Tahiti” — e,
de fato, os ingleses admitiam que seu ultimo porto havia sido “Otaheite”
(Taiti).

Porém, quando o sagrado Kaneoneo viera aos navios, a populacdao nao
havia se retirado de seu caminho com presteza suficiente e, como foi
registrado por mais de um cronista inglés, alguns deles revelando seu
espanto, o chefe simplesmente atropelara quem quer que estivesse em seu
caminho “sem fazer o minimo esforco” para evita-los, e deixara os
tripulantes de quatro canoas nadando entre os destrocos.2 A cena foi
repetida um pouco mais tarde naquele mesmo dia; a canoa real veio trazer
um convite para o capitdao Clerke vir a terra, onde Kaneoneo havia
preparado uma apropriada recepc¢ao polinésia (com dadivas) para o capitdo
britanico. O astronomo Bayly relata que, nessa segunda ocasido, a visao da
canoa foi suficiente para que a plebe saisse voando “na maior precipitacao e
logo descobrimos que nao era sem razao pois quando a canoa do rei topava
com qualquer outra, ela a atropelava, derrubando a todos que alcancasse,
tanto que as pessoas se viam obrigadas a saltar, mergulhar, evitando assim
serem acertadas na cabeca, mas deixavam suas canoas para que passasse
por cima” (Diario: 24 jan. 1778).

Mas, também Kaneoneo era um chefe dos mais altos tabus. Filhos de
casamentos entre irmaos, esses chefes sdao “chamados de divinos, akua”
(Mala, 1951:54). Quando saiam, todos eram obrigados a se prostrar, com 0
rosto para baixo, o0 mesmo tipo de homenagem que se prestaria ao capitao
Cook. Essa também foi a razdo de Kaneoneo atropelar as canoas: as pessoas
foram capturadas por um paradoxo havaiano, pois era impossivel abrir
caminho para a canoa e a0 mesmo tempo se prostrar diante dela.

Tomarei esse incidente como um paradigma concentrado da histéria
havaiana: das relacGes mutantes entre chefes e populacdao, marcadas por
formas de opressdo sem precedentes, desenvolvidas a partir das respectivas
relacdes com os aventureiros europeus, especialmente com o crescente
numero de comerciantes. Essa colisdo de havaianos ndao é somente um



paradigma, mas também resume uma possivel teoria da historia, da relacao
entre estrutura e evento, que se inicia com a proposicao de que a
transformacao de uma cultura também é um modo de sua reproducao. Cada
qual a sua maneira, chefes e povo reagiam ao estrangeiro de acordo com
suas autoconcepcOes e seus habituais interesses. As formas culturais
tradicionais abarcavam o evento extraordinario, e, assim, recriavam as
distincOes dadas de status, com o efeito de reproduzir a cultura da forma
que estava constituida. Porém, como ja frisamos, o mundo ndo é obrigado a
obedecer a logica pela qual é concebido. As condi¢cOes especificas do
contato europeu deram origem a formas de oposicao entre chefia e pessoas
comuns que nao estavam previstas nas relacoes tradicionais entre elas.
Temos aqui, entdo, a segunda proposicdo de nossa possivel teoria da
histéria: no mundo ou na agdo — tecnicamente, em atos de referéncia —
categorias culturais adquirem novos valores funcionais. Os significados
culturais, sobrecarregados pelo mundo, sdao assim alterados. Segue-se entdao
que, se as relacdes entre as categorias mudam, a estrutura é transformada.

Primeiro, portanto, mostremos a base tradicional das reacoes havaianas a
presenca inglesa. Homens e mulheres comuns, cada um a sua maneira,
ensaiavam trocas espontaneas com o pessoal de Cook, resultando num agil
comércio material. FEsse pragmatismo simples era especialmente
caracteristico da consciéncia cultural — do habitus — do povo havaiano,
contrastando com a de seus chefes e sacerdotes (cf. Cap. 2). Essa conduta
da parte da populacdo estava especificamente em concordancia com aquele
interesse que os havaianos chamam de “mi haku”, “buscar um senhor”. Era
a contrapartida do sistema de dominacdo heroica da chefia. O principio
global mais importante de organizacao era a propria hierarquia, expresso no
aloha reciproco mas desigual entre o povo e o chefe que mantinha as terras
do povo como seu patrimonio. As relacOes sociais das pessoas comuns,
além daquelas mantidas com parentes imediatos, eram mediadas pelos
chefes dominantes (“solidariedade hierarquica”). Enquanto que os chefes,
por suas proprias ligacoes com o reino espiritual (Kahiki), mediavam
também as relacbes do cosmo com a totalidade social. E, assim, temos as
tdo famosas demandas sexuais das havaianas para com a avida tripulacao
dos navios britanicos. Era sua maneira de “encontrar um senhor”, através de
ligacOes ascendentes, que estabeleceriam relacdes de parentesco com e
reivindicacOes junto aos poderes estabelecidos. Portanto, quando os
marinheiros foram saudados com uma efusdao do aloha tradicional, como



ainda se saudam os turistas, foi exatamente devido a mesma sintese
interessada de libido e lucro.

Por outro lado, examinemos mais de perto o comportamento do chefe
sagrado de Kahua’i, Kaneoneo. Seu status cosmologico, como o de outros
chefes importantes, pressupunha que tivesse uma intervencao privilegiada
junto ao divino estrangeiro. O advento de Cook em 1778 introduziu uma
certa “estrutura da conjuntura” historica: um sistema de relagoes que estava
determinando o futuro do comércio europeu e da politica havaiana. Os
ingleses estavam para os havaianos em geral, assim como a chefia havaiana
estava para seu proprio povo. De inicio, as implicacOes eram, no entanto,
equivocas ou até mesmo perigosas. Pois na versao havaiana da teoria de
reis-estrangeiros, o reino do sagrado soberano de Kahiki é fundado com
base na usurpacao da dinastia ja existente. De fato, em toda ascensao — do
mesmo modo que em toda cerimonia anual de Makahiki — o rei toma o
poder, “celebra a vitéria”, como diz Hocart, fazendo de seu antecessor uma
vitima do sacrificio ou de feiticaria. Dai essa ambivaléncia inicial da
aproximacdo de Kaneoneo com os navios de Cook: o chefe s viera no
quarto dia apos a chegada, portanto, bastante tempo depois das pessoas
comuns. O comportamento de Kaneoneo seria repetido por outros chefes
importantes nas décadas que se seguiram. Varias vezes eles se aproximaram
dos navios depois dos populares e com igual demonstracdo ambigua de
dignidade e circunspeccdao. No caso de Kaneoneo, quando finalmente
chegou a abordar o Discovery, foi impedido por seu séquito de ir além da
prancha de embarque onde haviam formado um circulo protetor a seu redor
e ndo permitiram a aproximacao de outro inglés a ndo ser o capitdao Clerke.
O problema era que se os britanicos realmente eram deuses, eles eram,
entdo, os rivais naturais do chefe.

Porém, o comportamento de Kaneoneo, a sua hesitacdo, o levou a
contradi¢cOes praticas com seu povo. A trajetoria de colisdo pode ser
mapeada a partir das categorias da cultura tradicional, enquanto vetor das
diferencas habituais entre a populacio comum e o chefe sagrado. Ser o
primeiro nas relagdes com o divino estrangeiro ndo era a unica prioridade
do chefe. Ele era o primeiro em todas as coisas: o primogénito, o primeiro a
agir na guerra e na paz, aquele que iniciava o ano agricola através dos
sacrificios apropriados e coletava os primeiros frutos como seu tributo. Essa
prerrogativa de “primazia” € o principio essencial de hierarquia polinésia,
tornando o funcionamento politico da sociedade igual a atividade criativa



da divindade. E essas reivindicacoes de Kaneoneo a precedéncia o
colocavam em violenta oposicdo ao povo que estava em seu caminho.
Mesmo assim, a ligacdo privilegiada do chefe com os deuses sempre fora
mantida com o sacrificio dos homens sem lei, ou seja, dos violadores dos
tabus reais.

Nas décadas seguintes a visita fatal de Cook, chefia e plebe, homens e
mulheres, tabus rituais e bens materiais, se engajaram na troca pratica com
europeus, de maneira a alterar os sentidos e as relacdes habituais. E essas
reavaliacoes funcionais sempre aparecem como extensoes légicas dos
conceitos tradicionais. A estrutura dominante da situagdo inicial, a de que
os chefes distinguiam-se do povo assim como os europeus eram diferentes
dos havaianos em geral, tornou-se um conceito de identidade pessoal — do
qual surgiria uma ordem de economia politica. Os chefes se apropriaram de
personagens da grandeza europeia a0 mesmo tempo que imitavam o estilo
adequado de vida luxuosa da Europa. O célebre Kamehameha, conquistador
das ilhas entre 1795 e 1810, ndo se cansava de perguntar aos visitantes
europeus que por ali passavam se ndo vivia “de modo exatamente igual ao
rei George”. JA em 1793, trés dos chefes havaianos dominantes haviam
dado a seus filhos e herdeiros o nome de “Rei George” (Bell, 1929:64). No
inicio do século XIX, esse “vestir-se” como identidades preeminentes
estrangeiras tinha virado alta moda no Havai. Como testemunho desse fato,
temos o relato de um comerciante americano sobre a reunido de figuroes
havaianos em 1812:

Na pista de corridas, observei Billy Pitt, George Washington e Billy
Cobbet passeando de maneira muito intima... enquanto no centro de
outro grupo se encontravam Charley Fox, Thomas Jefferson, James
Madison, Bonnepart e Tom Paine, conversando de modo igualmente
amigavel (Cox, 1832:44).

Nessa época, Cox (pseudonimo de Kahekili Ke’eaumoku) era governador
de Maui, John Adams (alias Kaukini) logo seria governador de Hawai’i,
enquanto o antes mencionado Billy Pitt (Kalaimoku) era “primeiro-
ministro” do reino. Por volta dessa época, marcada pelo lucrativo comércio
do sandalo, também desenvolveu-se uma intensa competicdo por status no
seio da aristocracia havaiana. Essa competicdo tomou a forma do consumo



conspicuo de bens de luxo vindos da Europa — mas também o mana esteve
sempre associado a um estilo de luminosidade celestial. O item principal de
consumo eram as roupas finas, e as modas sofriam loucas mudancas, como
se vé no lamento de um mercador de Boston sobre uma carga inttil de seda,
de um tipo que ja havia chegado por outro navio no ano anterior. O objetivo
dos chefes era ter algo “que jamais haviam visto”.3 Logo, tecidos finos da
China e da Nova Inglaterra eram acumulados em superabundancia estéril,
apodrecendo nos armazéns dos chefes, para finalmente serem jogados ao
mar.

Contudo, o acesso popular ao mercado permanecia severamente restrito,
mesmo em relacao a utensilios praticos e domésticos. Ou, melhor dizendo,
os produtos do povo entravam no comércio europeu sob forma de tributos
ou aluguéis coletados pelos chefes nos moldes quase tradicionais e para seu
beneficio exclusivo. A antiga historia do comércio de ferro ja havia provado
que os poderes estabelecidos eram capazes de organizar o trafico para
atender suas proprias demandas e em detrimento das necessidades
populares. Ja em meados de 1790, os chefes dominantes tinham um excesso
de ferramentas e nao queriam nem olhar para mais um machado e, assim, o
comércio europeu foi desviado para outros meios e signos de poder do
chefe, como tecidos e mosquetes. Isso tudo acontecia muito antes de a
populacdo em geral ter esgotado suas necessidades ou capacidades de uso
produtivo do ferro. Em época tdo tardia quanto 1841, um missionario
americano na ilha do Hawai’i dizia que nao havia um conjunto decente de
ferramentas de carpintaria, a ndo ser aqueles pertencentes aos chefes locais
(Forbes, 1842-155). Nessa época, também, a resisténcia popular havia sido
reduzida ao uso de metaforas escatologicas, como quando pessoas do povo
de Waialua, O’ahu, misturaram excrementos de bode na farinha de taro,
reservada para ser tributo ao chefe dominante (Emerson para Chamberlain:
19 out. 1835). Pode-se dizer que a tradicional cultura havaiana fora
preservada por inversdo logica, ja que excremento € alimento negativo e,
portanto, a reciprocidade era apropriada para o tipo de aloha que os chefes
estavam descarregando no povo.

Qualquer tipo de resisténcia séria havia ha muito terminado, sendo
transcendida por utilizacdes negociadas dos tabus dos chefes, em um
processo que terminou em uma reavaliacdo do significado de tabu que pode
ser correlacionado com as distin¢coes emergentes de classe (Sahlins, 1981).
Desde os primordios do contato, a chefia havia usado tabus para regular o



trafico com o europeu, fazendo assim uma extensdao de propdsitos rituais
para a pratica, justificada pelas funcdes e significados antigos de
precedéncia dos chefes. O grande Kamehameha, entre 1795 e 1819, imp0s
essas interdicoes as épocas e aos termos de comércio com navios
estrangeiros, com o interesse de evitar negocios por parte da populacdo ou,
pelo menos, de garantir que as demandas do consumo politico e
aristocratico teriam prioridade sobre os interesses populares por bens
domésticos. No caso, o conceito de tabu, de coisas colocadas a parte para o
deus, passou por uma extensao logica até haver uma transformacao
funcional. O tabu era cada vez mais usado como signo de direito material e
de propriedade. Podemos ainda ver essa forma final no Havai de hoje: nos
numerosos avisos onde se 16 KAPU, que significa “entrada proibida”.

Essa utilizacdo comercial do tabu por Kamehameha e por outros chefes
teve o significado para a populacdo em geral de que aquelas restricoes
sagradas, que (quando respeitadas) prometiam beneficios divinos, estavam
agora diretamente contrapostas ao bem-estar comum. Em Historical
Metaphors, demonstro como o0 povo ndo hesitara entdao em violar tabus de
todos os tipos, em um desafio mais ou menos claro aos poderes
estabelecidos. As mulheres quebravam aqueles tabus rituais que as
deixariam confinadas as suas casas para se ocuparem de suas relacoes
amorosas com as tripulacoes dos navios europeus. Esse trafico apaixonado
logo veio a ser um importante meio de atividade comercial popular com o
duplo proposito de driblar os tabus dos sacerdotes e os negocios da chefia.
O status sagrado do homem em relacao a mulher acabou também a partir do
momento em que viram que tinham os mesmos interesses na transgressao
de tabus. Antigamente, e no culto doméstico, homens eram tabu em relacao
a mulheres, assim como chefes eram tabu em relacdo ao povo. O tabu
cortava transversalmente todas as distincoes de posicdo social e, portanto,
nesse aspecto nao poderia ser privilégio exclusivo da chefia. Ao contrario, o
argumento era pela inclusdao da sociedade como um todo na chefia, mesmo
que de forma subordinada. Agora a clivagem de classe que se vinha
desenvolvendo revisava as antigas proporcoes do tabu e punha em
evidéncia a oposicao radical que existia entre chefes e povo, enquanto
respectivamente tabu e noa, ou “livre” de restricao. Essa é uma verdadeira
transformacdo estrutural, ou seja, a redefinicdo pragmatica das categorias
alterando as relacoes entre as mesmas. O tabu agora sacralizava de forma
singular as oposicoes de classe as expensas daquelas de género.



Fenomenologia da vida simbélica

Parece-me haver algo a mais nessa tempestade num copo de agua do
Pacifico Sul do que apenas uma possivel teoria da histéria. Hd também uma
critica basica as distin¢Oes ocidentais através das quais geralmente se pensa
a cultura, como as supostas oposicOes entre historia e estrutura ou entre
estabilidade e mudanca. Utilizamos constantemente, em nosso folclore
nativo assim como em nossas ciéncias sociais académicas, essas dicotomias
reificadas na divisao do objeto antropolégico. Nao sera necessario lembrar-
lhes que a antitese entre historia e estrutura esta sacramentada na
antropologia desde Radcliffe-Brown e o apogeu do funcionalismo, e foi
confirmada mais recentemente pelo estruturalismo inspirado por Saussure.
Porém, aquilo que sugere este breve exemplo havaiano, é que nao ha base
alguma em termos de fendomeno — e, menos ainda, alguma vantagem
heuristica — em considerar a historia e a estrutura como alternativas
mutuamente exclusivas. A historia havaiana esta, toda ela, baseada na
estrutura, na ordenacdo sistematica de circunstancias contingentes, ao
mesmo tempo que a estrutura havaiana provou ser historica.

O que, entdo, acontece com a oposicdo corolaria entre estabilidade e
mudanca? O pensamento ocidental pressupde, mais uma vez, que estas
sejam antitéticas: contrarios logicos e ontolégicos. Efeitos culturais sao
identificados enquanto continuos com o passado, ou descontinuos, como se
existissem tipos alternativos de realidade fenomenal, em distribuicao
complementar em qualquer espaco cultural. Essa distincdo atravessa em
profundidade uma série inteira de categorias elementares organizadoras do
saber comum: o estatico vs. o dinamico, ser vs. devir, estado vs. acao,
condicdo vs. processo e, — por que nao incluir? — substantivo em oposicao a
verbo. A partir desse ponto, resta apenas um pequeno passo logico até
confundir histéria com mudanca, como se a persisténcia da estrutura atraveés
do tempo (pensemos na pensée sauvage) nao fosse histérica. Porém, mais
uma vez, a historia havaiana certamente ndao € unica em demonstrar que a
cultura funciona como uma sintese de estabilidade e mudanca, de passado e
presente, de diacronia e sincronia.

Toda mudanca pratica também é uma reproducado cultural. Por exemplo, a
chefia havaiana, enquanto incorpora identidades e meios materiais
estrangeiros, reproduz o status césmico do chefe como um ser celestial
vindo de Kahiki. Nesta mitopraxis da hierarquia, o ariki polinésio, o



primogenito real, “comeca sua vida a época da criacdo do mundo”; ou para
sermos mais exatos em termos de Havai, sua vida € a criacao (Koskinen,
1960:110; cf. Cap. 4). A chefia havaiana, segura de seus privilégios
cosmicos, pode incluir a aparicdo do capitdao Cook em seus proprios termos
mitopraticos.

No final, quanto mais as coisas permaneciam iguais, mais elas mudavam,
uma vez que tal reproducdo de categorias ndo é igual. Toda reproducdo da
cultura é uma alteracdo, tanto que, na acao, as categorias através das quais o
mundo atual é orquestrado assimilam algum novo conteudo empirico. O
chefe havaiano para quem o “rei George” da Inglaterra servia de modelo de
mana celestial ndo é mais o0 mesmo chefe, nem tampouco estd na mesma
relacdo com seu povo.

Minha argumentacdo € que esse dialogo simbolico da historia — dialogo
entre as categorias recebidas e os contextos percebidos, entre o sentido
cultural e a referéncia pratica — coloca em questdo uma série inteira de
oposicoes calcificadas, pelas quais habitualmente compreendemos ambas, a
histéria e a ordem cultural. Nao quero dizer apenas estabilidade e mudanca
ou estrutura e historia, mas o passado enquanto radicalmente diferente do
presente, sistema vs. evento, ou até mesmo o contraste entre infraestrutura e
superestrutura. O que proponho, portanto, se me aguentarem através de uma
digressao semifilosofica, um tipo de ingénua filosofia da acdo simbolica, é
de explorarmos essas distincoes reificadas com vistas a descobrir sua
sintese mais verdadeira.

O problema enfim recai na relacdo de conceitos culturais e experiéncia
humana, ou o problema de referéncia simbdlica: de como conceitos
culturais sdo utilizados de forma ativa para engajar o mundo. Afinal, aquilo
que esta em questdo é a existéncia de estrutura na histéria e enquanto
historia. Mas iniciarei de uma forma mais simples, fazendo duas
observacoes elementares, nenhuma das quais é novidade nem descoberta
minha. A primeira é aquele veneravel principio boasiano de que “o olho que
vé € o orgao da tradicdao...” A experiéncia social humana consiste da
apropriacao de objetos de percepcdo por conceitos gerais: uma ordenacao
de homens e dos objetos de sua existéncia que nunca sera a Unica é
possivel, mas que, nesse sentido, é arbitraria e historica. A segunda
proposicao é de que o uso de conceitos convencionais em contextos
empiricos sujeita os significados culturais a reavaliacOes praticas. As
categorias tradicionais, quando levadas a agir sobre um mundo com razoes



proprias, um mundo que é por si mesmo potencialmente refratario, sao
transformadas. Pois, assim como o mundo pode escapar facilmente dos
esquemas interpretativos de um dado grupo humano, nada pode garantir que
sujeitos inteligentes e motivados, com interesses e biografias sociais
diversas, utilizardo as categorias existentes das maneiras prescritas. Chamo
essa contingéncia dupla de o risco das categorias na acgao.

Mas primeiro falemos da continuidade da cultura na acdo: o olho que vé
enquanto orgao da tradicdo. E dessa forma estou invocando uma longa
tradicdo filosofica, que pode ser tracada até Kant em especial e que foi
continuada na linguistica por Saussure e por Whorf, assim como na
antropologia social de Boas e Lévi-Strauss. Esses (e outros) ensinam que a
experiéncia de sujeitos humanos, especialmente do modo como ¢é
comunicada no discurso, envolve uma apropriacao de eventos em termos de
conceitos a priori. A referéncia ao mundo é um ato de classificacdo, no
curso do qual as realidades sdao indexadas a conceitos em uma relacao de
emblemas empiricos com tipos culturais. Conhecemos o mundo como
instancias logicas de classes culturais: “Capitao Cook é um deus.” Nao é,
como alguns acreditam, que tenhamos uma “necessidade” de classificar. A
classificacdo formal é uma condicao intrinseca da acao simbolica.

Ou como diz Walker Percy (1958:138), o carater simbdlico da
consciéncia consiste no cotejamento de um objeto de percepcdo e um
conceito, por meio do qual os objetos de percep¢do tornam-se inteligiveis
para nos e sao transmitidos a outros. “Toda percepcao consciente”, diz
Percy, “tem a natureza de um reconhecimento, um cotejamento, o que é o
mesmo que falar que o objeto é percebido como aquilo que é... ndo é
suficiente dizer que estamos conscientes de algo; estamos conscientes de
algo como sendo alguma coisa.” — “Ele [Cook] é um deus.” Este
reconhecimento, porém, € uma espécie de reconhecimento: o evento é
inserido em uma categoria preexistente e a historia esta presente na acao
corrente. O surgimento de Cook, vindo de além do horizonte, fora
realmente um evento sem precedentes, jamais visto antes. Mas, por assim
abarcar aquilo que é realmente singular naquilo que é conceitualmente
familiar, introduz o presente no passado.

O mesmo acontece na estrutura légica do discurso: o modo como frases
descrevem ou afirmam. Assimilando um tipo particular (o sujeito
gramatical) no interior de um outro mais geral (o tipo de ato ou atributo



predicativo dele), a frase de proposicao se desdobra igualmente como um
ato de classificacdo simbolica:

He akhua ia.
Um deus ele
“Ele é um deus.”

O sujeito identifica um espaco-temporal particular (em um mundo
possivel): “Ele”, “Cook.” O predicativo descreve por meios gerais relativos:
“deus.” Muitos filosofos reconheceram esta hierarquia de tipos loégicos do
discurso. Strawson, por exemplo:

Dois termos acoplados em uma sentenca verdadeira estdo
respectivamente em posicdo referencial e predicativa, se aquilo que o
primeiro termo designa ou significa for uma instancia do que o segundo
termo significa. De itens deste modo relacionados (ou os termos que se
designam ou significam) pode-se dizer que sdao respectivamente de tipo
[16gico] superior ou inferior (Strawson, 1971:69).

Poderiamos resumir, pelo que foi visto até o momento, que ndo ha tal
coisa que seja a imaculada percepcao. “A representacdo ‘objetiva’”, como
diz Cassirer, “ndo é ponto de partida para o processo de formacdo da
linguagem, mas sim o ponto de chegada... A linguagem ndo entra em um
mundo de percepcdes completamente objetivas apenas para adicionar aos
objetos — ja dados e claramente distinguiveis uns dos outros — ‘nomes’ que
seriam somente signos externos e arbitrarios; ela propria é uma mediadora
na formacao dos objetos” (1933:23).

Esta constituicdo da objetividade dos objetos é consequéncia direta da
posicdo saussuriana de assinalar o carater “arbitrario” do sistema simbolico:
uma certa découpage das continuidades possiveis do sentido, implicando
uma segmentacao do mundo em referéncia enquanto funcao das relacoes
entre signos de carater interno a lingua (valor linguistico). As categorias
pelas quais a experiéncia é constituida ndao surgem diretamente do mundo,
mas de suas relagdes diferenciais no interior de um esquema simbolico. O
contraste que existe no francés entre fleuve e riviere implica uma
segmentacdo de objetos fluviais diferentes das versoes usuais do inglés, que



seriam “rio” e “riacho”. = No entanto, os termos franceses nao estdo
baseados em tamanho relativo como estdo os ingleses, mas sim no fato de
se aguas correm para o oceano ou nao (cf. Culler, 1977). De modo
semelhante vemos que a distincdo inglesa (ou francesa) entre “deus” e
“homem” ndo € igual ao seu aparente paralelo havaiano de akua e kanaka,
porque kanaka, utilizado para designar “homens (comuns)”, esta em
posicdo de contraste de definicdio com ali’i ou “chefe”. Em havaiano,
“chefe” e “deus” sdo transitivamente iguais por oposicao aos homens. Nem
corresponderia esta diferenca entre deuses e homens aquela entre espiritos e
mortais, ja que alguns mortais (os chefes) também sdao deuses. Nao existe
ponto algum de partida para esses esquemas na “realidade”, como escreve
Stuart Hampshire ao observar que alguns filésofos acreditavam que
houvesse (1967:20). Ao contrario, cada esquema cultural particular cria as
possibilidades de referéncia material para pessoas de uma dada sociedade,
enquanto esse esquema € constituido sobre distingdes de principios entre
signos que, em relacdo aos objetos, nunca sdo as unicas distingoes
possiveis. Ou para citar o antecessor de Saussure, Michel Bréal:

nao ha davida de que a lingua designa coisas de modo incompleto e
inexato ... Substantivos sdo signos ligados a coisas: eles incluem
somente parte da vérité que possa ser abarcada por um nome, uma parte
que é tanto mais fracional quanto mais realidade tenha o objeto... se
tomo um ser real, um objeto existente na natureza, sera impossivel para a
lingua por no mundo todas as nogdes que este objeto desperta na mente
(Breéal, 1921:178-79).

Bréal esta falando da desproporcdo inevitavel entre a lingua, qualquer
que seja, e o mundo: “As nossas linguas estdao condenadas a uma falta de
proporcdo entre a palavra e a coisa. A expressdo €, por vezes, ampla em
demasia, por outras restrita demais” (Ibid., p.107). Poderiamos dizer que ¢
sempre ambas, desde que os objetos de referéncia sejam ao mesmo tempo
mais particulares e mais gerais do que as expressoes utilizadas para
designa-los. Os objetos sao mais particulares enquanto emblemas em um
espaco-tempo especifico do que os signos, enquanto categorias ou classes
conceituais. Por outro lado, as coisas sdo mais gerais do que suas
expressoes, por apresentarem sob a forma de experiéncia mais propriedades



e relacOes do que poderiam ser escolhidas e valorizadas por qualquer signo.
Assim temos aquele conhecido principio: de que é impossivel esgotar a
descricao de qualquer objeto.

Portanto o signo, enquanto sentido, se torna duplamente arbitrario na
referéncia: ao mesmo tempo uma segmentacao relativa e uma representacao
seletiva. Conclui-se da natureza arbitraria do signo que a cultura é, por sua
propria natureza, um objeto historico. Saussure, famoso naturalmente por
fazer a distincdo entre pontos de vista diacronicos e sincronicos no sentido
da lingua, foi o primeiro a admitir, no entanto, e sempre insistiu nisso, que
um sistema linguistico é inteiramente histérico. E histérico porque é
arbitrario: por nao refletir simplesmente o mundo existente; mas, pelo
contrario, porque na ordenacao dos objetos existentes pelos conceitos
preexistentes, a lingua ignoraria o fluxo do momento. A totalidade e a
particularidade de objetos lhe escapam. Entdo, inversamente, o sistema é
arbitrario porque é historico. O presente, seja la qual for, é reconhecido
enquanto passado. O paradoxo de certas ordens culturais consideradas
como “a-historicas” é que elas insistem inteiramente em um “approche
historicisante du monde” (tomando-se emprestada uma frase de Délivré
[1974]). Vimos que Cook ja era uma tradicdo para os havaianos antes de se
tornar um fato.

Por outro lado, as realidades empiricas em todas as suas particularidades
jamais poderdao corresponder aos mitos, nem o poderia Cook enquanto
homem corresponder ao exaltado status que lhe pretendiam atribuir. Isso
nos traz a segunda consideracao geral de nossa digressdo, as formas
elementares da vida simbolica: o risco da acdo cultural, que é o risco das
categorias em referéncia. As pessoas colocam, na acdo, seus conceitos e
categorias em relacoes ostensivas com o mundo. Esses usos referenciais
poem em jogo outras determinacOes dos signos, além de seus significados
recebidos, ou seja, o mundo real e as pessoas envolvidas. A praxis €,
portanto, um risco para os significados dos signos na cultura da maneira
como esta constituida, do mesmo modo como o sentido é arbitrario em sua
capacidade enquanto referéncia. Como o mundo tem propriedades proprias,
ele pode vir a se mostrar intratavel, podendo muito bem negar os conceitos
que lhe sejam indexados. A hubris simbdlica do homem se torna uma
grande aposta feita com as realidades empiricas. Esta aposta é de que a acao
referencial, que coloca os conceitos a priori em correspondéncia com
objetos externos, implicara alguns efeitos imprevistos que nao podem ser



ignorados. Além disso, a acdo envolve um sujeito (ou sujeitos) pensante(s)
relacionado(s) ao signo na posicao de agente(s). O esquema cultural é
colocado em uma posicao duplamente perigosa, isto €, tanto subjetiva
quanto objetivamente: subjetivamente pelo uso motivado dos signos pelas
pessoas para seus projetos proprios; objetivamente, por ser o significado
posto em perigo em um cosmo totalmente capaz de contradizer os sistemas
simbdlicos que presumivelmente o descreveriam.

A aposta objetiva reside, portanto, nas desproporcOes entre palavras e
coisas. Toda implementacdo de conceitos culturais em um mundo real
submete esses conceitos a alguma determinacdo pela situacdo. Isto é aquilo
que ja foi descrito como a reavaliacdo funcional dos signos; por exemplo, a
reavaliacdo do conceito de tabu havaiano. Pois signos como “tabu” sao
notoriamente polissémicos: eles tém muitos sentidos possiveis, enquanto
virtuais ou na sociedade em geral. O “tabu” quando realizado, quando
utilizado em um conceito especifico tal como a regulamentacdao do
comércio, é valorizado em algum sentido seletivo. Um significado é posto
em primeiro plano em relacdo a todos os outros significados possiveis. Ao
mesmo tempo a referéncia é feita a particulares concretos que ndao sao
iguais a todos os usos prévios. No evento, a estrutura do campo semantico €
revista (cf. Lyons, 1977:1:250s.). A ideia de tabu tem sido objetivada como
um direito comercial e de propriedade, um sentido que pode vir a ser
generalizado pelos poderes das pessoas que o impdem — tendo efeitos
reciprocos nas definicoes e nas relacoes dessas pessoas e de seus poderes. O
“tabu” assim emerge da acdo com um residuo empirico. O mundo da uma
certa carga a ideia.

O risco subjetivo consiste da possivel revisdao dos signos pelos sujeitos
ativos em seus projetos pessoais. A contradicdo surge da inevitavel
diferenca entre o valor do signo em um sistema simbolico, ou seja, suas
relacOes semanticas com outros signos e seu valor para quem o utiliza. O
signo, no sistema cultural, tem um valor conceitual fixado por contraste a
outros signos; quando na acdo, o signo também é determinado como um
“interesse”, que é seu valor instrumental para o sujeito ativo. Lembrem-se
de que a palavra “interesse” deriva de uma construcao impessoal do latim
(inter est) que significa “isso faz uma diferenca”. Porém, se o interesse por
alguma coisa ¢ a diferenca que faca para alguém, paralelamente e em outro
plano, Saussure definiria entdo o signo como um valor conceitual. Enquanto
conceito, o signo é definido por relacdes diferenciais com outros signos. O



significado de “azul” é determinado pela coexisténcia na lingua de outras
palavras como o “verde”. Se, como € verdade para muitas linguas naturais,
nao existisse o “verde”, o termo “azul” (ou “azerde”) teria maior extensao
conceitual e referencial: também cobriria 0 campo que, em nossa lingua,
chamamos de “verde”. O mesmo vale para Deus, o Pai, a nota de um ddlar,
a maternidade e o filé mignon: cada um tem um sentido conceitual de
acordo com sua posicao diferencial no esquema total de objetos simbdlicos.
Por outro lado, o objeto simbdlico representa um interesse diferencial para
diversos sujeitos, de acordo com a sua posicdao em seus esquemas de vida.
“Interesse” e “sentido” sao dois lados da mesma coisa, ou seja, do signo,
enquanto este é respectivamente relacionado a pessoas e a outros signos. No
entanto, meu interesse em algo nao é igual ao seu sentido.

A definicdo de Saussure de valor linguistico ajuda a fechar a questdo, por
ser formulada em uma analogia com o valor economico. O valor de uma
moeda de cinco francos é determinado pelos objetos dessemelhantes pelos
quais ela pode ser trocada, tais como uma certa quantidade de pao e leite e
por outras unidades de moeda, as quais pode ser comparada por contraste:
um franco, dez francos etc. Por essas relacdes é que se determina o valor
que cinco francos tém para mim. Para mim, ele surge como um valor
instrumental ou interesse especifico e se compro pao ou leite com ele, se o
dou ou o coloco no banco, isto vai depender de meus objetivos e de minhas
circunstancias particulares. Do modo como for implementado pelo sujeito
ativo, o valor conceitual adquire um valor intencional — que pode muito
bem ser diferente de seu valor convencional.

Da maneira como o signo for posto em acdo, ele estara sujeito a outro
tipo de determinacdo: aos processos de consciéncia e inteligéncia humana.
Nao mais um sistema semiotico virtual ou desencarnado, o significado
agora esta em contato com 0s poderes humanos originais de sua criacao.
Nao ha razdo para crer — apesar da crenca ser o a priori de certas formas de
relativismo linguistico — que esses poderes criativos fiquem suspensos uma
vez que as pessoas tenham uma cultura. Pelo contrario, os signos na agao
sdao incluidos em varias operacoes légicas, como metaforas e analogias,
redefinicoes de intensidade e de extensdo, especializacbes ou
generalizacOes de sentido, deslocamentos ou substituicoes, para nao falar de
“mal-entendidos” criativos. E porque os signos sao engajados em projetos
por interesses e, dessa forma, em relacGes temporais de envolvimento e nao
apenas em relacoes simultaneas de contraste, seus valores sdao arriscados,



por assim dizer, sintagmaticamente e nao apenas paradigmaticamente. Essas
utilizacOes interessadas ndao sao meramente imperfeitas por relacio com os
ideais platonico-culturais, mas sao potencialmente inventivas. Vimos como
os chefes havaianos puderam reconhecer o seu mana nos bens
extravagantes dos mercadores estrangeiros, em oposicdo as coisas mais
rudes ou as utilidades domésticas. Os bens oferecidos para troca eram
administrados de acordo com as autoconcepcoes dos chefes. O significado
do mana sofreu uma mudanca através da metafora motivada de
luminosidade celestial, cuja l6gica recebia da cultura tradicional sua razao
de ser, conforme descoberta, entretanto, na situacao existente por uma certa
intencionalidade.

Antitese e sintese

Dadas essas compreensOes fenomenolégicas, seguem-se certas reflexdes
criticas concernentes as dicotomias procrustianas da sabedoria académica.

Em um certo estruturalismo, historia e estrutura sao antinomias; supoe-se
que uma negue a outra. Ja na natureza da acdo simbdlica, sincronia e
diacronia coexistem em uma sintese indissoluvel. A acdo simbodlica é um
composto duplo, constituido por um passado inescapavel e por um presente
irredutivel. Um passado inescapavel porque os conceitos através dos quais a
experiéncia € organizada e comunicada procedem do esquema cultural
preexistente. E um presente irredutivel por causa da singularidade do
mundo em cada acgdo: a diferenca heraclitiana entre a experiéncia unica do
rio (ou fleuve) e seu nome. A diferenca reside na irredutibilidade dos atores
especificos e de seus conceitos empiricos que nunca sdo precisamente
iguais a outros atores ou a outras situacoes — nunca € possivel entrar no
mesmo rio duas vezes. As pessoas, enquanto responsaveis por suas proprias
acoOes, realmente se tornam autoras de seus proprios conceitos; isto €,
tomam a responsabilidade pelo que sua propria cultura possa ter feito com
elas. Porque, se sempre ha um passado no presente, um sistema a priori de
interpretacao, ha também “uma vida que se deseja a si mesma” (como diria
Nietzsche). Isto é o que Roy Wagner (1975) deveria estar querendo dizer
com a “invencdo da cultura”: a inflexdo empirica especifica de significado
dada a conceitos culturais quando estes sdao realizados como projetos
pessoais.



Mais uma vez, € necessario insistir em que a possibilidade do presente vir
a transcender o passado e ao mesmo tempo lhe permanecer fiel depende
tanto da ordem cultural quanto da situacdo pratica. Para iniciantes, existem
todos os tipos de “approches historicisantes du monde”. Em hopi, como
Whorf demonstrou, ndo € gramatical supor que “amanha sera um novo dia”:
pois simplesmente amanha é o mesmo dia que volta envelhecido. Além
disso, ha o sistema social, e nos sistemas sociais existem poderes
diferenciais. Vimos que no Havai, qualquer que tenha sido a interpretacao
dada pela populacdo ao capitdao Cook, os sacerdotes e os chefes tinham o
poder de objetivar suas opinides por meio de cerimonias rituais e, nao
somente isso, podiam também obrigar o povo a render tributos materiais a
tais opinides. Ou, novamente, tudo aquilo que ja foi dito sobre sociedades
heroicas (Cap. 1) sugere capacidades diferenciais dos poderes estabelecidos
para transformarem suas inovacOes pessoais em compreensdes gerais.
Giddens (1976) coloca o dialogo de acdo (“estruturacao”) de forma geral,
referindo-se a dualidade de estrutura como um conceito preexistente e como
uma consequéncia ndo intencional sem tampouco se esquecer das
consequéncias intencionais das pessoas que estdo no poder. Essa
fenomenologia que estivemos discutindo permanecera “ingénua” enquanto
continuar a ignorar que a acdo simbdlica é tanto comunicativa quanto
conceitual: um fato social retomado nos projetos e nas interpretagdoes dos
outros. Desse modo é que a “estrutura da conjuntura” entra aqui: a
sociologia de situacdao das categorias culturais com as motivacdes que
oferece aos riscos de referéncia e as inovacdes de sentido. Uma pratica
antropolégica total, contrastando com qualquer reducdao fenomenologica,
nao pode omitir que a sintese exata do passado e do presente é relativa a
ordem cultural, do modo como se manifesta em uma estrutura da conjuntura
especifica.

Mais ainda, o caso havaiano ja nos mostrou, mesmo com toda a sua
historicizacdo do mundo, que nao ha base alguma nem razdo para a
oposicdo excludente entre estabilidade e mudanca. Todo uso efetivo das
ideias culturais é em parte reproducdao das mesmas, mas qualquer uma
dessas referéncias também é, em parte, uma diferenca. De qualquer jeito,
nos ja sabiamos disso. As coisas devem preservar alguma identidade através
das mudancas ou o mundo seria um hospicio. Saussure articulou o
principio: “Aquilo que predomina em toda mudanca é a persisténcia da
substancia antiga: a desconsideracdao que se tem pelo passado é apenas



relativa. E por esta razdo que o principio da mudanca se baseia no principio
da continuidade” (1959:74). Mas, em uma certa antropologia e
notoriamente no estudo da histéria, isolamos algumas alteracdes e as
chamamos de “eventos”, em oposicdo a “estrutura”.

Esta realmente é uma distincdo perniciosa, se apenas pelo motivo
relativamente trivial de que toda estrutura ou sistema é eventual em termos
fenomenoldgicos. A ordem cultural, enquanto um conjunto de relacoes
significativas entre categorias, € apenas virtual. Existe meramente in
potentia. Portanto, o significado de qualquer forma cultural especifica
consiste em seus usos particulares na comunidade como um todo. Mas este
significado é realizado, in presentia, apenas como evento do discurso ou da
acdo. O evento é a forma empirica do sistema. A proposicao inversa, a de
que todos os eventos sao culturalmente sistematicos, é mais significante.
Um evento é de fato um acontecimento de significancia e, enquanto
significancia, ¢ dependente na estrutura por sua existéncia e por seu efeito.
“Eventos ndo estdo apenas ali e acontecem”, como diz Max Weber, “mas
téem um significado e acontecem por causa deste significado.” Ou, em
outras palavras, um evento ndao é somente um acontecimento no mundo; € a
relacdo entre um acontecimento e um dado sistema simbdlico. E apesar de
um evento enquanto acontecimento ter propriedades “objetivas” proprias e
razoes procedentes de outros mundos (sistemas), ndao sSdo essas
propriedades, enquanto tais, que lhe dao efeito, mas a sua significancia, da
forma que é projetada a partir de algum esquema cultural. O evento € a
interpretacdo do acontecimento, e interpretacoes variam.

Considerem mais uma vez a apoteose dos ingleses no Havai, e também
sua queda eventual desse estado de graca. O capitdio Cook era
verdadeiramente um grande homem (ou pelo menos assim pensamos), mas
nada havia de inerentemente divino na maneira pela qual conduziu seus
navios para dentro daquela baia havaiana, quanto mais algo que
representasse o retorno de Lono, o antigo deus da fertilidade e do povo,
como supuseram 0s havaianos. Por esse motivo, havia dez mil pessoas
aglomeradas na praia para comemorar o retorno de Cook em 1779. Raras
vezes 0 colonialismo gozara de tdo auspicioso inicio. Por outro lado,
quando as mulheres comecaram a viver e comer com a tripulacao a bordo
dos navios britanicos, surgiram sérias duvidas a respeito da divindade do
estrangeiro. Nao ha nada de inerentemente irreligioso no fato de haver
comensalidade com mulheres — exceto que, no sistema havaiano, isso polui



e destroi o tabu dos homens. Os eventos nao podem ser entendidos,
portanto, separados de seus valores correspondentes: é a significancia que
transforma um simples acontecimento em uma conjuntura fatal. Aquilo que
parece para alguns como um mero encontro para o almoco, para outros é
um evento radical. Entdo, ca estamos separando judiciosamente sistema e
evento por atos heroicos de teoria académica, enquanto o fato simbolico
humano € de que ndo existe evento sans sistema.

Os erros antropologicos (ou historicos) gémeos, o materialismo e o
idealismo, consistem claramente em tentativas de ligar uma significancia
prenhe de sentido a uma relacdo mecanica ou “fisicalista” de causa e efeito.
Para o materialismo, a significancia é efeito direto das propriedades
objetivas do acontecimento. Ignorando, portanto, o valor relativo do sentido
dado pela sociedade ao acontecimento. Enquanto que, para o idealismo, o
acontecimento é simplesmente o efeito de sua significancia, ignorando,
assim, sua carga de “realidade”: as forcas que tém efeitos reais, mesmo que
sempre em termos de algum esquema cultural.

O mesmo é valido para a teoria e a pratica, se as tomarmos COMO
alternativas de natureza de fenomeno: essa distincdo objetivada entre
conceitos culturais e atividades praticas é falsa na pratica e absurda na
teoria. Toda praxis € tedrica. Tem sempre inicio nos conceitos dos atores e
nos objetos de sua existéncia, nas segmentacoes culturais e nos valores de
um sistema a priori. Portanto, ndao ha materialismo algum que nao seja
histérico. Marx ja o dissera, mas um certo marxismo contemporaneo e de
modismo, confuso pela oposicdao entre teoria e pratica, nega esse fato.
Considerem a afirmacao feita por Hindess e Hirst:

Os eventos histéricos ndo existem [em] e ndo podem ter efetividade
material alguma no presente. As condi¢coes de existéncia das relacoes
sociais atuais existem necessariamente e sdo reproduzidas
constantemente no presente. Nao foi ao “presente” que o passado se
dignou a nos dar acesso, mas sim a “situacdo atual”... Toda teoria
marxista, por mais abstrata que seja, existe para tornar possivel a analise
da situacdo atual. Uma analise historica da “situacdo atual” é impossivel
(Hindess e Hirst, 1975:312).



No entanto, a cultura é justamente a organizacdo da situacdo atual em
termos do passado. Nem tampouco existe infraestrutura sem superestrutura,
pois, “em ultima analise”, as categorias pelas quais se define a objetividade
sdo, elas mesmas, cosmoldgicas — do mesmo modo que, para os havaianos,
o advento dos britanicos foi um evento de dimensdes universais cujas
expressoes orientadoras eram os conceitos de mana, akua e a geografia
celestial de Kahiki (as origens espirituais). Se a pratica, entdao, postulou a
correspondéncia estrutural entre os chefes havaianos e os europeus
preeminentes, enquanto opunha ambos a populagdo havaiana em geral, isso
se tornaria a organizacao do comércio material e também da identidade
pessoal — sem mencionar que ela (a pratica) aparece de forma decisiva nos
eventos historicos, tais como a rivalidade entre o capitdo Cook e o rei
havaiano que provou ter sido desastrosa para o Grande Navegador. A prdxis
se desdobraria como a exclusdao relativa do povo dos bens europeus,
especialmente daqueles colocados na categoria havaiana de itens de
prestigio e apresentando cenas como as de “Billy Pitt” Kalaimoku e “John
Adams” Kuakini exibindo-se em robes de seda chinesa e coletes europeus,
em aposentos decorados com finos moveis de teca e espelhos decorados ou
em jantares servidos em servicos de prata pura. O povo afundava-se
progressivamente na miséria, da qual até hoje nao se recuperou. Nem
tampouco a pratica pode ser retomada simplesmente em seus efeitos pela
superestrutura, como uma consciéncia distorcida chegada ao palco da
histéria, por assim dizer post festum. Pois, ja vimos que as utilidades do
comércio estavam constantemente sujeitas a definicdo pelas demandas de
consumo da chefia. De modo que aquilo que aparece nos livros de contas e
nas cartas dos mercadores de Boston, no Havai, documentando mudancas
nas demandas por armas de fogo, suprimentos navais ou esse ou aquele tipo
de tecido de cashmere, representa intimacoes politicamente contextuais da
divindade polinésia. O mercado era uma condicao irredutivel da prdxis
material, onde os precos eram atribuidos com base nas inevitaveis
concepcoes polinésias de mana.

Poderiamos continuar fazendo semelhantes observacoes
(“desconstrucoes™”) sobre as sinteses historicas dessas dicotomias radicais,
como o “individual” e o “coletivo” ou o “real” e o “ideologico”. Mas ja foi
dito o bastante, porque essas oposicOes sdao apenas outras tantas expressoes
analogas da mesma concretude deslocada. A questao mais verdadeira jaz no
dialogo entre sentido e referéncia, visto que a referéncia pde o sistema de



sentido em situacdo de risco em relacdo a outros sistemas: 0 sujeito
inteligente e o mundo intransigente. E a verdade desse dialogo maior
consiste da indissoltvel sintese de coisas como passado e presente, sistema
e evento, estrutura e historia.

a No original, “river” and “stream”; os termos em portugués também sdo baseados em tamanho
relativo. (N.T.)



Notas

1. Suplemento a viagem de Cook (p.25 a 58)

1. Cook tinha dividas razoaveis quanto a capacidade de seus médicos para determinar quando um homem
estivesse suficientemente curado para impedir a transmissdo “do Venéreo”, bem como a propensao dos
marinheiros infectados de resistirem aos avancos das mulheres polinésias.

2. Samwell continua dizendo que “tomamos conhecimento de que alguns dos que desembarcaram tiveram
relagdes sexuais com as mulheres” (Beaglehole, 1967:1.083). Além disso, um grupo de
aproximadamente vinte homens, sob o comando do tenente Gore, ficou na ilha de Ni’ihau, préxima a
Kaua’i, impossibilitado de voltar ao navio por um dia e duas noites; certamente ocorreram ligacdes
entre ingleses e havaianas durante esse tempo. Thomas Edgar, capitdo do Discovery, da crédito aos
relatos, por ele ouvidos, de que apesar da vigilancia dos oficiais em Kaua’i os marinheiros conseguiram
colocar mulheres a bordo clandestinamente: vestiram-nas de homem e as chamavam de seus “Tios”
(Diério de bordo: 24 jan. 1778). Se este relato for veridico, os homens conseguiram o seu intento,
utilizando-se de um arranjo calidoscépico de impressdes culturais: os marujos teriam enganado os
oficiais usando um conceito taitiano de “amigo formal” (tio), totalmente desconhecido de suas amantes
havaianas. Para maiores comentarios sobre as importunacdes das mulheres havaianas durante a
primeira visita de Cook a Kaua’i/ Ni’ihau (19 jan. — 12 fev. 1778), Samwell (em Beaglehole,
1967:1.084-85), Zimmermann (1930:68), Clerke (em Beaglehole, 1967:597) e Cook e King
(1784,2:130-31). As tradi¢des havaianas relativas a essa visita sdo unanimes em alegar que as ofertas
feitas pelas mulheres eram aceitas pelos britanicos (Remy, 1861-21; Fornander, 1969,2:162-63; S.
Kamakau, 1961:94s). Quanto ao relato tradicional de que o capitdo Cook teria dormido com uma
mulher de alta posicao de Kaua’i, ver nota 4 a seguir.

As exigéncias amorosas das havaianas repetiram-se quando da segunda visita de Cook nos fins de
1778, comeco de 1779 (p. ex., Cook em Beaglehole, 1967:265-66; Samwell em Beaglehole, 1967:
1151, 1152, 1158 et passim; Cook e King, 1784,2:544,3:10-11; Ledyard, 1963:107-9; Ellis, 1782,
2:76,86, etc.).

3. Nos exames feitos pelos médicos do Discovery, oito dentre doze homens de uma canoa havaiana
encontrada ao largo de Maui estavam com “o Venéreo” (Didrio Burney: 26 nov. 1778). Alguns dias
mais tarde, o Sr. King relata que trés dos dez ou doze havaianos a bordo do Resolution estavam
igualmente infectados (Beaglehole, 1967:300). O Oxford English Dictionary determina de modo
especifico que a definicdo de clap é gonorreia, e cita 0 uso desse termo ja em 1803, utilizando a mesma
expressdo encontrada nos didrios do Sr. King, “a clap”; portanto, ndo é pertinente neste caso que
pudesse ter havido uma confusao de diagnostico com sifilis ou framboesia.

4. Nao ha consisténcia empirica alguma para a tardia tradicdo havaiana de que o capitdo Cook teria
dormido com a mulher sagrada de Kaua’i, Lelemahoalani, filha da chefe de alta posicdo na ilha (Remy,
1861:19-21; S. Kamakau, 1961:94-96; Fornander, 1969, 2:168-69). Por outro lado, é de uma
consisténcia cultural consideravel a alegacdo de que o capitdio Cook fora considerado como a
encarnagao do Deus Lono que — como diversos chefes lendarios assim identificados — retornava para
buscar a sua esposa perdida (— inseminar a terra, cf. Capitulo 4, adiante). A propria tradicdo havaiana
diz que essa é a razdo da apresentacdo da princesa nativa a Cook. A dignidade que Cook se atribuia,
enquanto comandante naval britanico, estava em concordancia com as concepc¢des havaianas relativas
ao seu status e apenas levava-o a uma resposta diferente com respeito a oferta de uma mulher da



10.

aristocracia. De acordo com Zimmermann, Cook ndo tinha muita simpatia por cerimonias religiosas e
raramente as realizava a bordo de seus navios, e jamais tolerou a presenca de um padre nas
embarcagdes sob seu comando. Ao mesmo tempo ndo estava prestes a ceder as tentagdes da carne,
apesar de estar preparado para admitir que seus homens exibissem assim as suas fraquezas de meros
mortais (Beaglehole, 1974:390-91). Evidentemente, sé poderia haver uma Autoridade a bordo de um
navio de Sua Majestade. Portanto, mesmo que lhe fosse oferecida a mulher sagrada porque era um
deus, podemos ter certeza de que ela foi recusada por motivos parecidos.

. Uma excelente discussdo sobre le’a, e a sexualidade havaiana em geral, pode ser encontrada em Pukui

et al. (1972, 2 [1979]). Utilizei muito essa discussao neste trabalho.

. Em uma das reflexdes de Cook ha um comentario sobre a disposicdo inicial dos havaianos de tomarem

tudo em que colocassem as maos: “Eles acreditavam que tinham direito de levar tudo em que pusessem
as maos.” Mas, acrescenta, “eles logo deixaram de lado essa conduta quando os convencemos de que
ndo poderiam continuar agindo assim impunemente” (Cook e King, 1784, 2:205). O aspirante Gilbert
comenta no mesmo tom que os havaianos “placidamente” e “sem escripulo ou hesitacdo” saiam
carregados com tudo que pudessem carregar, e quando os ingleses tomavam as coisas de volta, “eles
ficavam muito surpresos... por ndo conseguirem acreditar que estdvamos agindo a sério, mas, ao
contrario, imaginavam que os deixariamos levar tudo que escolhessem” (Narrativa, jan. 1778). Para
mais incidentes andlogos e comentdrios sobre os momentos iniciais do contato entre havaianos e
ingleses ver King (Diario de bordo: 20 jan. 1778), Cook e King (1784, 2:195), Clerke (em Beaglehole,
1967:1322) e Dibble (1909:23).

A semelhanga (ou identidade) entre os rituais aos quais Cook foi submetido em Hikiau (e em outros
lugares) e a cerimonia de hanaipii na qual os chefes estatutarios dao as boas-vindas a Lono durante sua
procissao anual é discutida em Sahlins (1981; cf. Capitulo 4, onde outros detalhes das cerimonias do
Ano-Novo ou Makahiki também sdo discutidos).

. Para um exemplo de comportamento analogo, observado pelo missionario Fison na ilha de Rotuma, na

Polinésia, ver Frazer (1911, 1:184). Os havaianos sdo ligados a seus ancestrais (atimakua) e também a
seus parentes e descendentes por diversos corddes que emanam de diversas partes do corpo, mas que
sdo semelhantes ao piko, “corddo umbilical”. E em relacdo a esse fato que a Sra. Pukui discute o
incidente em Kaua’i:

Ja& vi muitas pessoas idosas com pequenos recipientes para os corddes umbilicais... Uma avo levou
os cordoes de seus quatro netos e os jogou no canal Alenuihaha: “Eu quero que os meus netos viajem
através dos mares”, ela me disse. A Sra. Pukui acredita que a estéria contada das mulheres
escondendo os pikos de seus filhos no navio do capitdo Cook provavelmente seja verdadeira. Em um
primeiro momento se pensou que Cook era o deus Lono, e que seu navio fosse uma ilha flutuante.
Qual a mulher que ndo quereria deixar o piko de seu filho ali? (Pukui et al., 1972, 1:184).

“Nunca conheci mulheres menos reservadas. De fato parecia-me que elas nos visitavam com nenhum
outro intuito exceto o de se entregarem” (Cook e King, 1784, 2:544). “Essas senhoras sao mui
generosas com os seus favores, porém, estdo longe de serem tdo mercendrias quanto as das ilhas
Friendly [Tonga] ou Society, e algumas de suas ligacGes parecem ser apenas fruto da afeicdo.” (Ellis,
1782:153).

Para outros relatos da relacao entre as mulheres havaianas e o comércio masculino nos primeiros anos
do contato, ver Portlock (1784:159), Puget (Diario de bordo: 21 fev. 1793), Manby (1929 1 [1]:14). O
trafico doméstico de servigos femininos continuou durante a época missionaria:

Os nativos [de Kaua’i oriental] apesar de pobres sdo extremamente bondosos, oferecem-nos as
melhores comidas e, em sinal de respeito, o marido oferece sua mulher, o pai a sua filha, o irmao a
sua irma. Nés lhes dissemos que havia um Deus no céu que tinha proibido esta iniquidade; eles
disseram que isso é bom, mas vocés sdao homens brancos esquisitos (Diario Whitney: 27 maio 1820).

Na época de Cook, no entanto, a solidariedade doméstica da troca ndao era completa. Ha dois relatos
(Trevenen MS; Beaglehole, 1967:1227) de mulheres guardando ferramentas destinadas aos homens e as



usando para troca com outros havaianos (homens ou mulheres?) por panos e leis de penas.

11. Néao darei prosseguimento a discussdo das “sessenta e nove maneiras”. E espero que me perdoem por
servir como um (pauvre) esprit no qual les catégories se pensent.

12. O texto havaiano aparece em Elbert e Mahoe (1970); outras coletaneas acessiveis de cantos havaianos
incluem as de Emerson (1965), Roberts (1926) e Pukui e Korn (1973).

13. Elbert indica que o pequeno niimero de fonemas e a grande quantidade de homo6nimos ou de quase
homo6nimos criam um campo especialmente fértil para trocadilhos e “sentidos ocultos” (kaona). Quanto
a esses ultimos, Pukui et al. (1972:85-86) escrevem:

Na érea das piadas sexuais, os havaianos tém uma vantagem natural. Eles sempre usaram
eufemismos, alusdes e metaforas em seu discurso; Eles tém uma aptiddo natural para entender o
kaona, o sentido oculto, de uma palavra ou de uma frase... Ap6s a chegada dos ocidentais, os mele
foram musicados e tiraram muita vantagem das metaforas. Sera que o canto sobre a “Bela Kaua’i”
realmente descreve uma ilha ou estarad descrevendo uma bela mulher? Serd que se esta realmente
cantando sobre maka (a vista [cf. adiante, a discussdo sobre o olho]), das ka palai (samambaias) na
ilha imida? Ou da makamaka (a amiga intima) e das suas “samambaias” agora imidas? Sera que a
cancgdo Alika conta apenas de um navio com esse nome, que inicialmente singra com dificuldade
através de um “estreito apertado e frio”... como diz a Sra. Pukui, “quando os havaianos comecam a
dar risadinhas entdo sabemos que querem dizer outra coisa” (Pukui et al., 1972, 2:85-86).

Inversamente, nem todos os cantos explicitamente assim chamados eram dedicados ao que seria
considerado por ocidentais como o objeto apropriado para tal afeicdo. Aqui estdo trechos de um canto
escrito por volta de 1860 (AH, Colecdo de Meles) intitulado Uma cangdo de amor a Sabedoria, He
Mele Aloha i ka Na’auao, e que também ilustra o gosto pelos kaona.

E ka na’auao, e aloha ‘oe Kaikamahine ‘itha O sabedoria, amor para vocé, Menina das coxas redo

nemonemo... e lisas...
‘Akahi au a ike i ka lomi a ke aloha, Esta foi a primeira vez que conheci o aperto do amor,
Ke oni kapalili la i ka wai o Pukaiki, Tremendo ali, nas dguas de Pukaiki [lit., “Buraco
Pequeno”]
Kula ke pene i ka la’i o Wainiha luna, A ligeireza se lanca na paz do alto Wainiha [lit., “Ag

Inamistosa™]

Mamau pipili papa’a ka wai o Paulike... A agua de Paulike [lit., “Terminando Juntos™]
intermindvel, pegajosa e apertada...

Kekahi no ‘oe o ka’u mea i aloha ai E vocé a minha amada.

o . ,
E ku wiwili ho’omamau nei o ke kulu’aumoe... Abracando-nos sem cansar, sem parar, tarde da noite.

Naue aku katia o ka wai hu’ai pa’u o Nos dois trememos nas dguas umidas de Namolokam
Namolokama [uma montanha em Hanalei, Kaua’i, lit., “O
entrelacamento atado com firmeza™]
‘O ia wai kahea noi ka ihu o ka moku, A agua chama para a proa do barco
E ka na’auao, e aloha ke ‘oe. O sabedoria, amor de fato para vocé.

14. A Sra. Pukui afirma que os cantos genitais tinham uma distribuicdo entre a populacdo em geral. Mas é
particularmente dificil determinar essa distribuicdo social, porque a forma foi suprimida, ao menos de
nome, na era Crista (a partir de 1820). Uma dancarina havaiana e estudante dos mele ma’i escreve:



15.

16.

17.

18.

19.

20.

Os havaianos logo aprenderam a ndo discutir o sexo abertamente, especialmente em relacdao ao
hula, que foi severamente censurado pelos haole (homens brancos) importantes de Honolulu no
século XIX. Com a crescente aculturagdo dos havaianos, eles pararam de discutir os mele ma’i
mesmo entre si, ou pelo menos [os discutiam] em grupos muito restritos. Por exemplo na halau
[escola de danga], fomos ensinadas a dangar os mele ma’i, mas raramente nos diziam qual o
significado do canto ou qual era a sua func¢do. Os havaianos ndo acabaram totalmente com eles,
apenas mudaram a sua classificacdo para mele inoa, “cantos dos nomes”, ou para mele aloha,
“cangoes de amor” (Dorton, 1981; estou especialmente agradecido a esse excelente trabalho).

Samwell registrou os cantos de acordo com uma fonética propria. Foram transcritos para a ortografia
havaiana moderna por Mary Kawena Pukui para J.C. Beaglehole (1967:1234n). No entanto, ule,
“pénis”, permanece em havaiano na versao publicada.

De acordo com as evidéncias internas, esse canto foi pelo menos modificado na época cristd, porque ha
um jogo com gestos e sons que envolve a declamacgdo das vogais do alfabeto. Ndo obstante, a
associacdo com a proeza genital e com o sacrificio humano (e também com o status divino do chefe —
ver texto adiante) continua forte. Um mestre atual do hula contou-me que Kiinui’akea, o nome do deus
de sacrificios humanos, também era o nome que foi dado aos genitais de Kamehameha. A imagem
desse deus é fabricada com a madeira da arvore ’ohia lehua, e suas flores no canto tém o significado de
“vagina”. Lili Dorton escreve que a flor de lehua “é uma vagina simbdlica, por ser uma flor macia e
peluda, de coloracdo avermelhada, parecendo um pouco com um pompom; se for sacudida com forga,
ela se desfaz”. Piinana, “ninho de passarinho”, é outro termo comum nos cantos genitais e é usado
ainda hoje como jargdo para “vagina”.

O sistema simbdlico de sacrificio humano no Havai foi documentado e brilhantemente analisado por
Valeri (no prelo); minha propria discussdo deve muito a esse trabalho. As principais fontes usais sobre a
chefia havaiana sdo: Malo (1951), S. Kamakau (1961;1964; MS), Fornander (1916-19:1969); Handy e
Pukui (1972); I'i (1959); K. Kamakau (em Fornander, 1916-19, 6:2-45); Rev. Ellis (1828) e Remy
(1861). Um bom resumo pode ser encontrado em Goldman (1970).

As associacGes solares com a chefia vao da descendéncia dos chefes de Wakea, personificacdo do sol
no zénite, a cantos de louvor do século XIX, tais como Para ti, ¢ sol faiscante (Ia’Oe, e ka La e’Alohi
nei), escrito para o rei Kalakaua. Obviamente, ndo estou falando de um culto solar; é mais uma questdo
do sol enquanto rei, do que do rei enquanto sol.

As famosas genealogias da chefia havaiana — algumas remontando a mais de 900 geragdes — eram
mantidas por homens e mulheres, especialistas em tradicdes, e esses peritos genealdgicos eram
tradicionalmente ligados aos chefes supremos. Livros de genealogia datando do século XIX (como
aqueles depositados no Bishop Museum e nos Arquivos do Havai), muitos dos quais se remetem as
primeiras décadas do século passado, sdo testemunhos da maneira pela qual o conhecimento
especializado dos mestres em genealogia, sobre as origens ancestrais remotas, era conciliado aos
interesses correntes da chefia em ter ascendéncia a essas origens. Linha a linha — ou “lado a lado” como
dizem os havaianos — os ancestrais masculinos e femininos do chefe eram ligados as grandes
genealogias cosmoldgicas, geralmente em algum ponto ancestral nas ultimas dez ou doze geracdes. Os
livros também atestam de forma eloquente os interesses dos chefes de Maui e do Hawai’i por suas
conexdes com as antigas linhas ancestrais de O’ahu e Kaua’i, principalmente a linha Nanaulu. O efeito
completo das genealogias reais quando diagramadas (p. ex., Fornander, 1969: folha final) é uma
estrutura pouco elaborada nas primeiras vintenas ou centenas de geracdes (i. e., um conjunto restrito de
linhas patrilaterais que incluem o ramo junior ocasional), para entdo tornar-se uma trama reticular de
relacionamentos através de homens e mulheres nas geragdes mais recentes. Mesmo assim, qualquer
dessas representacdes nao faz justica as complexidades do parentesco da chefia nas geracdes mais
recentes, ocasionadas por unides multiplas e consanguineas, primdrias e secundarias.

Quanto aos direitos de posse de terras, além das habituais fontes sobre a chefia (nota 17) ver, entre
outros, Handy (1965), Wise (1965), Lyons (1875) e o Comissario para as Terras Publicas (1929 1-12).

Para informagoes sobre os habitos domésticos e sexuais na primeira metade do século XIX — a serem
utilizadas com a sensibilidade e o cuidado necessario devido aos preconceitos das fontes missiondrias —



21.

ver Wyllie (1846; cf. Malo, 1839). Ver também Handy e Pukui (1972), Keesing (1936) e Howard (1971)
para observacdes mais recentes. Uma outra fonte reveladora sobre as praticas sexuais havaianas sdo os
registros dos tribunais das décadas de 1830 e de 1840, quando um novo c6digo de leis inspirado na
moralidade puritana foi imposto ao reino. (Sumarios estatisticos podem ser encontrados nos Arquivos
do Havai — “Tribunais, Miscelaneo”, “Procuradoria Geral, Miscelaneo” etc. — material referente a casos
julgados também nos registros dos Tribunais Distritais e Supremo Tribunal.) Como exemplo, uma
tabela das condenacdes aparentemente referindo-se a todas as ilhas, incluindo uma pequena fragdo de
casos envolvendo brancos — para 1838 (Kanoa [atrib.] 1839):

Transgressdo N° de condenagées
“Adultério” 246

“Impudéncia” 81

“Furto” 48

“Desordem” 32

“Perjurio” 30

“Seducdo” 18

“Motim” 15

“Homicidio culposo” 4

Ou ainda os casos dos Tribunais Distritais de Kaua’i, 1° de abril de 1846-1° de abril de 1847:

Transgressdo N° julgado pelo Tribunal Distrital
“Fornicar” 140

“Roubo” 34

“Trabalho aos domingos” 21

“Brigas” 10

“Outras transgressoes” 16

Em todas as estatisticas referentes a esse periodo, as transgressoes rotuladas como “adultério”,
“prostituicdo”, “fornicar”, “alcovitar” (weawea), “seducdo” e/ou “impudéncia” estdo em ordem de
quatro ou cinco vezes mais que crimes contra a propriedade e constituem a maior classe geral de

processos do tribunal.

O argumento a favor da auséncia de linhagens corporadas no Havai, quer entre os chefes quer entre as
pessoas comuns, é tomado em oposicdo as nogoes recebidas, relativas as famosas ’ohana (p.ex., Handy
e Pukui, 1972). A palavra ’ohana tem, entre o povo, como referéncia primaria as relacdes de parentesco
egoceéntricas, ou as redes locais de parentesco sob as ordens de um “chefe”? provincial, mas ndo estdo
referidas as linhagens corporadas ou, por assim dizer, sociocéntricas. Os copiosos registros e
depoimentos sobre a grande divisao das terras (Mahele) de 1846-54, guardados nos Arquivos do Havai,
deixam claro que ndo havia nenhuma corporagdo de linhagem encarregada de segmentos de terras. O
termo ’ohana estd praticamente ausente desses registros; nem tampouco eram as por¢des de terras



ahupua’a, ‘ili’aina ou mo’oaina, ocupadas por grupos de descendéncia comum. Minha intengdo é de
desenvolver a exposicdo e argumentacdo completa desta questdo em outra publicacao.

22. Assim, temos uma argumentacdo analoga feita por Peter Huber com relagdo aos Anggor da Nova
Guiné:

A sociedade melanésia apresenta uma face distorcida quando vista como um sistema abstrato de
direitos e deveres, ou de grupos e categorias fundados no parentesco. Se pensarmos a sociedade como
sendo constituida pela sancdo ou pela implementacdo ordenada de tal sistema, entdo a sociedade
melanésia é ritualmente constituida através da producgdo de eventos que mobilizam as pessoas de uma
certa maneira. Esses eventos ndo sdo necessariamente caracterizados pela inutilidade ou pelo
sobrenatural — ndo sdo rituais nesse sentido — mas pelo fato de que sdo informados por esquema de
classificacdo simbélica. Por atualizarem esses esquemas de classificacdo, eles constituem a sociedade
(Huber, 1980:44-45).

2. Outras épocas, outros costumes (p.59 a 99)

1. Os capitulos sobre historiografia (Parte 1) de Stone em The Past and the Present (1981) fornecem uma
6tima introdugdo a “nova histéria”. Barraclough (1978), escrevendo sobre o mesmo assunto, também
faz referéncia a Thomas Grey — serd este um costume de historiadores ingleses radicados na América
do Norte? Os comentérios de Voltaire em seu Essai sur les moeurs sdo colocados por Le Goff em um
ensaio proprio e muito pertinente a presente discussao; cf. Braudel (1980), Dumoulin e Moisi (1973),
Gilbert e Graubard (1972), Le Goff e Nora (1974), Ricoeur (1980).

2. Fiz uma traducao livre do texto, tomando liberdades especialmente com a palavra devenir, sem alterar,
a meu ver, a intencao de Durkheim.

3. Além de Frazer (1911-15), de Hocart (1969[1927], 1936), e de Dumont (1970), as ideias aqui
apresentadas, referentes a soberania divina e a hierarquia, utilizam-se especialmente dos estudos
antropolégicos recentes de Heusch (1962, 1972, 1982), Valeri (no prelo), Geertz (1980), Tambiah
(1976) e Adler (1978, 1982), bem como de classicos mais antigos como Evans-Pritchard (1962),
Frankfurt (1948), Dumézil (1948), Meek (1931), Kuper (1947), Krige e Krige (1943); cf. adiante Cap.
3. Nado faco uma discussdo taxonomica das diferencas entre “reis divinos”, “reis sagrados”, “reis
magicos” e “reis sacerdotes” — nem mesmo da diferenca entre “chefes” e “reis”. Com relacdo a esta
ultima, concordo com Heusch que o Estado seja uma criacdo da soberania divina e ndo o inverso; sendo
assim, a principal razdo para diferenciar a soberania divina da chefia perde sua forca. Para uma
discussdo sobre os problemas taxondmicos em torno da soberania divina, assim como uma excelente
analise de Jukun, ver Young (1966). Nao ha davidas de que a minha opgdo por uma categoria
abrangente para sociedades heroicas, sem um olhar mais detalhado para suas varia¢des, s6 pode ser
vantajosa para 0s presentes propositos teoricos e a curto prazo. Nao tenho ilusdes quanto a durabilidade
ou ao valor da categoria.

4. Além de que, no caso de Fiji, um chefe pode literalmente ser filho da irma@ em relacdo a outra chefia
(por exemplo, vasu ki Rewa vasu ki Mbau etc.). Assim, temos uma relacdo entre coisas que
aparentemente sdo de “natureza dispar”. A personificacdo das forgas politicas envolvidas nas relagdes
de vasu (sobrinho uterino) sdo discutidas adiante.

5. O informante aqui citado é um dos “céticos”, em um fascinante debate entre, os kuba, registrado por
Vansina (1964:101-2), relativo a divindade do rei. Os céticos tém uma visdo funcionalista da realeza;
enquanto condi¢do necesséria de ordem em uma sociedade que de outro modo seria segmentar.
Admitem que o rei tenha uma poderosa magia negando-lhe, entretanto, poderes divinos. Discussdes
ideol6gicas a parte, os kuba praticam um conjunto classico de rituais através dos quais o rei é
desprovido de suas relagdes de parentesco de nascenca e é colocado acima e fora da ordem clanica da
sociedade — a0 mesmo tempo enquanto uma forca da natureza, enquanto um representante do deus e
enquanto um feiticeiro incestuoso.



6.

10.

11.

A frase usual na ortografia ortodoxa de Fiji é na lotu nei Ratu Cakobau. Reverti a frase a uma ortografia
mais antiga e heterodoxa, mais facil de ser pronunciada por angl6fonos. Perguntado uma vez por que
ndo aprendia inglés, Thakombau respondeu que era porque tinha ouvido os ingleses falando sua lingua.
Por outro lado, quando certos deuses de Mbau resistiram ao cristianismo, depois da conversao de
Thakombau, o chefe reuniu os sacerdotes e os chicoteou (Waterhouse, 1866:265-66). As relacdes
antigas dos sacerdotes/ deuses com Jeova podem ser acompanhadas nos didrios de Cross (por exemplo,
24 out. 1840), Hunt (18 fev. 1839: 10 maio 1839), Calvert (15 ago. 1841; 20 out. 1841), entre outros.

. Paradoxalmente uma teoria de determinacdo pela infraestrutura, entdo aparecera como sendo verdadeira

para a histéria de Fiji — isto é, a propagacdo de uma nova fé (a crenca em Jeova) segue-se a
demonstracdo pratica do poderio europeu, por causa do conceito preexistente de que esse poder tinha
causas “sobrenaturais”. Surge entdo a interessante questdo de que, se em outros lugares também, a
sequéncia mecanica de mudanga infraestrutural — mudanga superestrutural, ndo depende igualmente
do status a priori da atividade pratica, um “esquema” cosmolégico “das coisas”. Embora essa
compreensao possa negar a oposicao radical entre pragmatica e “ideologia”, oferece certas vantagens
6bvias, como o fim de simples “explicacbes” reflexo-funcionais de suas relacdes e um melhor
entendimento do intercambio entre atividades materiais (prdxis) e conceitos culturais (ver Cap. 5).

. A resisténcia inteligente de Thakombau a pregacao esta documentada em todo o livro de Waterhouse,

The King and the People of Fiji (1866). Incluindo sua indiferenca em relacdo a sugestdo de um bispo
catélico de passagem por Fiji, que contou que o motivo pelo qual os missionarios metodistas
fracassaram em obter acesso a Mbau foi que a Virgem Maria estava guardando o lugar para o
catolicismo. “Thakombau entdo disse em resposta ao bispo que deixasse ele e sua cidade aos cuidados
da Virgem, e que voltasse quando ja estivessem convertidos.” (Ibid., p.196)

Missionarios protestantes no Havai, duas décadas antes, estavam sendo sujeitados a experiéncias
semelhantes de seus colegas de Fiji, ““Se ele [o rei Liholiho] abracar a nova religidao’”, foi dito ao rev.
Ellis em 1822, “‘n6s todos o seguiremos’” (Ellis, 1969:41). Um dia, quando o missiondrio Hiram
Bingham foi admoestar o rei, que se encontrava realmente bébado “e lhe disse que Deus ndo estava
satisfeito com tal conduta”, Liholiho respondeu que “‘Eu préprio sou deus. Que diabos! Saia da minha
casa’” (Hammatt: 6 jan. 1823). Durante os eventos seguintes, que incluem a morte do rei Liholiho, o
cristianismo foi usado como um instrumento de poder pela mae adotiva do rei e por seus irmaos (os da
rainha), grupo que efetivamente governava, e da mesma maneira como em Fiji tornou-se um sucesso da
noite para o dia (cf. Bingham, 1969). De fato, parecemos estar diante de uma grande regularidade ou de
uma lei para as sociedades heroicas da Polinésia. Na Nova Zelandia também houve um quantum
estatistico para o alto no processo de conversao por volta de 1828-39, ap6s um periodo de sucessos
relativamente parcos (em especial entre os escravos dos maori). Mais uma vez os chefes tinham tomado
a lideranca (Wright, 1959:141s.).

Durante a guerra Mbau-Rewa, quando um importante chefe desertasse para as hostes inimigas, como
foi, por exemplo, o caso de Thokanauto de Rewa, que foi para o lado de Mbau, levava consigo muitas
aldeias e clas a ele subordinados. A mudanca era efetivada sem muitos embaracos porque, como
comenta o reverendo Hunt, “Nao importava o lado pelo qual se estivesse lutando, pois a luta era por seu
chefe” (19 out. 1845). Derrick, no mesmo tom, parafraseia Tacito: “Quanto as pessoas comuns, as
causas de seu chefe eram as suas proprias causas” (1950:78). Essas deser¢des sdo uma boa
demonstracdo da relacdo entre solidariedade hierarquica e consciéncia “tribal” ou “nacional”, que
discutiremos com mais detalhes adiante.

Nao somente Rewa, mas também muitas das suas “terras guerreiras” (bati) ou aliados, estavam ausentes
na batalha de Kamba, apesar da afirmacdo contraria de Derrick (1950:112). Além de Nakelo e sete
guerreiros da terra chamada de Tonga, ndo encontrei mengao histdrica alguma aos aliados tradicionais
de Rewa, em Kamba (por exemplo, Mburembasanga, Notho, Nuku etc.). Isto estd de acordo com o que
dizem informantes modernos, isto é, que apenas uma das onze ou doze cidades de Nakelo juntou-se aos
inimigos de Thakombau na batalha final. E mais ainda, Calvert, que frequentemente visitava Kamba
enquanto esteve ocupada por rebeldes de Mbau, relatou que esta tltima cidade (sob Ratu Mara) tivera a
intencdo de atacar Rewa depois de derrotar Thakombau, por esta ter entrado em acordo com Mbau
quando da morte de seu chefe (Diario: 7 abril 1855).



12. Hocart faz da possibilidade de um colapso geral uma condicéo estrutural para a soberania divina:

O rei deve testar a eficacia de sua consagracdo através do combate. Lutar pelo trono torna-se
pratica regular. As guerras do Oriente sdo em grande parte conflitos pessoais pela soberania, assim
como foi a nossa Guerra dos Cem Anos. O patriotismo ndo € o incentivo: o povo luta meramente para
apoiar o deus que traz o bem-estar. Se este for morto, eles perdem todo seu interesse pela questdo e
aceitam o vencedor. Exércitos persas, indianos e cingaleses dispersavam-se assim que o seu lider
fosse morto, mesmo que estivessem vencendo (1933:272).

13. As mudancgas de organizacdo que se seguiram também testemunham uma historicidade heroica, ndo sé
pela capacidade de Shaka para introduzir o cdmbio geral e rdpido, mas na atencdo que deu as
solidariedades hierarquicas, enquanto reconstituia o estado de conquista. Ao repetir as vitdrias de
Dingiswayo, Shaka foi cuidadoso em ndo repetir sua politica de deixar intactas a lideranca e a
organizacao das tribos conquistadas. Liquidando uma com a outra, e reagrupando os remanescentes dos
exércitos inimigos no sistema de regimentos zulu, Shaka construiu uma ordem evitando as falhas das
ambicdes hegemonicas de Dingiswayo, ou seja, o sistema de confederacdo que tinha dividido os
interesses das tribos por seus lideres ainda estarem vivos (Bryant, 1926; Flynn em Bird, 1888; Isaacs,
1970; Krige, 1936; Wilson, 1969).

14. Relatos em primeira mao desses incidentes sdo dados por Flynn (em Bird, 1888:81-84, 91-93) e Isaacs
(1970:108s.). John Kelly escreveu uma excelente tese de mestrado “Conquista Mongélica e Terror Zulu:
Uma analise de mudanca cultural”, com uma andlise cultural detalhada do esquema de dominagdo
heroica zulu (Chicago University, Department of Anthropology, 1982).

15. Sobre ritos mortuarios de governantes havaianos, ver Handy e Pukui (1972:156-57); Kamakau
(1961:104-7); Ellis (1969:175s.); Stewart (1970 [1830]:216); etc. Coloco antiestrutura entre aspas para
marcar as habituais reservas ao conceito de communitas de V. Turner (1969), enquanto uma condicao de
solidariedade amorfa, em oposicdo a ordem estrutural (societas). Obviamente, ndo é uma auséncia, mas
uma inversdo de estrutura, tendo, portanto, forma propria, cuja alternancia com a monarquia normal
significa relacdes importantes de soberania (ver Cap. 4).

A histéria havaiana também da testemunho do colapso “real” (ou da incapacidade) de uma reacao
coletiva a uma ameaca militar na auséncia do governante. O comandante naval inglés Broughton
fornece um exemplo da revolta de 1796, quando um chefe rival de Kamehameha, aproveitando-se de
sua auséncia, tomou a maior parte da ilha do Hawai’i com facilidade. Nem seria de se esperar muita
resisténcia, pois ndo havia quem a liderasse:

Ele [0 rebelde Namakaeha] agora possuia quatro dos seis distritos [da ilha], e estava se
aproximando de Karakooa [Kealakekua], onde existiam poucas chances de haver resisténcia, porque
0 povo estava com pouca disposi¢do para a luta, ndo havendo um chefe que os liderasse; de fato, a
Unica pessoa de alguma posicao era Mahooa, que havia perdido a visdo. Ele queria muito ir conosco
para Wohahow [O’ahu] para que pudesse explicar o ocorrido a Tamaahmaah [Kamehameha], mas o
povo, nao tendo outro chefe, ndo permitiu (Broughton, 1804:69).

16. A descricdo de Gifford da segmentacdo heroica estava destinada a tornar-se um célebre locus de
contenda entre especialistas sobre a Polinésia:

Tudo aponta para a necessidade de haver uma linha de chefes poderosos como um nticleo em torno
do qual a linhagem se agrupa. Sem tais chefes a linhagem parece esmorecer e morrer, seus membros
se ligam gradualmente a outras linhagens de crescente importancia. Esse processo de realinhamento
natural fere a regra de descendéncia patrilinear que determina, em teoria e em grande parte na pratica,
a condicdo de membro de uma linhagem (Gifford, 1929:30).

O ponto final a estas discussdes foi dado (ou ao menos deveria ter sido) pela cuidadosa descri¢ao da
organizacao Tonga realizada por Elizabeth Bott (1981), juntamente com excelentes exemplos do
processo de segmentacdo em questao (p.41ss.). Uma das licGes que se pode tirar dessa controvérsia é



17.

18.

19.

que nao deveriamos esperar uma “consciéncia de linhagem” das populacdes subordinadas as sociedades
hierarquicas da Polinésia. Na verdade, no Havai, onde a segmentacdo heroica é levada ainda mais
longe, desde a lideranga dos distritos até os niveis relativamente baixos de segmentacao, redistribuida
por cada governante entre seus parentes quando de sua ascensdo, a ordem de linhagem foi
completamente erodida. Nem tampouco se poderia esperar que o povo tivesse suas proprias linhagens
extensas e assim ter suas proprias linhas seniores e relacoes colaterais de solidariedade, em oposicao
aquelas dos chefes que lhes sdo constantemente impostas. As formas mais sutis da formacao de “clas”
por governantes foram documentadas por Schwimmer (1963, 1978).

Chadwick escreve sobre “a instabilidade da sociedade heroica”:

Os seguidores militares de um rei pacifico se dispersavam, a menos que esse fosse muito rico e
generoso, enquanto a maior parte da populacao nao era nem levada em conta. Na auséncia de uma
organizagao nacional verdadeira ou de um sentimento nacional, tudo dependia das qualidades
pessoais do lider. Os ostrogodos, sob Teodorico, eram o principal poder na Europa, mas, menos de
trinta anos depois de sua morte, todos haviam desaparecido e ndo mais se ouviu falar deles. Sob os
comandos de Dusan os sérvios pareciam estar destinados a absorver tudo aquilo que ainda restava do
império grego; mas ap6s sua morte, deixaram de oferecer qualquer resisténcia aos turcos. Os reinos
da época heroica grega parecem ter sucumbido a antagonistas bem menos formidaveis. Os casos sao
tdo numerosos que talvez seja justificado pensar que o desastre seja o fim natural das tais épocas
(Chadwick, 1926:461-62).

Sobre as intrigas da realeza dos estados fiji de Mbau e Rewa, ver Waterhouse (1866), Derrick (1950) ou
Wilkes (1845, vol. 3); em relagdo a Lau, ver Hocart (1929), Reid (1977). Para exemplos analogos
europeus ver Chadwick (1926:338s.).

I

O “eu heroico” é encontrado em Maori, Tonga, Fiji, entre os yoruba assim como entre os luapula e
provavelmente em outras ordens hierdrquicas. Esse uso é discutido em Sahlins (1981) como o “eu de
parentesco” segundo o que fora estabelecido por Johansen (1954) para os maori. No caso maori o “eu” é
relativamente democratico apesar de o chefe ter mais probabilidade do que outros de usar a primeira
pessoa do singular, quando referindo-se a ancestrais notaveis ou ao cla (hapu) como um todo.

20. A estrutura de governo fiji é analisada com maiores detalhes culturais adiante (Cap. 3).

21.

22.

A constituicdo de relacdes a longo prazo, baseadas em um “casamento fundador”, possivelmente
lendario, é caracteristica de sistemas de sucessdo posicional. E o peso diferencial dado ao casamento
aristocratico é a razdo baseada em principios, valida ao menos para certas sociedades, de por que a
distincdo entre casamentos prescritivos e preferenciais ndo precisa ser acolhida pela andlise estrutural.
Portanto, a regra de troca generalizada, que as vezes opera entre os chefes supremos, parece ser tdo
critica a organizacdo da sociedade de Tonga, quanto minima na pratica social. De qualquer modo, nas
sociedades da Polinésia, as pessoas comuns praticamente nao se casam, falando em termos rituais, em
oposicdo a coabitagdo (noho pu), cuja duragdo e resultado sdo incertos até que os filhos nascam e sejam
assumidos.

Nos reinos (austronésios) da Polinésia, a reserva de conhecimento genealdgico/historico (e
consequentemente cosmogonico também) para a elite era marcada de modo similar. Como podemos ver
em um dos primeiros relatos sobre Tonga do missionario John Thomas:

Podemos observar que o conhecimento sobre os deuses, suas origens, ou da origem das coisas
terrenas, ndo era assunto comum, nem estava no ambito de conhecimento das pessoas comuns, nem
em suas preocupacoes; seu dever era obedecer aos chefes, os quais tinham sido informados, por
pessoas de maior importancia, daquilo que deveria ser feito, e quais as crengas relativas as coisas
sagradas. Uma dessas chefes de mais alta posicdo, e ela mesma vista como uma semideusa, era a
falecida Tamaha [sobrinha sororal do rei sagrado, Tui Tonga] — uma senhora muito inteligente — um
oraculo vivo; era realmente muito interessante ouvi-la contar os eventos passados, com os nomes dos
chefes que governaram e os nomes de suas esposas e familias de muitas geracdes ja passadas. Esse
tipo de informacao era, aparentemente, confiado a membros desta e de outras das grandes familias,



23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

que eram muito ciosos da mesma, e a comunicavam fielmente as pessoas apropriadas para sua guarda
(Thomas, MS).

Assim também, Kamehameha, o famoso conquistador do Havai, escolheu a filha do seu irmdo como
repositorio do saber e da genealogia dos chefes:

O sistema pelo qual era instruida era extremamente rigoroso. Pessoas empregadas pelo rei atuavam
como professores, e ela era confinada durante muitas horas didrias da maneira mais restrita, com
poucas interrupgdes por muitos e muitos anos (The Polynesian, 21 de julho 1845, [Honolulu];
obituario de Kekauluohi).

Excelentes exemplos desse tipo de reflexdo autobiografica podem ser encontrados entre os testemunhos
prestados a Comissdo de Fronteiras do Reino do Havai, na década de 1860: Departamento de Terras e
Recursos Naturais, Livros da Comissao de Fronteiras nos arquivos do Estado do Havai.

A relacgdo entre a fofoca comum e, digamos assim, as genealogias reais é ilustrada de maneira feliz pelos
povos de Luapula pela etimologia e pelo destino da palavra ilyashi, que se refere aos “assuntos” ou
“tradigdes” do grupo. Esta palavra é proveniente do platé de Bemba, onde tem o sentido meramente de
“fofoca”; no entanto, ultimamente esse sentido vem sendo substituido pela palavra inglesa meaning,
significado, sentido.

A prética histérica ilongot é, em muitos casos, a antitese da “mitopraxis” maori, que serd descrita em
breve, por isso é necessario ressaltar a observacdo de Renato Rosaldo de que “até o mais bruto de todos
os fatos brutos é mediado pela cultura... Comentdrios dos ilongot sobre seu passado estavam
incorporados a formas culturais que enfatizam certos fatos da vida enquanto silenciam sobre outros,
através da forma padronizada de selecdo, avaliacdo e ordenacdo do mundo, ao qual davam conta”
(1980:17-18). Caso contrario, a ideologia ilongot poderia evocar no etnélogo um individualismo
metodologico radical. Felizmente, Rosaldo consegue também ligar a consciéncia histérica ao sistema de
casamento, uma combinagdo de casamentos complexos e trocas matrimoniais que unificam cada
geracdo, enquanto as opde as geracdes adjacentes, e também mostrar os ciclos de reparticio e
coalescéncia de parentesco (cf. 1980:199).

Ou, ao contrario, o sentido é de que o homem que antes preservava o seu tapu, da pré6xima vez o
misturard com a mulher, e assim o perderd, uma interpretacdo que é apoiada pelo conceito maori de
relacdo sexual enquanto morte do homem (ver adiante).

Os maoris... descrevem o passado como nga ra o mua, “os dias em frente”, e o futuro como kei muri,
“atras”. Eles se movem em direcdo ao futuro com os olhos no passado. Para decidir como agir no
futuro, examinam o panorama historico disposto diante de seus olhos e selecionam o modelo que for
mais apropriado e mais util entre os muitos ali apresentados. Isso ndo significa viver no passado mas
sim utiliza-lo como um guia, trazendo o passado para o presente e para o futuro (Metge, 1976:70).

Os discursos feitos pelos chefes maori amistosos numa reunido com o Governador durante a guerra
estdo parcialmente preservados na correspondéncia do entdo governador, Fitzroy. Porém, esses
discursos “eram tdo repletos de alusdes alegdricas e respostas a antigos costumes maori, que grande
parte deles ndo era compreendida pelos missionarios, que nao podiam traduzi-los para o inglés” (Buick,
1926: 41n.; cf. Carleton, 1874, 2:78-79). Best descreve da mesma maneira os conselhos de guerra, onde,
“eram feitos os discursos mais emocionantes e mais eloquentes, discursos cheios de provérbios e
aforismas antigos com intimeras alusdes aos célebres feitos dos ancestrais e aos mitos classicos da raga
polinésia” (1902-3:46).

As ideias aqui apresentadas, relativas ao senso histérico dos maori, foram especialmente estimuladas
por e devem muito a Johansen (1954) e a um trabalho inédito de Gregory Schrempp, “O Padrao da
Mitologia Maori”.

As principais fontes da presente discussdo referentes a rebelido de Heke sdo: Buick (1926), Burrows
(1886), Carleton (1874), Cowan (1922), Sinclair (1972), Wards (1968), W. Williams (1867), e o relato
feito a Maning por um chefe anénimo dos ngapuhi que lutou do lado britdnico (Maning, 1906:220-323).
Os livros de J. Rutherford, sobre a guerra de Heke e o Tratado de Waitangi, ndao me foram acessiveis até



31.

32.

33.

34.

35.

36.

0 momento em que escrevo (mas, ver Rutherford, 1961: Cap. 8). Nem (infelizmente) pude consultar os
arquivos abundantes na Inglaterra e na Nova Zelandia.

Heke poderia, alternativamente, estar se referindo aos ingleses, franceses e americanos, as trés
variedades pakeha pertinentes a esse periodo da historia maori; ou até mesmo as principais divisdes de
europeus locais, soldados, marinheiros e colonos, durante a rebelido, que também eram considerados
pelos maori como vindos de tipos ancestrais distintos. O Anénimo de Ngapuhi fala de acordo com essa
dltima distingdo sobre os soldados e marujos ingleses, quando da primeira batalha contra os rebeldes:

Que povo vistoso sdo esses soldados! Pessoas finas, altas e bonitas; todos parecem ser chefes; e o
seu avanco é como o avango feito por macaricos voando no ar, tdo ordeiros e retos. E, junto aos
soldados vieram os marinheiros; eles sdo de uma familia diferente e vieram buscar vinganca pelos
parentes que perderam na luta em Kororareka. Eles se vestiam com roupas diferentes das dos
soldados, com pistolas curtas e espada[s] longas e pesadas; eram um povo que ria e falava mais que
os soldados e exibiam suas pistolas enquanto avangavam e comiam tabaco (Maning, 1906:248).

E concebivel que esses mastros tenham sido tomados por sinais de tapu (rahui), o que também era uma
das opinides dos maori a respeito do mastro em Kororareka, pelo menos enquanto os impostos
alfandegdrios ainda estavam em funcionamento (antes de 1844). Mesmo que assim fosse, o mastro teria
essencialmente o mesmo significado dos tiidhu e de outros mastros (ver adiante).

A existéncia de um mastro negativo (ou “escuro”) no tiidhu, por oposi¢do ao positivo (ou “claro”), esta
geralmente relacionada a fungdo de preservagao, pela absorcdo ou neutralizagdo dos maleficios — dai o
aspecto feminino do mastro negativo, com analogias ao papel das mulheres vivas nas transformagoes
tapu. As aparas do cabelo do chefe, por exemplo, poderiam ser postas no tiidhu, assim protegendo o
chefe e a comunidade da exposicdo por negligéncia de tdo perigosa substancia. Da mesma maneira, a
latrina da aldeia — em especial, a trave onde as pessoas se agacham, separando a vida (a frente) da morte
(atrds) — também pode ser conhecida por tiiahu, e é o local de famosos rituais.

Cf. Shortland, 1882:69-70. A diferenca na estéria de Manaia, coletada por Grey, é que os colonizadores
originais tinham deixado de construir por descuido um tiidhu; portanto, quando os recém-chegados
puderam mostrar o lugar sagrado que haviam construido, Manaia foi forcado a aceitar as suas
reivindicacGes sobre todas as outras coisas, incluindo as casas e clareiras feitas por seu povo (Grey,
1956:179-80). O informante ngati-awa de Best da uma outra versdo, que talvez seja mais pertinente a
presente discussdo. Pio, que se orgulhava de descender do povo nativo da terra (tangata whenua),
tomou cuidado, ao falar com Best, para assinalar o fato de que o tiighu dos imigrantes na realidade era o
local sagrado (pouahu) do povo original, e assim condensava em uma frase a usurpacdo empreendida
por estrangeiros violentos e aristocraticos.

Considerando o valor geral e produtivo do mito de Tane, ndo é surpreendente que haja a elevagao ritual
de mastros, feita no interesse de um individuo ou grupo, em diversos contextos exteriores ao tiiahu. O
mastro ao lado direito da entrada da fortificacdo maori pode guardar o mauri do local; chamado de pou
reinga, aparentemente fazia a ligacdo do fortim com Hawaiki (= Reinga; cf. Skinner, 1911:76; H.W.
Williams, 1975:297). Os tithoe podiam elevar um mastro para ser o mauri pessoal de uma crianga,
pratica analoga a de outros lugares onde se planta um galho utilizado no rito de “batismo” (toni) (Best,
1976:365).

Hone Heke certamente era um parvenu em termos geracionais, e provavelmente também o era em
termos genealdgicos dentro da “tribo” ngapuhi. Baseado nisso (entre outras coisas) é que Tamati Waka
Nene — ele mesmo era aparentemente um chefe ngapuhi de sangue nobre (cf. Wilkes, 1845, 2:383-84) —
convocou a oposicao maori para lutar contra Heke (Burrows, 1886:5, 14-15; Davis, 1876:80; Shortland,
1856:264; Carleton, 1874: passim; Rutherford, 1961:78). Com relacdo a Hongi Hika, seu famoso
precursor, a carreira de Heke é realmente classica, ndo somente em termos de seu casamento com a filha
de Hongi, mas também por Heke ser filho da irma ou, ao menos, filho da irma classificatéria de Hongi,
segundo o que consigo entender dos comentarios um tanto obscuros de Carleton (1874,2:13-14n). Deve-
se notar que Hongi teve filhos vardes, que herdaram a sua propriedade e que pelo menos dois estavam
vivos quando da rebelido de Heke (Carleton, 1874, 2:61-62; Davis, 1876:56). Por outro lado, ndo ha



davidas de que Heke tivesse assumido o lugar ou mesmo a pessoa de Hongi aos olhos dos maori,
tomando, assim, para si alguns de seus inimigos: “Eles vieram em auxilio de Walker [Tamati Waka
Nene] em busca de vinganca contra Hongi Ika, pois Heke e Hongi sdo iguais” (Anonimo de Ngapubhi,
em Maning, 1906:241; cf. p.232). Heke escolheu o local onde supostamente Hongi havia proferido suas
ultimas palavras, kia toa! kia toa!, “Sejam corajosos! Sejam corajosos!”, para iniciar a sua resisténcia
contra os ingleses. Heke construiu nesse local o fortim Te Kahika, “O Ancestral”.

O sistema de aliangas e de inimizades desenvolvidas durante a época de Hongi, muitas das quais ja
haviam sido estabelecidas muitas geracoes antes desses eventos, tornou-se por sua vez uma estrutura de
traco (como poderia ser chamada) da rebelido de Heke (cf. Smith, 1910; Buick, 1926:100n; Wright,
1959; Maning, 1906). Essa estrutura foi herdada com todas as falhas ou divisdes/oposicdes geograficas
no interior de Ngapuhi, jd que parece claro que a “tribo” Ngapuhi foi, em grande parte, reunida por
Hongi (cf. Binney, 1968:58n; Carleton, 1874, 1:65-68; 2:41-43). De forma dialética e seletiva, a
estrutura de trago influenciou em 1844-46 o conflito entre Waka e Heke. Waka, por sua vez, baseado no
tradicional modelo maori, invocava lagos biograficos com os pakeha (“europeus”) para explicar sua
alianca com o governo (Maning, 1906; Davis, 1876:18-19, 34s.; White, 1887-90,5:210-11; Shortland,
1856:232-34).

37. O ponto de vista aqui apresentado é semelhante ao de Sinclair, que menciona a depressdo econémica de
1840-44 como a circunstancia catalisadora, embora nao fosse a decisiva, em virtude do que revelou para
0s maori sobre a situacdo colonial (1972:65-66).

38. As assinaturas hieroglificas que foram apostas ao tratado sdo usualmente descritas como as tentativas
dos chefes em copiarem suas tatuagens faciais (para um fac-simile das assinaturas no Tratado ver Buick,
1936: em frente a p.352). Hone Heke foi o primeiro a assinar o Tratado dessa forma. Uma questdo
documental muito discutida é se Heke tinha apoiado fortemente ou atacado com veeméncia o Tratado,
no dia anterior a sua assinatura (cf. Buick, 1936:140n).

Charles Wilkes, comandante da Expedi¢do Exploratéria americana, estava na baia de Islands, dois
meses ap6s a assinatura do Tratado. Seus comentarios sobre os chefes maori em geral e sobre Pomare,
um importante chefe Ngapuhi em particular, sobre o que haviam assinado, sem duivida servem aos
interesses americanos, mas nem por isso deixam de ser caracteristicamente maori:

Até onde a compreensdo dos chefes chegue, eles ndo acreditam ter alienado quaisquer de seus
direitos ao solo, mas o consideram apenas como uma concessao pessoal, ndo transferivel. Na
entrevista com Pomare, quis saber a impressdo que nele havia ficado. Vi que ndo parecia ter desistido
de sua autoridade, nem de qualquer porcdo de terra de forma permanente, ainda mais que nao lhe
seria possivel desistir da tltima, porque a terra ndo era sua, mas de toda sua tribo. Toda vez que esse
assunto era mencionado, depois de responder as perguntas, ele invariavelmente falava da bela figura
que faria de uniforme escarlate e dragonas, que lhe seriam enviados pela rainha Vitoria, “e entdao que
homem bonito ele seria!” (Wilkes, 1845, 2:376).

39. Depois de ter escrito essas linhas, fiquei feliz em encontrar uma explicacdo abalizada e antropolégica
para as mesmas:

Ha duas versoes [do Tratado], uma escrita pelo capitdo Hobson em inglés e outra, substancialmente
ambigua, escrita pelo reverendo Henry Williams em maori. A versdo inglesa dizia que os maori
perderiam a sua “soberania”. A versdo maori dizia que eles perderiam sua “kawanatanga”, uma
palavra cunhada para os fins do Tratado e desprovida de significado a ndo ser no contexto da lei
constitucional ocidental, da qual os maori eram completamente ignorantes. O Tratado em inglés
garantia suas terras aos maori; em maori a palavra foi escrita como “rangatiratanga” que, de fato,
pode significar posse, mas pode igualmente significar “chefia”. Em 1840, um maori teria grande
dificuldade em discernir aquilo de que ele teria aberto mao (kawanatanga) e aquilo que teria mantido
(rangatiratanga) (Schwimmer, 1966:107).

40. Desde que esse trabalho foi lido e publicado pela primeira vez, fiz uma breve visita a Nova Zelandia,
onde soube que o famoso mastro no alto de Kororareka — atualmente Russel — fora atacado duas vezes



em 1982-83, por grupos maori de protesto. No segundo atentado, em 27 de fevereiro de 1983, foram
colocadas duas cargas de gelatina em torno do revestimento de cobre do mastro, e embaixo foram
pintadas duas frases na plataforma de concreto: uma em maori “Lutaremos até a morte”, e outra em
inglés. “O tratado esta morto” (New Zealand Herald, 28 fev. 1983). Gracas ao Dr. Bruce Sutton, pude
ver como mastros continuam sendo relevantes aspectos dos marae (recintos cerimoniais e comunitarios)
modernos dos maori. O Dr. Sutton também enviou-me uma foto onde o mastro era a continuacdo da
barra vertical do crucifixo — cf. os comentarios no texto referentes ao deus préximo ou dentro do
mastro.

3. O rei-estrangeiro (p.100 a 131)

Este capitulo é dedicado a meméria de Pierre Clastres.

1. Os mitos havaianos registrados sobre o retorno de Lono, que o identificam com o capitdo Cook, datam
da segunda e terceira décadas do século XIX, o mais tardar quarenta a cinquenta anos depois da viagem
de Cook (ver Cap. 4, nota seguinte). Existe uma controvérsia tanto a respeito da antiguidade desses
mitos quanto a forma tradicional do Makahiki, ou cerimonia do Ano-Novo a qual estdo referidos.
Certos aspectos do mito em suas formas mais recentes foram elaborados claramente para dar conta da
vinda de Cook. Por outro lado, os mitos fazem alusdes as lendas épicas dos antecessores reais de Cook
no papel de Lono da ilha do Hawai’i, especialmente a Lono-i-ka-makahiki e Ka-’I-mamao e
provavelmente também a La’amaikahiki de Kaua’i e O’ahu, e de fato incorporam suas relagoes e
incidentes (cf. Beckwith, 1972). E muito menos questionavel a autenticidade desse corpo épico e, tanto
na estrutura quanto nos detalhes, as lendas incorporam a mesma estrutura que é representada nos ritos
do Makahiki, assim como nos mitos Cook/Lono mais recentes. Além disso, as cerimonias do Ano-
Novo, associadas ao surgimento das pléiades em novembro, sdao pan-polinésias ou até mesmo
austronésias, entre as quais o Festival Makahiki do Havai é apenas uma versao local (cf. Makenson,
1941). Igualmente, os temas de Orfeu-Euridice e de Deméter-Perséfone, que falam do drama
cosmolégico de morte e vida sazonal encenados em Makahiki, sdo encontrados em outras partes da
mitologia havaiana e polinésia (Handy, 1927:81-82). De todos esses fatos, é possivel concluir
judiciosamente que as vindas de Cook em janeiro de 1778 e novamente em novembro de 1779 tiveram
precedentes miticos e cerimoniais especificos, provavelmente bastante proximos as versoes registradas
por volta de 1820-30.

2. As principais fontes de arquivos e publicac¢des estdo citadas no texto e nas notas do Capitulo 4.

3. “A Wary Reasoning: Humanities, Analogies and Social Theory”, conferéncia apresentada na Chicago
University, 15 de dezembro de 1979.

4. Balandier (1967:125) citando P. Valery: “O ato politico age sobre os homens de uma maneira que evoca
as ‘causas naturais’; eles se submetem a isso da mesma maneira que se submetem aos caprichos do céu,
do mar e da crosta terrestre.” “A analogia”, comenta Balandier, “sugere que o poder se coloca acima e
além da sociedade.”

5. Dumézil provavelmente esté se referindo as “ceriménias de coroacdo” de Fiji, descritas por Hocart em
Kingship (1969 [1927]). (Ver também Dumézil, 1948, 1949, 1968, 1977, entre seus muitos trabalhos
sobre sociedades indo-europeias.) Sobre o problema da classificacdo de “reis-divinos”, “reis-
sacerdotes” e “reis-magicos” etc., ver nota 3, Cap. 2. Nos sistemas polinésios, um governante atuante
da ordem de um rei-mégico e um rei-divino sacerdotal sdo partes complementares da mesma soberania
(didrquica) (cf. Valeri, 1982).

6. Os progenitores lendarios dos chefes havaianos foram Wakea e Hoohokuokalani, esta tltima filha de
Wakea com Papa. Essa estoria é a contrapartida humanizada do mito maori, em que o deus Tane gera os
seres humanos, copulando com uma mulher feita do mons veneris de Papa ou Terra, a mae de Tane (ver
Cap. 2). As lendas havaianas e maori estdo, em geral, desta maneira, em contraste como versdes miticas
e épicas respectivamente dos mesmos temas (cf. Dumézil, 1949, 1968, 1977). No interior desse



10.

11.

contraste geral, no entanto, ambas tendem a passar para o género historico de discurso em relagdo aos
heréis mais recentes, enquanto mantém as relacdes de categoria dos mitos antigos.

Descrig¢oes das ceriménias de instalagdo em Lau e em Bau — as udltimas sendo referentes ao rei de guerra
Vinivalu — sdo encontradas em Hocart (1929). Outros textos sobre os ritos de Bau incluem: Hocart
(HF) e Tippett (1973:91ss.). Hocart (1952) também fornece informagoes sobre as instaurages Vanua
Levu, em suas notas de campo de Fiji (FN) assim como para outras areas. Sobre Moala, ver Sahlins
(1962:386-88). Registros da investidura do supremo chefe de Lau em 1969 (Tui Nayau/Sau ni Vanua),
incluindo os programas, as fotografias oficiais e um relatério bilingue em Na Tovata, estdo guardados
na David Seidler Collection, Turnbull Library (Wellington). Seguramente o relato mais ttil me foi
generosamente fornecido pelo Sr. Stephen Hooper, da Cambridge University, tirado de suas proprias
notas de campo, registradas em 1980, a partir de relatos de participantes das cerimdnias de 1969.
Agradeco sinceramente ao Sr. Hooper por seu auxilio universitario — sem o qual a minha andlise ficaria
empobrecida em muito.

Em fotografias do que seria aparentemente o segundo estagio dessas cerimonias, no movimento que vai
da casa do chefe até a area cerimonial, o chefe é escoltado também por mulheres idosas, enquanto
outras mulheres, em duas filas, margeiam o tecido de casca de arvore sobre o qual o grupo avanca. Esse
€ apenas um entre 0s muitos rituais de nascimento (— surgimento) do chefe feito por mulheres da terra.
Mais uma vez, a presenca e os gritos dos guerreiros reunidos no desembarque do chefe na noite anterior
sugerem a captura do rei-imigrante-do-mar pelo povo autéctone da terra. Adiante, forneco outros
detalhes proeminentes dos rituais que dizem as mesmas coisas de maneiras diferentes. Menciono-os
aqui para indicar o quanto simplifico e dou énfase seletiva as riquezas simbolicas das cerimonias de
instalacdo.

Diversas versoes das lendas da chefia de Lau podem ser encontradas em Reid (1977), Thompson
(1940:162), Hocart (1929: passim), Dranivia (MS), Swayne (MS) e Hocart (FN: 2792 s., 3207s.). O
advento da linhagem original de chefia contada de uma forma mais mitica é recontada por Fison
(1904:49-58), em uma estdria de estrutura igual a das lendas de Lau, mesmo sendo contada de forma
ainda mais fabulosa.

A eventual vitéria de uma linha mais junior da chefia é um aspecto padrdo das tradi¢Oes reais de Lau,
assim como o é em muitas (todas?) regides de Fiji. Também é tipica a repeticdo do drama da usurpagao
em varios estagios da saga da chefia, chegando até tempos recentes. Alguns desses embates trazem ao
poder novas linhas de descendéncia (yavusa) havendo assim uma sucessao de dinastias no interior do
proprio “cla” dominante (mataqali). Familias de chefia (malosivo) que foram substituidas aparecem na
organizacao atual de Lakeba como lideres dos grupos autéctones da “terra”, muitas vezes tendo fungdes
sacerdotais. A deposi¢do de uma linha sénior por uma junior representa frequentemente a domesticacao
da chefia: a substituicdo de um governante mais terrivel, com tendéncias a alimentar-se de sua préopria
gente, por um disposto a alimenté-la (e.g., Pokini e Qilaiso na tradicdo Lakeba). Hocart (1936) registra,
como um aspecto estrutural, esse deslocamento do sacrificio humano e do canibalismo para as relacoes
externas da sociedade. Finalmente, as sucessivas usurpagoes lendarias podem significar mudancas no
valor politico de diferentes padroes de casamento nos diferentes estagios de formacao social. Os
principes estrangeiros originais estdo ligados por casamento aos “donos” nativos: sdo tomadores de
mulheres e filhos da irma em relagdo ao povo autéctone (vasu i taukei). Porém, deslocamentos mais
tardios do poder para outras familias ou para linhas juniores também sao afirmados por aliancas
externas vantajosas. Aqueles que agora chegam ao poder sdo desse modo os filhos da irma ou
“sobrinhos-netos” (vasu levu) de poderosas chefias exteriores. Portanto, enquanto os chefes de Lau
eram originalmente vasu do povo nativo de Lau, os chefes posteriores eram sucessivamente vasu de
Caukadrove, Bau e Tonga. A tendéncia continua: o atual herdeiro presumivel seria vasu de Rewa.

Os informantes masculinos vanua levu de Buell Quain contaram que eles ficam com &agua na boca
quando veem uma bela mulher (Quain, 1948:322n).

E, de fato, apenas uma forma polida que os povos dominados, ao darem um banquete para o chefe, se
oferecam para ser nele incluidos: — “os homens sdo o banquete.”



12.

13.

14.

15.

Uma pequena cesta [0 banquete] ca esta na presenca de vocés dois [o chefe], e um fragil ramo de
um toco [a raiz do kava] que eu coloco na presenca de vocés dois. Nao hd mais nada para se comer
com isso. Seja gracioso; se, nao for suficiente, n6s somos o complemento. Os homens sdo o banquete
(Hocart, HF, homenagem ao chefe supremo de Namata, Viti Levu).

Nao deveriamos notar também a duracdo histérica mais longa na qual a monarquia é substituida pela
republica, para ser substituida por sua vez pelo imperialismo totalitario — ou mesmo a repeti¢ao do ciclo
na histéria europeia moderna?

Lembremos a notavel comparagao tripartite operada por Frazer, na segunda edi¢ao de O ramo de ouro,
entre o festival hebreu do Purim, o festival babilonico de Sacaea e a Paixdo de Cristo. A justaposicdo de
Mateus 27:26-31 com Dio Chrysostom sobre o falso rei de Sacaea dramatiza a semelhanca, ponto por
ponto — menos a apropriacao da mulher na versao crista.

Entdo ele [Pilatos] soltou Barrabas para eles: e quando havia flagelado Jesus, entregou-o para ser
crucificado. Entdo os soldados do governador levaram-no para o grande saldo e o grupo inteiro de
soldados se acercou dele, tomaram a cana de sua mdo e com ela bateram na sua cabeca, e depois de
terem escarnecido dele, lhe tiraram o manto, e The colocaram as suas préprias vestes e levaram-no
embora para ser crucificado.

Comparem este tratamento do “Rei dos Judeus” com o rei da Sacaea (na versao de Frazer do Dio
Chrysostom):

Eles tomam um dos prisioneiros condenados a morte e o sentam no trono, e lhe ddo os trajes do rei
e deixam-no governar e beber e fazer esbdrnia e se utilizar das concubinas do rei durante esses dias.
Nenhum homem o impede de fazer aquilo que quiser. Mas, depois, tiram suas roupas e o flagelam e o
crucificam (Frazer, 1900, 3:187).

A insercao da crucificagdo que Frazer fez no contexto das ceriménias de renovagao foi
consideravelmente atacada; na terceira edicdo de O ramo de ouro ele professa essa interpretacdo como
sendo incerta, relegando-a a um apéndice (cf. Dorson, 1968:285-86). E digno de nota, no entanto, para
nossos atuais propositos, que essa cena da Sacaea, que ele uma vez achou tdo parecida com a
crucificacdo, apareca na versao de volume unico (de 1922) em conexao direta com o festival de
Makahiki do Havai, como um ritual de mesmo tipo (Frazer, 1963 [1922]: 328-29).

Em Lau, as mortes dos chefes ndo eram resultado de guerras do povo — pois esse é um conceito ausente
das lendas de Fiji e da historia registrada (Derrick, 1950:48) — mas efeitos das rivalidades nas familias
reais. Ai, entdo, o povo poderia tomar partido dos rebeldes reais, quando liderados por uma de suas
linhas seniores, ou por seus clds ou suas aldeias. Veremos adiante que esses clds suditos tinham
obrigacdes definidas e limitadas para com o chefe dominante; quando pressionados além desses limites
poderiam revisar suas lealdades. Em uma outra publicacdo, mostrarei como as ambicdes transcendentes
e exigéncias extraordindrias de Cakobau (Thakombau) durante as grandes guerras de Fiji do século XIX
incitaram o ressentimento geral e deser¢des para o campo inimigo quase causando sua queda. O
regicidio no Havai era um vicio aristocratico, ao menos é o que parece pelos registros histéricos e proto-
histéricos, mesmo se o distrito de Ka’u fosse conhecido por suas lendas sobre os assassinatos dos “maus
reis” pela populacdo (ver p.120-1 deste capitulo). Conclui-se, portanto, de tudo o que foi exposto, que a
acdo heroica ndo é absoluta (cf. Cap.2). Quando tomada sem consideracdo pelas relagcdes costumeiras,
coloca o rei (mas ndo a soberania) em perigo. Pode-se dizer da oposicao entre “Estado” e “Sociedade”,
aqui discutida, que esta coloca o limite maximo — mesmo se relativo estrutural e historicamente — as
pretensdes e inovagdes heroicas, ou seja, uma determinacdo negativa “além da qual ndo se pode ir”.

Os mitos de Tonga, relativos as origens do kava, sdo extensivamente analisados por Bott (1972) e Leach
(1972). Para Rotuma, ver Churchward (1938-39) e Gardiner (1898). A versao registrada por Hocart para
Lau é bastante similar as lendas de Tonga, como se poderia esperar dos contatos historicos e pré-
histéricos conhecidos. Ha nos escritos inéditos de Hocart o comentério, um tanto mistificante, de que a
crianga da terra, de cujo corpo a planta do kava brotou, era um menino e ndo uma filha do povo como



16.

17.

18.

19.

20.

21.

ocorre em Tonga. Essa transformagdo tem um paralelo na utilizagdo de servidores masculinos para o
kava em Fiji, enquanto em Tonga sdo femininos. As notas de campo de Hocart (FN: 3220-22) relativas
a esse mito apenas fazem referéncia a uma “crianga” (Iluve) que habitava no mato (lekutu) do interior.
Porém, o manuscrito original de sua etnografia Lau (WI) identifica a crianga como um filho. No mito de
Cakaudrove-Natewa, reproduzido no Northern States de Hocart (1952:127), a vitima e fonte do kava
ndo somente é masculina, como também é um jovem chefe da terra (status de Natewa enquanto bati ou
aliado terrestre em relacdo a Cakaudrove) no auge de sua virilidade. O rei-estrangeiro é assim
envenenado pelo chefe original do povo. Estou inclinado a pensar que a transformacdo dos mitos de
Tonga-Rotuma é autenticamente fiji, porém as evidéncias ndo sdo conclusivas ja que a estéria de
Cakaudrove-Natewa tem tracos suspeitos da Paixdo de Cristo. Da maneira como é descrita brevemente
(neste texto), a interpretacdo completa do mito requer a consideracdo do ritual de servir o kava, com o
qual a identificacdo do kava-crianca da terra com o chefe (masculino) original seria consistente. Para
outras variantes do mito do kava de Fiji oriental — as quais também ndo resolvem de maneira definitiva
esta questdo — ver Wallis (1851:347-48), Waterhouse (1866:340), Hocart (1952:99).

O deslocamento da terra natal do protagonista — se ndo for da cena dos acontecimentos para o leste,
em geral para Tonga — também é consistente com a teoria politica fiji. Parece ndo ser um simples caso
de difusdo mitica (nem tampouco de difusdo do kava), porque pode ser encontrada uma razdo forte
dentro do sistema para a associagdo entre uma chefia estrangeira e a origem do ato de beber o kava.

Ha mais motivos desse mesmo tipo no kava tomado por um arauto logo apés o chefe; o arauto é um
representante da terra. Este ingerir do arauto é chamado de “chutar”, rabeta, o kava do chefe. Raberabe,
que é a mesma palavra reduplicada, significa “uma doenga”, que resulta de se chutar acidentalmente um
drau-ni-kau (Capell 1973:168). O arauto esta aqui tomando os efeitos sobre si mesmo: drau-ni-kau é o
nome comum de “feiticaria”. Em relacdo a associacdo entre kava e veneno em Tonga, ver Bott (1972).

Em Cakaudrove, as esteiras do lugar sobre as quais o chefe se senta sdo colocadas por membros de um
grupo da terra verdadeiro (vanua sara; Hocart, 1952:93-94).

O povo levuka, que instala o Vunivalu de Bau (enquanto Tui Levuka) é o “povo do mar verdadeiro™.
Mas na instauracdo fazem o papel da facgdo da “terra” nativa, pois sdo de fato os ocupantes ou donos
originais (i taukei) da ilha de Bau (Tippet 1973:91s.).

Lyth registrou um outro canto referente a vitima canibal no mesmo tom:

Sa bobo na matana, Os olhos cerrados,

Sa yadra na lomana. A mente desperta.

Sa vei ko gqaqa? Onde esta o her6i?

Sa laki yara Foi ser arrastado (para o forno)
Sa vei ko datuvu? Onde esta o covarde?

Sa laki tukutuku. Foi levar a noticia.

(Lyth, Reminiscences: 326)

“Homens cozidos” é usado aqui de forma diacritica. Inimigos masculinos mortos constituem o
significado privilegiado, assim como o ndo marcado, de bakola (ou bokola), “vitima canibal”. Relatos
histéricos deixam claro que até o inicio do século XIX mulheres e criancas também eram consumidas.
Dau ni ika, dau ni tamata, “pescadores de peixes, pescadores de homens”, esta expressao também é de
Fiji (Hocart, 1952:120-21).



22.

23.

24.

Refiro-me especificamente as transacoes iniciais de casamento como “relagdes fundadoras”, para evitar
a implicacdo de que o fluxo de mulheres continue nessa mesma direcdo, como aconteceria em um
sistema elementar de casamento assimétrico (casamento com a filha do irmdo da mae*). Os casamentos
fundadores sdo mapas das relagdes entre a triade de categorias basicas (povos autdctones da terra,
chefes e guerreiros ou pescadores estrangeiros). Portanto, quando Hocart perguntou aos homens de
Wailevu, por exemplo, se eles se casavam com mulheres de uma determinada linha de chefes, eles
comentaram: “Ele busca confirmacdo da relacdo [i vakadinadine ni bati] de fronteira [bati, aliado
terrestre]” (Hocart, HF). Mas casamentos nessa direcdo podem ser repetidos ou ndo de forma regular,
dependendo da situacdo politica. Por outro lado, uma vez estabelecidos, os direitos e obrigacoes da
relacdo podem ser ativados em uma outra modalidade, isto é, através de transacoes com dentes de
baleia. Quero também ressaltar que a presente discussdo estd confinada aos pontos essenciais da
formagdo da chefia as suas categorias basicas. No interior das trés categorias mencionadas, em especial
na dos donos nativos, hd uma cuidadosa divisdo adicional de status (i tiitii) e funcdes (i tavi). Essa
discussdo nos levaria, no entanto, além dos objetivos deste trabalho.

O cozimento da crianga real — assim como o de sua mae — é minha interpretacdo de certos episédios dos
ritos de nascimento de Fiji oriental, pertinentes aos filhos da nobreza. Especialmente notavel é o tavu
deke, “assar os pequenos”, de Bau e uma ceriménia analoga registrada para Lau do Sul (Toganivalu,
MS; Thompson, 1940:84-85). O tavu deke é o banquete que marca um banho ritual fora do comum da
crianca. No seu segundo ou quarto dia de vida, o bebé real é segurado por cima do vapor proveniente de
uma tigela de dgua aquecida por pedras de fogo. Essa é essencialmente a maneira pela qual se cozinham
alimentos ou corpos no forno subterraneo. Temos, adicionalmente, os registros de Jarré (1946) das
cerimonias de nascimento kadavu. Ap6s um banho sumaério — o tavu deke? — a crianga é untada com um
6leo perfumado com sandalo e malawaci (Streblus anthropophagorum). Assim como seu nome sugere,
a malawaci é uma planta associada de modo muito préximo ao canibalismo: suas folhas sdo usadas para
embrulhar o corpo para ser assado e depois sdo consumidas juntamente com ele (Capell, 1973:133).
Além disso, um fogo ardente é mantido durante dez dias perto da mde e do recém-nascido na parte
posterior, secdo sagrada da casa de confinamento, e as portas ficam bem-fechadas. A atmosfera é
descrita por Toganivalu como sendo excessivamente quente.

“Em Fiji, declaragdes contraditérias ndo sdo necessariamente inconsistentes. Parecem-nos ser
contraditérias porque ndo compreendemos as nuances de sentido e porque ndo se sabe, sem muita
experiéncia, o ponto de vista de onde partiram” (Hocart, 1952:61).

4. Capitao James Cook (p.132 a 168)

1.

Este ensaio estd relacionado com meu trabalho anterior, “I’apothéose du capitaine Cook”, em La
fonction symbolique, Michel Izard e Pierre Smith, orgs. (Paris: Gallimard, 1979), mas as ideias relativas
a presenca e morte de Cook no Havai, bem como as da natureza do festival do Ano-Novo (Makahiki)
foram substancialmente alteradas por pesquisa subsequente. O texto aqui apresentado ¢é
fundamentalmente aquele da palestra Frazer, proferida na Liverpool University, 1982.

Uma completa discussdo das fontes referentes a terceira viagem de Cook, inéditas e publicadas, pode
ser encontrada em Beaglehole (1967: clxxi-ccxvii). O presente ensaio baseia-se em minha consulta
prépria dessas fontes em Londres (British Museum e Public Records Office), em Sydney (New South
Wales Library), em Canberra (National Library of Australia), em Wellington, N.Z. (Alexander Turnbull
Library) e em Honolulu (Archives of Hawaii, Bishop Museum Library e Sinclair Library, University of
Hawaii). As citagOes especificas a diarios e didrios de bordo serdo aqui restritas (na maioria) a citagao
direta.

O tnico relato da morte de Cook, vindo de alguém de seu grupo que estava em terra, é o do tenente
Molesworth Phillips, tal como foi transposto para o diario de Clerke. Na realidade, Phillips foi atingido
e derrubado antes de Cook ser ferido, portanto ndo poderia ter visto os lances finais. Beaglehole
(1967:cxlviii-clvii 1974:670-72) examina as numerosas descricdes aventadas sobre o evento em diarios



publicos e particulares, incluindo aquilo que foi visto dos barcos pertencentes aos navios que estavam
ao longo da praia. Em geral sigo sua versdo cuidadosa, que conta especialmente com os relatos de
Phillips, Clerke e King (cf. Kennedy, 1978). Mas tendo a enfatizar os detalhes “simbo6licos” dessa e de
outras fontes, que foram relativamente ignorados por Beaglehole, que também da crédito limitado a
informacoes diretas e indiretas da parte dos havaianos, sejam essas antigas ou mais recentes. Veremos
que considerei esses dados como sendo Uteis e compativeis com alguns dos mais confidveis cronistas
europeus, especialmente para a identificacdo de figuras-chave havaianas e para os conceitos necessarios
a compreensdo do ato fatal. E claro que muitas incertezas persistirdo; talvez mais importante seja o
momento exato da sequéncia em que a noticia da morte do chefe havaiano Kalimu nas méaos dos
ingleses chegou a praia de Ka’awaloa, onde Cook se confrontava com Kalaniopu’u.

. Os supostos atacantes de Cook sdo identificados em relatos contemporaneos da expedicdo como: um
certo Nuha segundo Samwell (em Beaglehole, 1967:1202; 1957:23-24, 41-42), pelo astronomo Bayly
(Didrio PRO-Adm 55/21:14 fev. 1719); e/ou um certo Kalanimano-o-Kaho’owahaa-Heulu; outra vez
por Samwell assim como por autores havaianos mais recentes (Remy, 1861:34-35; Kamakau, 1961:86,
103). Samwell e Bayly obtiveram suas informacdes de amigos havaianos. Outros cronistas
contemporaneos mencionam um chefe (ou chefes) anonimo; ver King (Beaglehole, 1967:557),
Trenenen (notas a margem) e Ellis (1782, 2:109). Outros aparecem em registros feitos por viajantes
europeus posteriores: Pohewa encontrado por Colnett em Kaua’i (Diario: fev. 1788); Pahea (e outros?)
encontrado(s) por membros da expedicdo Vancouver em 1793-1799 (1801, 5:55) Puget (BM:MS: 27
jan. 1794; PRO-Adm 55/17:27 jan. 1794), Bell (1929:86), Vancouver (1801, 5:55), e Menzies (Diério:
3 mar. 1793); um certo Pihole, conhecido por Dimsdell na ilha do Hawai’i em 1792 (Barber, MS); uma
pessoa do povo de nome Kaai-moku-a-Kauhi, mencionada pelo reverendo Bloxam em 1825 (MS); além
de diversos populares an6nimos aos quais se referiram Mariner (Martin, 1817, 2:67) e Dampier
(1971:65).
. As lendas relevantes sobre Lono-o-deus, nas antigas fontes incluem Freycinet (1978:73), Byron
(1826:19-22), Ellis (1969[1842]:134-35), Kotzebue (1830, 2:160-69), Bingham (1969[1855]:32);
Bloxam, MS; Notas etnograficas havaianas (MS; Bishop Museum, 648s.). Referente a Lono-i-ka-maka-
hiki, o antigo rei Lono, ver Fornander (1916-19, 4:256-363) e Kamakau (1961:44-63). Referente a
Ka-’I-i-mamao, o rei Lono mais recente: Byron (1826:4-6), Fornander (1969:129-35), Beckwith
(1972).
. As principais fontes tradicionais para a descrigdo do ciclo Makahiki sdo Malo (1951), K. Kamakau em
Fornander (1916-19, vol. 6), I’i (1959) e Kepelino (1977). Ver também Corney (1896 e Lisiansky
(1814). Valeri (no prelo) reuniu um registro completo. As correspondéncias registradas entre datas
lunares do Makahiki foram computadorizadas para o autor por William Fay e Jocelyn Linnekin.

. Esta correspondéncia entre o solsticio de inverno e o rito kali’i do Makahiki foi conseguida da seguinte
forma: em termos ideais, a segunda cerimo6nia de “quebrar o coco” (Malo, 1951:142), quando os
sacerdotes se reinem no templo para observar a elevacdo das Pléiades (I’i, 1959:72), coincide com a
lua cheia (Hua tabu) do décimo segundo més lunar (Welehu). No final do século XVIII, as Pléiades
surgiam no dia 18 de novembro (cf. Makenson, 1940). Dez dias depois (28 de novembro), a efigie de
Lono comeca seu circuito, que dura 23 dias, trazendo o deus de volta para a batalha final com o rei no
dia 21 de dezembro, dia do solsticio (= 16 Makali’i havaiano; Malo, 1951:150). Essa correspondéncia é
“ideal” e raras vezes conseguida, pois depende da coincidéncia entre a lua cheia e o surgimento
crepuscular das Pléiades.

. Devo assinalar que essa ndo é a primeira vez que ouvintes de uma palestra Frazer foram convidados a
contemplar essas trocas cerimoniais de soberania. O ciclo completo do Makahiki lembra fortemente as
cerimoOnias de investidura do rei Shilluk tornadas célebres na palestra Frazer de Evans-Pritchard em
1948: a série de batalhas entre o novo rei e a efigie representando a derrubada da dinastia, na qual o rei
leva a mulher através do gado de seu predecessor ancestral. De fato, por uma estranha transformacao, a
prépria palestra Frazer, com seus habituais ritos de homenagem e de ataque ao imortal ancestral
académico, parece ter se tornado uma representacao iconica e recorrente da teoria magistral que
primeiro a inspirou.



9.

10.

11.

12.

13.

14.

Essa pergunta dos sacerdotes de Lono seguia-se a uma outra, que havia sido suscitada pelas insistentes
indagacdes inglesas, relativas a se os havaianos teriam comido os restos mortais de Cook. Quando os
ingleses, depois de muito perguntar de modo indireto, finalmente indagaram se “ndo tinham comido
uma parte dele”, os havaianos ficaram horrorizados com a ideia “e perguntaram, o que é muito natural,
se este era o nosso costume” (Cook e King, 1784, 3:69).

A “ocasido de estado” é descrita com um certo detalhe por King (em Cook e King, 1784, 3, 16-19;
Beaglehole, 1967:512-13), Edgar (Didrio: 27 jan. 1779), Roberts (Diério de Bordo: 27 jan. 1779) assim
como Samwell (Beaglehole, 1967: 1169), entre outros.

Como ficard evidente neste pardgrafo, ndo utilizei a nocdo de uma estrutura conjuntural no sentido
braudeliano, uma questdo que justificadamente ocasionou algumas criticas por parte dos autores de
resenhas em Historical Metaphors (Sahlins, 1981). A “estrutura da conjuntura” refere-se as relacoes de
alguma duracgdo intermediaria — em oposicdo as de longue durée por um lado e o evento por outro — tais
como os ciclos econdmicos capitalistas. O meu proprio uso é mais literal (conjoncture, “situation qui
résulte d’une rencontre de circonstances” [Robert]), e mesmo sendo definitivamente circunstancial
permite mais do que Braudel a estruturacdo da situacdo. Uma “estrutura da conjuntura” é nesse sentido
um conjunto situacional de relagdes, cristalizadas a partir das categorias culturais operantes e dos
interesses dos atores (ver Cap. 5), assim como a no¢ao de agdo social de Giddens (1976) esta sujeita a
dupla determinagdo estrutural de intencbes baseadas em um esquema cultural e das consequéncias
involuntarias que surgem de sua recuperacao em outros projetos e esquemas.

Para outras caracterizagOes gerais das atitudes havaianas (na maioria negativas) em relacdo ao retorno
dos navios de Cook, ver Clerke (em Beaglehole, 1967:531-32), Zimmermann (1930:90), Ellis (1782,
2:102), Home (Diério de Bordo: 7 fev. 1779), Law (Diario: 11 fev. 1779) etc.

Pesquisas nos registros de terras e geneal6gicos do Havai (Archives of Hawaii) indicam que era um dos
famosos “Moanas” da ilha do Hawai’i e, portanto, descendente do supremo chefe Keakealani Kane, e
parente por casamento do sumo sacerdote de Kii, Holoa’ e — assim como pai do célebre prosélito cristdo
e intelectual tradicional, Kelou Kamakau.

“Cook ndo necessitava muito de Deus: ele mantinha sua pdlvora seca, raramente mencionava o Santo
Nome e realizava as cerimonias religiosas dominicais de forma intermitente; mas ndo tinha objecao
alguma a desempenhar ele préprio o papel de Deus, como fez no Havai, se fosse pelo desenvolvimento
de relagOes culturais pacificas” (Smith, 1979:168).

Estrutura e historia (p.69 a 194)

Na primeira parte deste trabalho faco um breve resumo de certos eventos e processos histéricos que
foram discutidos mais detalhadamente em Historical Metaphors (Sahlins, 1981). O objetivo aqui é de
retomar e desenvolver a teoria histdrica presente naquele trabalho anterior.

. Este incidente é descrito em Cook e Kings (1784, 2:245-46), Diario de King (29 jan. 1778) e no diario

de Burney (24 jan. 1778), entre outros — notavelmente um relato especialmente bom, mas que varia um
pouco, feito por Bayly (Didrio: 24 jan. 1778). O diario de Clerke (Adm. 55/22:24 jan. 1778) também
descreve a visita posterior de Kaneoneo a bordo do Discovery.

. Este comentario aparece em uma carta do comerciante Jarnes Hunnewell a J.P. Sturgis & Co., 30 dez.

1829 (Hunnewell Papers). Além dos Hunnewell Papers e de diarios de outros comerciantes que estdo na
Biblioteca Baker, uma boa compreensdo do comércio americano durante o periodo do sandalo pode ser
obtida na correspondéncia de John C. Jones ou de Marshall & Wildes na Biblioteca Houghton, Harvard.
Excelentes resumos da histéria econdmica do Havai nos fins do século XVIII e inicios do XIX podem
ser encontrados em Bradley (1968 [1943]) e Morgan (1948).




@ No original inglés, “big man”. (N.R.T.)

b MBD marriage, Mother’s Brother s Daughter marriage. (N.R.T.)



Bibliografia

Abreviaturas

AH: Archives of the State of Hawaii, Honolulu.

BM: British Museum Library, Londres.

ML: Mitchell Library (Library of New South Wales), Sydney.

PRO-Adm: Public Records Office: Office of the Admiralty, Londres.

SOAS: School of Oriental and African Studies Library, University of London, Londres.

Adler, Alfred. “Le pouvoir et I’interdit”, in Systémes de signes. Paris, Hermann, 1978, p.25-40.

. “The ritual doubling of the person of the king”, in M. Izard e A. Adler (orgs.), Between
Belief and Transgression. Chicago, University of Chicago Press, 1982, p.180-92.

Andrews, Lorrin. “Letters from Mr. Andrews at I.ahainaluna”, 2 dez 1835. Missionary Herald, n. 33,
1836, p. 390-1.

Anénimo (de Mitchell). MS copy of a letter to Mrs. Strachan of Spithead (ML: Safe 1/67).

Bakhtin, Mikhail. Rabelais and his World, trad. do russo por Helene Iswolsky. Cambridge, MIT
Press, 1968.

Balandier, Georges. Anthropologie politique. Paris, Presses Universitaires de France, 1967.

Barber, James. MS. Some acct. of the death & remains of Capt. Cook... recd. from Joshua Lee
Dimsdell Quarter Master of the Gunjara. Dixson Library (Library of New South Wales).

Barnes, J.A. “The Fort Jameson Ngoni”, in Elizabeth Colson e Max Gluckman (orgs.), Seven Tribes
of British Central Africa. Londres, Oxford University Press, 1951.

. Politics in a Changing Society. Manchester, Manchester University Press, 2% ed., 1967.

Barraclough, Geoffrey. Main Trends in History. Nova York, Holmes and Meier, 1978.

Barrere, Dorothy B., Mary Kawena Pukui e Marion Kelly. Hula: Historical Perspectives. Pacific
Anthropological Records n. 30. Honolulu, Bishop Museum, 1980.

Bayly, William. MS. A log and journal, kept on board His Majesties sloop Discovery by Wm Bayly
astronomer. PRO-Adm 55/20.

Beaglehole, J.C. The Journals of Captain James Cook on his Voyages of Discovery, III: The Voyage
of the Resolution and Discovery, 1776-1780. Partes 1 e 2. Cambridge, Cambridge University Press
(para a Hakluyt Society), 1967.

. The Life of Captain James Cook. Stanford, Califérnia Stanford University Press, 1974.

Beckwith, Martha. Hawaiian Mythology. Honolulu, University of Hawaii Press, 1970.

. The Kumulipo. Honolulu, University of Hawaii Press, 1972.

Bell, Edward. “Log of the Chatham”, Honolulu Mercury 1(5), 1929, p.55-69. Benveniste, Emile. Le
vocabulaire des institutions Indo-Européenes, 2 vols.

Paris, Les Editions de Minuit, 1969.

Best, Elsdon. “Notes on the Art of War”, Partes 2, 5. Journal of the Polynesian Society 11, p.47-75;
12, p.32-50, 1902-3.



. Maori Religion and Mythology, vol.1, Dominion Museum Bulletin 10. Wellington,
Government Printer, 1976.
. Tuhoe: The Children of the Mist, vol.1. New Plymouth, Avery, 1925.
. The Whare Kohanga and its Lore, Dominion Museum Bulletin 13. Wellington,
Government Printer, 1929.
Bingham, Hiram. A Residence of Twenty-One Years in the Sandwich Islands. Nova York, Praeger,
1969.
Binney, Judith. The Legacy of Guilt: A Life of Thomas Kendall. Christchurch, Oxford University
Press para a University of Auckland Press, 1968.
Bird, John. The Annals of Natal, 1495-1845, vol.1. Pietermaritzburg, P. Davis and Sons, 1888.
Bloch, Marc. French Rural History, trad. Janet Sondheimer. Berkeley, University of California Press,
1966.
Bloxam, (Rev.) R. MS. “A narrative of a voyage to the Sandwich Islands in H.M.S. Blonde, 1824-
1825-1826.” National Library of Australia (MS. 4255).
Bonte, Pierre e Nicole Echard. “Histoire et histoires: Conception du passé chez les Hausa et les
Tuareg (République du Niger)”, in Cahiers d’Etudes Africaines n.16, 1976, p.237-96.
Bott, Elizabeth. “Psychoanalysis and ceremony, together with appendix”, in J.S. La Fontaine (org.),
The Interpretation of Ritual. Londres, Tavistock, 1972, p.205-37, 277-82.
. “Power and Rank in the Kingdom of Tonga”. Journal of the Polynesian Society n.90,
1981, p.7-82.
Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Cambridge, Cambridge University Press, 1977.
Bradley, Harold W. The American Frontier in Hawaii. Gloucester, Peter Smith, 1968.
Braudel, Fernand. On History. Chicago, University of Chicago Press, 1980.
Bréal, Michel. Essai de sémantique. Paris, Hachette, 5* ed.,1921.
Brewster, A.B. MS. “The chronicles of the Noikoro tribe”. National Archives of Fiji (CS2195 FSB2).
Broughton, William. A Voyage of Discovery in the North Pacific Ocean... in the Years 1795, 1796,
1797, 1798. Londres, Cadell and Davies, 1804.
Bryant, A.T. Olden Times in Zululand and Natal. Londres, Longmans, Green, 1929.
. The Zulu People. Pietermaritzburg, Shuter and Shooter, 1949.

Buick, T. Lindsay. New Zealand’s First War, or the Rebellion of Hone

Heke. Wellington, Skinner, Government Printer, 1926.
. The Treaty of Waitangi. New Plymouth (N.Z.), Thomas Avery and Sons, 32 ed., 1936.
Burney, Lt. James. MS. Journal of Lieutenant James Burney with Captain Jas Cook, 1776-1780. BM:
Add MS. 8955.
. MS. Journal of the proceedings of His Majies sloop, the Discovery... ML.
. Chronological History of North-Eastern Voyages. Londres, Payne & Foss, 1819.
Burrows, Robert. Extracts from a Diary Kept by Rev. Burrows during Heke’s War in the North in
1845. Auckland, Upton, 1886.
Byron, George. Voyage of H.M.S. Blonde to the Sandwich Islands in the years 1824-1825. Londres,
Murray, 1826.
Calvert, James. MS. Journals of Rev. James Calvert. Methodist Missionary Society Papers, SOAS.
Capell, Arthur. A New Fijian Dictionary. Suva, Government Printer, 4° ed., 1973.
Carleton, Hugh. The Life of Henry Williams. 2 vols., Auckland, Upton, 1874.
Chadwick, H. Munro. The Heroic Age. Cambridge, Cambridge University Press, 1926.
Churchward, C.M. “Rotuman Legends”, in Oceania n.9, 1938-39, p.462-73.
Clastres, Pierre. Society against the State, trad. do francés por Robert Hurley. Nova York, Urizen
Books, 1977.



Clerke, Capt. James. MS. Log and Proceedings, 10 fev 1776 — 12 fev 1779. PRO-Adm 55/22, 23.

Clunie, Fergus. Fijian Weapons and Warfare. Suva, Fiji Museum, 1977.

Colenso, F.W. “Contributions toward a Better Understanding of the Maori Race”. N.Z. Inst. Trans.
n.14, 1882, p.33-48.

Colnett, James, MS. The journal of James Colnett aboard the Prince of Wales and Princess Royal...
PRO-Adm 55/146.

Commissioner of Public Lands. Indices of Awards Made by the Board of Commissioners to Quiet
Land Titles in the Hawaiian Islands. Honolulu, Star-Bulletin Press, 1929.

Cook, James, e James King. A Voyage to the Pacific Ocean... in His Majesty’s Ships Resolution and
Discovery. 3 vols. Dublin, Chamberlaine et al, 1784.

Corney, Peter. Voyages in the Northern Pacific. Honolulu, Thrum, 1896.

Council of Chiefs. “Notes of Proceedings of a Native Council, Held at Mualevu ... 1880 ... 1881”,
Proceedings of the Native Council of Chiefs, Sept. 1875 — 26 August 1960. Microfilm, Westem
Pacific High Commission, National Archives of Fiji, 1881.

Cowan, James. The New Zealand Wars, vol.1, 1845-64. Wellington, R.E. Owen, Government Printer,
1922.

Cox, Ross. Adventures on the Columbia River. Nova York, Harper, 1832.

Cross, William. MS. Diary of Rev. William Cross, 28 dez 1837 — out 1842. Methodist Overseas
Mission Papers N° 336, ML.

Culler, Jonathan. Ferdinand de Saussure. Nova York, Penguin, 1977.

Cunnison, Ian. History on the Luapula. Rhodes-Livingstone Paper, n.21. Manchester, Manchester
University Press, 1951.

. “History and Genealogies in a Conquest State”. American Anthropologist n.59, 1957,
p.20-31.

. The Luapula Peoples of Northern Rhodesia. Manchester, Manchester University Press,
1959.

Dampier, Robert. “To the Sandwich Islands” in Pauline King Joerger (org.), H.M.S. Blonde.
Honolulu, University of Hawaii Press, 1971.

Davis, C.O. The Life and Times of Patuone. Auckland, J.H. Field, 1876.

Délivré, Alain. L’histoire des rois d’Imerina: Interprétation d’une tradition orale. Paris, Klincksieck,
1974.

Derrick, R.A. A History of Fiji. Suva, Printing and Stationery Department, 2% ed., 1950.

Diapea, William. Cannibal Jack. Loondres, Faber and Gwyér, 1928.

Dibble, Sheldon. A History of the Sandwich Islands, Honolulu, Thrum (reimpressao), 1909.

Diderot. “Supplement au voyage de Bougainville ou dialogue entre A et B”, in Le neveu de Rameau
et autres textes. Paris, Livre de Poche, 1972.

Dorson, Richard. The British Folklorists. Chicago, University of Chicago Press, 1968.

Dorton, Lilikala. MS, ‘O ka le’ale’a o ka mele ma’i, or The Joy of Genital Chants. Notas de aula ndo
publicadas, University of Hawaii (Anthropology 498, primavera 1981).

Dranivia, Solomone. MS. “Nai tukutuku mai na gauna makawa”. Methodist

Overseas Mission 164, Fiji Museum (xerox do original em ML).

Dumézil, Georges. Mitra-Varuna. Paris, Gallimard, 1948.

. L’Heritage Indo-Européen a Rome. Paris, Gallimard, 4° ed., 1949.

. L’Ideologie tripartite des Indo-Européens. Bruxelas, Latomus, 1958.

. Mythe et épopée. 3 vols., Paris, Gallimard, 1968.

. Les dieux soverains des Indo-Européens. Paris, Gallimard, 1977.
Dumont, Louis. Homo hierarchicus. Chicago, University of Chicago Press, 1970.



Dumoulin, Jerome e Dominique Moisi (orgs.). The Historian between the Ethnologist and the
Futurologist. Paris, Mouton, 1973.
Durkheim, Emile. Compte-rendu de Sociologia e Estéria, A.D. Zenopol. L’Année Sociologique n.9,
1905-6, p.140.
Edgar, Thomas. MS. A log of the proceedings of His Majesty’s Sloop Discovery, Charles Clerke,
Commander. PRO-Adm 55/21, 55/24.
Elbert, Samuel H. Symbolism in Hawaiian Poetry. ETC.: A Review of General Semantics n.18, 1962,
p-389-400.
Elbert, Samuel e Noelani Mahoe. Na mele o Hawai’i nei. Honolulu, University of Hawaii Press,
1970.
Elbert, Samuel e Mary Kawena Pukui. Hawaiian Grammar. Honolulu, University of Hawaii Press,
1979.
Eliade, Mircea. The Myth of the Eternal Return. Bollingen Series 46. Princeton, N.J., Princeton
University Press, 1954.
Ellis, William. An Authentic Narrative of a Voyage Performed by Captain Cook. 2 vols., Londres,
Goulding, 1782.
Ellis, (Rev.) William. Narrative of a Tour througli Hawaii, or Owhyhee. Londres, Fisher and Jackson,
1828.
. Polynesian Researches: Hawaii. Rutland, Vt., Tuttle, 1969.
Emerson, (Rev.) J.S. MS. Missionary letters. Hawaiian Mission Children’s Society Library.
Emerson, Nathaniel B. Unwritten Literature of Hawaii: The Sacred Songs of the Hula. Rutland, Vt.,
e Toquio, Tuttle (reimpressao), 1965.
Endicott, William. Wrecked among Cannibals in the Fijis. Salem, Marine Research Society, 1923.
Erskine, John Elphinston. Journal of a Cruise among the Islands of the Western Pacific. Londres,
Dawsons of Pall Mall (reimpressao), 1967.
Evans-Pritchard, E.E. Social Anthropology. Glencoe, 111, Free Press, 1954.
. Essays in Social Anthropology. Londres, Faber and Faber, 1962.
Feeley-Harnik, Gillian. “Divine Kingship and the Meaning of History among the Sakalava of
Madagascar.” Man n.s. n.13, 1978, p.402-17.
Firth, Raymond. Economics of the New Zealand Maori. Wellington, R.E. Owen, Government Printer,
1959.
. Elements of Social Organisation. Londres, Tavistock, 1971.
Fison, Lorimer. Tales from Old Fiji. Londres, Moring, 1904.
Forbes, Cochrane. “Report from Kaelakekua”. Missionary Herald n.38, 1842, p.154-56.
Fornander, Abraham. Memoirs, vols. 4-6, Fornander Collection of Hawaiian Antiquities and
Folklore. Honolulu, Bishop Museum, 1916-19.
. An Account of the Polynesian Race, 3 vols., Rutland, Vt., Tuttle (reimpressao), 1969.
Fox, James J. “A Rotinese Dynastic Genealogy”, in T. Beidelman (org.), The Translation of culture.
Londres, Tavistock, 1971.
Frankfort, Henri. Kingship and the Gods. Chicago, University of Chicago Press, 1948.
Frazer, Sir James G. The Golden Bough, 3 vols., Londres, Macmillan, 2° ed., 1900.
. Lectures on the Early History of Kingship. Londres, Macmillan, 1905.
. The Golden Bough, 13 vols., Londres, Macmillan, 3% ed., 1911-15.
. The Golden Bough, vol.1 ed. resumida (reimpressao da ed. de 1922).
Nova York, Macmillan, 1963. [Ed.bras.: O ramo de ouro (ed. resumida).
Rio de Janeiro de Janeiro, Zahar/Circulo do Livro, 1978.]
Freud, Sigmund. s.d. Totem and Taboo. Nova York, Random House. [Totem e tabu e outros trabalhos
in ESB, vol.13. Rio de Janeiro, Imago, 1974.]



Freycinet, Louis Claude de Saulses de. Hawaii in 1819: A Narrative Account, trad. Ella Wiswell de
Voyage autour du monde ..., Marion Kelly (org.). Pacific Anthropological Records 26. Honolulu,
Bishop Museum, 1978.

Furet, Frangois. “Quantitative History”, in Felix Gilbert e Stephen R. Graubard (orgs.), Historical
Studies Today. Nova York, Norton, 1972.

Gardiner, John. “The Natives of Rotuma”. Journal of the Royal Anthropological Institute n.37, 1898,
p.457-524.

Geertz, Clifford. The Social History of an Indonesian Town. Cambridge, MIT Press, 1961.

. Negara: The Theatre State in Nineteenth-Century Bali. Princeton, N.J., Princeton
University Press, 1980.

Giddens, Anthony. New Rules of the Sociological Method. Londres, Hutchinson. [Ed.bras.: Novas
regras do método socioldgico. Rio de Janeiro, Zahar, 1978.]

Gifford, Edward Winslow. Tongan Society. Bernice P. Bishop Museum Bulletin n.61. Honolulu,
Bishop Museum, 1929.

Gilbert, Felix e Stephen Graubard (orgs.). Historical Studies Today. Nova York, Norton, 1972.

Gilbert, George. MS. Journal of George Gilbert (Cook’s Third Voyage). BM Add MS. 38580.

Gluckman, Max. Order and Rebellion in Tribal Africa. Londres, Cohen and West, 1963.

Goldie, W.H. “Maori Medical Lore”, Transactions of the New Zealand Institute, n.37, 1904, p.1-120.

Goldman, Irving. Ancient Polynesian Society. Chicago e Londres, University of Chicago Press, 1970.

Grey, Sir George. Polyneslan Mythology. Nova York, Taplinger, 1956.

Gudgeon, Lt. Col. C.M.G. “Mana Tangata”, Journal of the Polynesian Society n.14, 1905, p.49-66.

Guidieri, Remo. “Il Kula, ovvero della truffa”, Rassegna Italiana di Sociologia, 1973, p.559-93.

Hammatt, Charles H. MS. Journal of Charles H. Hammett (in the Sandwich Islands, 6 May 1823 — 9
June 1825). Baker Library, Harvard University.

Hampshire, Stuart. Thought and Action. Nova York, Viking, 1967.

Handy, E.S. Craighill. Polynesian Religion. Bernice P. Bishop Museum Bulletin, n.34, Honolulu,
Bishop Museum, 1927.

. “Government and Society”, in Ancient Hawaiian Civilization. Rutland, Vt., e Téquio,
Tuttle, 1965.

Handy, E.S. Craighill e Mary Kawena Pukui. The Polynesian Family System in Ka’-u, Hawai’i,
Rutland, Vt. e Téquio, Tuttle, 1972.

Henry, Teuira. Ancient Tahiti. Bernice P. Bishop Museum Bulletin n.48. Honolulu, Bishop Museum,
1928.

Heusch, Luc de. Essais sur le symbolisme de I’inceste royal en Afrique. Bruxelas, Université Libre de
Bruxelles, 1958.

. “Le pouvoir et le sacré”. Annales du Centre d’Etude des Religions, n.1. Bruxelas, Institut
de Sociologie, Université Libre de Bruxelles, 1962.

. Le roi ivre ou I’originie de I’Etat. Paris, Gallimard, 1972.

. Rois nés d’un coeur de vache. Paris, Gallimard, 1982.

Hexter, J.H. “Fernand Braudel and the Monde Braudelien.” Journal of Modern History n.44, 1972,
p.480-541.

Hindess, B. e P. Hirst. Pre-capitalist Modes of Production. Londres, Routledge, Kegan Paul, 1975.
[Ed.bras.: Modos de produgdo pré-capitalista. Rio de Janeiro, Zahar, 1976.]

Hiroa, Te Rangi (Sir Peter Buck). The Coming of the Maori. Wellington, Maori Purposes Fund
Board, Whitecoulls, 1977.

Hocart, A.M.N. (MS). Fijian field notes. Microfilme na University of Chicago Libraries, original na
Turnbull Library, Wellington.



. HF (MS). “The heart of Fiji”. Microfilme na University of Chicago Libraries, original na
Turnbull Library, Wellington.
. WI (MS). “The windward islands of Fiji”. Manuscrito original de The Lau Islands, Fiji.
Wellington, Turnbull Library.
. “Mana”, Man 14(46), 1914, p.97-101.
. “Chieftainship and the sister’s son in the Pacific”, American Anthropologist n.17, 1915,
p.631-46.
. Lau Islands, Fiji. Bernice P. Bishop Museum Bulletin 62. Honolulu, Bishop Museum,
1929.
. The Progress of Man. Londres, Methuen, 1933.
. Sacrifice. Encyclopedia of the Social Sciences 13, 1936.
. Caste. Nova York, Russell and Russell, 1950.
. The Northern States of Fiji. Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland,
Occasional Publication 11. Londres, The Institute, 1952.
. Kingship. Oxford, Oxford University Press (reimpressdo), 1927.
. Kings and Councillors. Chicago, University of Chicago Press (reimpressao), 1970.
Home, Alexander. MS. Log book of Captain Alex: Home, R.N... while with Captain Cook on his last
voyage. National Library of Australia (MS. 690).
Howard, Alan. “Households, Families and Friends in a Hawaiian-American Community”, Working
Papers of the East-West Population Institute n.19, 1971, Honolulu, East-West Center.
Huber, Peter. “The Anggor Bowman: Ritual and society in Melanesia”, American Ethnologist 7,
1980, p.43-57.
Hunnewell, James. MS. Papers of James Hunnewell. Baker Library, Harvard University.
Hunt, John. MS. Journals of the Rev. John Hunt. Methodist Missionary Society (Box 5). SOAS.
I’i, John Papa. Fragments of Hawaiian History, trad. Mary Kawena Pukui. Honolulu, Bishop
Museum Press, 1959.
Isaacs, Nathaniel, Louis Herman e Percival R. Kirby (orgs.). Travel and Adventures in Eastern
Africa. Capetown, Struik, 1970.
Izard, Michel e Pierre Smith (orgs.). La fonction symbolique. Paris, Gallimard, 1979.
Jaggar Thomas James. MS. Diaries of Thomas James Jaggar, 1837-1843.
Microfilme do manuscrito original no National Archives of Fiji, Adelaide University Library.
Jarré, Raymond. “Marriage et naissance chez les Fidjiens de Kadavu”, Journal de la Société des
Océanistes 2 (2), 1946, p.79-92.
Johansen, J. Prytz. The Maori and His Religion. Copenhague, Munksgaard, 1954.
. “Studies in Maori rites and myths”, Historiskfilosofiske Meddelelser 37 (4). Copenhague,
1958.
Kaawa, P.W. MS. “The ancient tabus of Hawaii” (Na kapu kahiko o Hawaii nei), trad. do jornal
Kuokoa, 25 nov, 2 dez, 9 dez, 1865.
. Thrum collection, Ka Hoomana Kahiko, n.29. Honolulu, Bishop Museum Library, 1865.
Kamakau, Samuel M. MS. Na mo’olelo Hawai’i. Bishop Museum Library.
. Ruling Chiefs of Hawaii. Honolulu, Kamehameba Schools Press, 1961.
. Dorothy Barrére (org.). Ka po’ e kahiko: The People of Old, trad. Mary Kawena Pukui.
Honolulu, Bishop Museum Press, 1964.
. Dorothy Barrére (org.). The Works of the People of Old, trad. Mary Kawena Pukui.
Honolulu, Bishop Museum Press, 1976.
Kamokuiki. MS. Genealogy, AH (G33).
Kanoa, P. (atribuido a). “Crime in the Sandwich Islands”, Hawaiian Spectator 2, 1839, p.234.
Kapiti, Pita. “Kumara Lore”, Journal of the Polynesian Society n.22, 1913, p. 36-41.



Keesing, Felix M. “Hawaiian Homesteading on Molokai”, in University of Hawaii Research
Publications, vol.1(3). Honolulu, University of Hawaii Press, 1936.
Kekoa, E. “Birth rites of Hawaiian children in Ancient Times”, trad. de Ka Nupepa Ku’oko’a, por T.
Thrum. Thrum Collection 23, Bishop Museum Library, 1865.
Kennedy, Gavin. The Death of Captain Cook. Londres, Duckworth, 1978.
Kepelino, Z. Kepelino’s Traditions of Hawaii. M. Beckwith (org.). Bernice P. Bishop Museum
Bulletin n.95, 1932.
. “Kepelino’s ‘Hawaiian Collection’, His Hooiliili Hawaii, Pepa I, 1858, trad. Basil F.
Kirtley e Esther T. Mookini. Hawaiian Journal of History n.11, 1977, p.39-68.
King, Lt. James. MS. Log and proceedings (of Cook’s third voyage, HMS Resolution, 1776-1778).
(Photostat of PRO-Adm. 55/116 in Cook Collection, AH).
Koskinen, Aarne. Ariki, the First-Born, Folklore Fellows Communications n. 181. Helsinque,
Suomalainen Tiedeakaternia Scientiarum Fennica, 1960.
Kotzebue, Otto von. A New Voyage of Discovery round the World in the Years 1823, 24, 25, and 26.
2vols. Londres, Colburn and Bentley, 1830.
Krige, Eileen Jensen. The Social System of the Zulus. Londres, L.ongmans, Green, 1936.
Krige, Eileen Jensen e J.O. Krige. The Realm of the Rain-Queen. Londres, Oxford University Press,
1943.
Kuper, Hilda. An African Aristocracy: Rank among the Swazi. Londres, Oxford University Press,
1947.
Law, John. MS. Journal of John Law. BM Add MS. 37327.
Leach, Edmund. “The structure of symbolism, together with Appendix”, in J.S. La Fontaine (org.),
The Interpretation of Ritual. Londres, Tavistock, p.239-76, 283-84, 1972.
Ledyard, John, James Kenneth Munford (org.). John Ledyard’s Journal of Captain Cook’s Last
Voyage. Corvallis, Oregon State University Press, 1963.
Le Goff, Jacques. “Is politics still the Backbone of history?”, in Felix Gilbert e Stephen R. Graubard
(org.), Historical Studies Today. Nova York, Norton, 1972.
Le Goff, Jacques e Pierre Nora (orgs.). Faire I’histoire. Paris, Gallimard, 1974.
Lester, E.H. “Kava-Drinking in Viti Levu”, Oceania n.12, 1941-42, p.97-121.
Lévi-Strauss, Claude. Totemism. Boton, Beacon, 1963. [Ed.bras.: Totemismo hoje, Petropolis, Vozes,
1976.]
. The Savage Mind. Chicago, University of Chicago Press, 1966. [Ed. bras.: O pensamento
selvagem. Sdo Paulo, Nacional, 1976.]
Lisiansky, Urey. A Voyage around the World in the Years 1803, 1804, 1805, and 1806. Londres,
Booth, 1814.
Lyons, C.J. “Land matters in Hawaii”, Islanders 16 jul, 30 jul, 6 ago, 13 ago, 1875.
Lyons, John. Semantics, 2 vols. Cambridge, Cambridge University Press, 1977.
Lyth, Richard Burdsall. MS. Tongan and Feejeean reminiscences. ML (B549).
. MS. Reminiscences, 1851-1853. ML (B548).
Makernson, Maud W. The Morning Star Rises. Nova Haven, Yale University Press, 1941.
Malo, David. “On the decrease of population in the Hawaiian Islands”, Hawaiian Spectator n.2,
1839, p.121-30.
. Hawaiian Antiquities, trad. Nathaniel B. Emerson. Honolulu, Bishop Museum Press,
1951.
Manby, Thomas. “Journal of Vancouver’s Voyage to the Pacific Ocean”, Honolulu Mercury 1 (1),
p.11-15; 1 (2):33-45; 1 (3), p.39-55, 1929.
Maning, F.E. Old New Zealand. Christchurch, Whitcombe and Tombs, 1906.



Martin, John (org.). An Account of the Natives of the Tonga Islands... from the Extensive
Communications of Mr. William Mariner. 2 vols. Londres, Murray, 1817.

McIntyre, W.J. Gardner. Speeches and Documents on New Zealand History. Oxford, Oxford
University Press, 1971.

Meek, C.K. A Sudanese Kingdom. Londres, Kegan Paul, Trench, Trubner, 1931.

Menzies, Archibald. MS. Archibald Menzies journal of Vancouver’s voyage. BM Add. MS, 32641.

Metge, Joan . The Maoris of New Zealand, Rautahi. Londres, Routledge and Kegan Paul, 2° ed.,
1976.

Methodist Missionary Society. MS. Feejee District Minutes and Reports, 1835-1852. SOAS.

Morgan, Theodore. Hawaii: A Century of Economic Change, 1778-1836. Cambridge, Harvard
University Press, 1948.

Oliver, Douglas. Ancient Tahitian Society. 3 vols., Honolulu, University of Hawaii Press, 1974.

Percy, Walker. “Symbol, Consciousness, and Intersubjectivity”, Journal of Philosophy 55, 1958,
p.631-41.

Pocock, David. “The Anthropology of Time-Reckoning”, Contributions to Indian Sociology n.7,
1964, p.18-29.

“The Polynesian” (jornal havaiano) Obituary of Kekauluohi, 21 jun. 1845.

Portlock, Nathaniel. A Voyage around the World... in 1785, 1786, 1787, and 1788. Londres,
Stockdale, 1789.

Préaux, Jean-G. “La sacralité du pouvoir royal a Rome”, in Luc de Heusch et al., Le pouvoir et le
sacré, Annales du Centre d’FEtude des Religions n.1, 1962, p.103-21. Bruxelas, Institut de
Sociologie, Université Libre de Bruxeles.

Puget, Peter. MS. Fragments of journals, 1792-1794. BM Add MSS. 17546-17548.

MS. A log of the proceedings of His Majesty’s armed tender Chatham, 1793-1794. PRO-
Adm. 55/17.

Pukui, Mary Kawena, e Samuel Elbert. Hawaiian-English Dictionary. Honolulu, University of
Hawaii Press, 1965.

Pukui, Mary Kawena et. al. Nanad i ke kumu (Look to the source). 2 vols. Honolulu, Hui Hanai, 1972.
(2° volume impresso em 1979).

Pukui, Mary Kawena e Alfons L. Korn. The Echo of our Song. Honolulu, University of Hawaii Press,
1973.

Putnam, Hilary. Language, Mind, and Reality, vol.2. Cambridge, Cambridge University Press, 1975.

Quain, Buell. Fijian Village. Chicago, University of Chicago Press, 1948.

Rabuka, Niko. “Ai sau ni taro me kilai”, Na Mata, 1911, p.154-8, 172-6.

Reid, A.C. “The Fruit of the Rewa: Oral Traditions and the Growth of the pre-Christian Labeka
State”, Journal of Pacific History n.12, 1977, p.2-24.

Remy, Jules. Ka Mooolelo Hawaii (Histoire Hawaiienne). Paris, Clave, 1861. (Trad. francesa e texto
havaiano de Lahainaluna Students’ Mo’o’olelo de 1838.)

Rickman, Lt. John (atribuido a). Journal of Captain Cook’s Last Voyage to the Pacific. Londres, E.
Newberry, 1781.

Ricoeur, Paul. The Contributions of French Historiography to the Theory of History. Oxford,
Clarendon Press, 1980.

Roberts, Henry. MS. A log of the proceedings of His Majesties Sloop Discovery. 1778-1779. PRO-
Adm. 51/4529.

Roberts, Helen. Ancient Hawaiian Music. Bernice P. Bishop Museum Bulletin n.29. Honolulu,
Bishop Museum, 1926.

Riou, Edward. MS. A log of the proceedings of His Majesty’s Sloop Resolution... Dixson Library of
NSW.



Robertson, George. The Discovery of Tahiti. A Journal of the Second Voyage of H.M.S. “Dolphin”.
Londres, Hakluyt Society, 1948.

Rokowaqa, Epeli. s.d. Ai tukutuku kei Viti. Suva: n. pub. (A copia deste livro raro é encontrada nos
Arquivos Nacionais de Fiji.)

Rosaldo, Renato. Ilongot Headhunting, 1883-1974. Stanford, Stanford University Press, 1980.

Rutherford, James. Sir George Grey. Londres, Cassell, 1961.

Sahlins, Marshall. Moala. Ann Arbor, University of Michigan Press, 1962.

. “L’apothéose du captaine Cook”, in Michel Izard e Pierre Smith (orgs.), La fonction
symbolique. Paris, Gallimard, 1979.

. Historical Metaphors and Mythical Realities: Structure in the Early History of the
Sandwich Islands Kingdom. Association for the Study of Anthropology in Oceania, Special
Publication n.1. Ann Arbor, University of Michigan Press, 1981.

. “Raw Women, Cooked Men, and Other Great Things of the Fiji Islands”, in Paula Brown
e Donald Tuzin (orgs.), The Ethnography of Cannibalism, p.72-93, 1983. Publicacdo especial da
Society for Psychological Anthropology.

. “Hierarchy and humanity in Polynesia”, in Anthony Hooper (org.), Transformations of
Polynesian Culture. The Polynesian Society, Special Publication, 1985.

Samwell, David. Captain Cook and Hawaii. Sdo Francisco, Magee, 1957. (reimpressao de 1786, de
A Narrative of the Death of Captain James Cook).
Sartre, Jean-Paul. Search for a Method, trad. Hazel E. Barnes. Nova York, Vintage Books, 1968.
Saussure, Ferdinand. Course in General Linguistics. Nova York, McGraw-Hill, 1959. [Ed.bras.:
Curso de linguistica geral. Sao Paulo, Cultrix, 2% ed., 1970.]
Sayes, Shelly Ann. “Cakaudrove: Ideology and Reality in a Fijian Confederation”. Tese de mestrado,
The Australian National University, 1982.
Schiitz, Albert J. (org.). The Diaries and Correspondence of David Cargill, 1832-1843. Canberra,
Australian National University Press, 1977.
Schwimmer, Eric. “Guardian Animals of the Maori”, Journal of the Polynesian Society n.72, 1963,
p.397-410.
. The World of the Maori. Wellington, Reed, 1966.
. Lévi-Strauss and Maori Social Structure. Anthropologica, n.s., n.20, 1978, p.201-22.
Shortland, Edward. Traditions and Superstitions of the New Zealanders. Londres, Longman, Brown,
Green, Longmans and Roberts, 2% ed., 1856.
. Maori Religion and Mythology. Londres, Longmans, 1882.
Simmons, David. The Great New Zealand Myth. Wellington, Reed, 1976.
Sinclair, Keith. The Origine of the Maori Wars. Wellington, New Zealand University Press, 1972.
Skinner, W.H. “The Ancient Fortified Pa”, Journal of the Polynesian Society n.20, 1911, p.71-77.
Smith, Bernard. “Cook’s Posthumous Reputation”, in Robin Fisher e H. Johnston (orgs.), Captain
James Cook and His Times. Seattle, University of Washington Press, 1979.
Smith, Jean. “Tapu Removal in Maori Religion”, Journal of the Polynesian Society (Memoirs
Supplement) n.83, 1974-75, p.1-43; 84, p.44-96.

Smith, S. Percy. Maori Wars of the Nineteenth Century. Christchurch,

Whitcombe and Tombs, 1910.
. “Lore of the Ware Wananga”, Polynesian Society Memoirs, vols.3-4, 1913-15.
Stern, Gustaf. Meaning and Change of Meaning. Bloomington, University of Indiana Press, 1968.

Stewart, CS. Journal of a Residence in the Sandwich Islands During the Years 1823, 1824, 1825.
Honolulu, University of Hawaii Press, 1970.

Stone, Lawrence. The Past and the Present. Boston, Routledge and Kegan Paul, 1981.



Strawson, P.F. Logico-Linguistic Papers. Londres, Methuen, 1971.

Swayne, C.R. MS. Lau papers (a maioria de Swayne). Cambridge University Museum of
Archaeology and Ethnology.

Tambiah, S.J. World Conqueror and World Renouncer. Cambridge, Cambridge University Press,
1976.

Thomas, John. MS. Tonga or the Friendly Islands. Methodist Missionary Society (Bow 653), School
of Oriental and African Studies Library, University of London.

Thompson, E.P. “Folklore, Anthropology and Social History”, The Indian Historical Review n.3,
1977, p.247-66.

Thompson, Laura. Southern Lau, Fiji: An Ethnography, Bernice P. Bishop Museum Bulletin n.232.
Honolulu, Bishop Museum, 1940.

Thurston, Asa. MS. Missionary letters. Hawaiian Mission Children’s Society Library, Honolulu.

Tippett, A.R. Aspects of Pacific Ethnohistory. Pasadena, William Carey Library, 1973.

Toganivalu, Ratu Deve. MS. “A history of Bau.” Transcrito nos Arquivos Nacionais de Fiji (F-
62/247).

Tregear, Edward. The Maori-Polynesian Comparative Dictionary. Oosterhout, Anthropological
Publications, 1969, (reimpressao).

Trevenen, James. MS. Marginal notes to the published account (Cook and King) of Cook’s third
voyage. Copia datilografada na Sinclair Library, University of Hawaii.

Turner, Victor. The Ritual Process. Chicago, Aldine, 1969.

Valeri, Valerio. “Le fonctionnement du systéme des rangs a Hawaii.” L’Homme n.15, 1972, p.83-107.

. “The transformation of a transformation: A structural essay on an aspect of Hawaiian
History (1809-1819)”, Social Analysis n.10, 1982, p.3-41.

. The Human Sacrifice: Ritual and Society in Ancient Hawaii. Chicago, University of
Chicago Press, 1985.

Vancouver, Captain George. A Voyage of Discovery to the North Pacific Ocean... in the Years 1790,
1791, 1792, 1793, 1794 and 1795. Nova edicdo, 5 vols. Londres, Stockdale, 1801.

Vansina, J. Le royaume Kuba. Musée Royal de I’ Afrique Centrale, Annales, Sciences Humaines,
n.49, 1964.

Vernant, Jean-Pierre. Mythe et société en Grece ancienne. Paris, Maspero, 1979.

. The Origins of Greek Thought (trad. de Les origines de la pensée grecque, 1962). Ithaca,
Cornell University Press, 1982. [Ed.bras.: As origens do pensamento grego. Rio de Janeiro, Difel,
2%ed., 1977.]

Wagner, Roy. The Invention of Culture. Englewood Cliffs. N.J., Prentice-Hall, 1975.

Wallis, Mary David Cook. Life in Feejee, or, Five Years among the Cannibals, (By a Lady). Boston,
Heath, 1851.

Wallis, Samuel. “An Account of a Voyage round the World, in the Years 1766, 1767, and 1768,” in
Robert Kerr (org.), General History and Collection of Voyages and Travels, 12, p.120-241.
Edimburgo e Londres, Blackwood and T. Cadell, 1824.

Wards, Ian. The Shadow of the Land. Wellington, A.R. Shearer, Government Printer, 1968.

Waterhouse, Joseph. The King and People of Fiji. Londres, Wesleyan Conference, 1866.

Watt, Sir James. “Medical aspects and consequences of Cook’s Voyages”, in Fisher e Johnston (org.),
Captain Cook and His Times. Seattle, University of Washington Press, 1979.

White, John. Te Rou; or, the Maori at Home. Londres, Low, Marston, Low, and Searle, 1874.

. “Maori Customs and Superstitions”, in The History and Doings of the Maoris, por
Thomas Wayth Gudgeon. Auckland, Brett, 1855.
. Ancient History of the Maori. 6 vols. Wellington, Government Printer, 1887-90.



Whitney, Samuel. MS. Journal of Samuel Whitney. Hawaiian Mission Children’s Society Library,
Honolulu.

Wilkes, Charles. Narrative of the United States Exploring Expeditions, vols.2-3. Filadélfia, I.ea and
Blanchard, 1845.

Williams, Herbert. A Dictionary of the Maori Language. Wellington, A.R. Shearer, Government
Printer, 72 ed., 1975.

Williams, Thomas, e James Calvert. Fiji and Fijians, 2 vols. Nova York, Appleton, 1859.

Williams, William. Christianity among the New Zealanders. Londres, Seeley, Jackson, and Halliday,
1867.

Wilson, Monica. “The Nguni People”, in Monica Wilson e Leonard Thompson (orgs.), The Oxford
History of South Africa, n.1, 1969, p.75-130. Oxford, Clarendon Press.

Wise, John. “The History of Land Ownership in Hawaii”, in Ancient Hawaiian Civilization, por E.S.
Craighill Handy, Kenneth P. Emory, et al. Rutland e Toquio, Tuttle, 1965.

Wolf, Eric. Europe and the Peoples without History. Berkeley, University of California Press, 1982.

Wright, Harrison. New Zealand, 1769-1840: Early Years of Western Contact. Cambridge, Harvard
University Press, 1959.

Wyllie, R.C. (org.). Answers to Questions Proposed by His Excellency, R.C. Wyllie, His Hawaiian
Majesty’s Minister of Foreign Relations... . Honolulu, Government Printer, 1846.

Young, Michael. “The Divine Kingship of the Jukun: A reevaluation of some theories”, Africa n.36,
1966, p.135-52.

Zimmermann, Heinrich. F.W. Howay (org.). Zimmermann’s Captain Cook: An Account of the Third
Voyage of Captain Cook around the World, 1776-1780, trad. Elsa Michaelis e C. French. Toronto,
Ryerson Press, 1930.



Indice analitico e onomastico

a priori, categorias, 1-2, 3,4, 5
aborigenes australianos, 1, 2
aborto, 1
acao (praxis), 1
categorias culturais arriscadas na, 1-2, 3-4
enquanto performativa, 1, 2-3
teoria versus, 1-2
Africa, reinado divino na, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7
Agamémnon, 1
akua (divino), 1, 2, 3,4, 5
aloha, 1, 2, 3,4,5,6,7,8
América do Sul, chefia na, 1
Amita, 1
amizade, performativa e prescritiva, 1, 2
amor ver aloha; le’a; sexualidade
Andrews, Lorrin, 1
Anggor de, 1 (22n)
Anggor, da Nova Guiné, 1 (22n)
Anodnimo de Ngapuhi, 1, 2, 3, 4 (31n)
Antigono, 1
Atenas, 1

Bakhtin, Mikhail, 1

Balandier, Georges, 1, 2 (4n)

Barnes, J.A,, 1

Barraclough, Geoffrey, 1, 2 (1n)

Barrere, Dorothy B, 1, 2, 3

batata-doce, ritual da, 1, 2-3

Bau ver Fiji

Bayly, William, 1, 2

Beaglehole, J.C., 1, 2, 3-4, 5-6, 7-8, 9, 10, 11-12, 13 (2n), 14 (15, 4n), 16 (6n), 17 (10n), 18 (15n), 19
(1n), 20 (21, 4n), 22 (23, 12n), 24

Beckwith, Martha, 1, 2, 3, 4

beleza, no Havali, 1-2, 3

Bell, Edward, 1

Benveniste, Emile, 1

Best, Elsdon, 1, 2, 3,4, 5, 6

Bird, John, 1



Bloch, Marg, 1, 2, 3,4, 5
Boas, Franz, 1
Bohannan, P, 1
Bonte, Pierre, 1, 2
Bott, Elizabeth, 1 (16n), 2 (15n), 3 (16n)
Bougainville, Louis Antoine de, 1
Bourdieu, Pierre, 1, 2
Braudel, Fernand, 1, 2 (1n), 3 (11n)
Bréal, Michel, 1, 2
Brewster, A.B., 1
britanicos:

na Nova Zelandia, 1, 2-3

no Havai, 1, 2-3, 4-5

no Taiti, 1-2
Broughton, William R., 1 (15n)
Bryant, A.T, 1, 2
Buick, T., 1, 2, 3, 4 (36n)
Burney, tenente James, 1, 2
Burrows, R., 1, 2, 3, 4 (30n), 5 (36n)
“buscar por um senhor” (imi haku), 1, 2
butoni, de koro, 1

calcul sauvage, 1, 2, 3
Calvert, James, 1-2,3, 4 (11n)
canibalismo:
em Fiji, 1, 2, 3, 4-5, 6
maori, 1-2
no Havai, 1-2
ver também sacrificio humano
caos, ritual do, 1, 2, 3,4, 5, 6
Capell, A, 1 (23n)
capitalismo, 1, 2, 3,4, 5, 6
carisma, 1
Carleton, Hugh, 1, 2, 3, 4 (36n)
celeritas, 1-2, 3, 4
Chadwick, H. Monro, 1, 2
citas, reis, 1-2
Clastres, Pierre, 1, 2
Clerke, capitao James, 1, 2, 3, 4
Colenso, FW,, 1, 2
comeércio:
com Fiji, 1, 2-3
com o Havai, 1-2, 3,4, 5,6-7,8,9
com os maori, 1-2
concepcao, ritos de, 1
Cook, cap. James, 1-2
chegada de, no Havai, 1-2, 3-4, 5, 6, 7-8



como deus, 1, 2, 3-4, 5-6, 7, 8, 9, 10, 11-12
morte de, 1-2, 3, 4, 5, 6-7, 8-9
coroacao, cerimonias de, 1-2, 3-4, 5, 6
em Fiji, 1-2, 3-4, 5,6
no Havai, 1-2, 3-4, 5, 6, 7, 8, 9-10
significado das, 1, 2
cosmogonia:
havaiana, 1-2, 3, 4, 5, 6
maori, 1-2, 3-4, 5-6, 7 (6n)
cosmologia, 1-2
Cowper, William, 1
Cox, Ross, 1
cozido versus cru, 1-2, 3-4
criacdo, canticos de, 1-2
cristianismo:
em Fiji, 1, 2-3
Havai, 1, 2, 3 (9n)
Cristo, paixao de, 1 (13n), 2 (15n)
Cronos, 1
Cross, William, 1
Crow, indios, 1
Cultura ver estrutura
Cunnison, Ian, 1, 2

Daomé, reinado no, 1
Davis, C.O., 1 (36n)
Délivré, Alain, 1
Derrick, R.A., 1, 2 (10n), 3 (11n), 4 (18n), 5 (14n)
descendéncia e linhagem:
Crow/Omaha, 1
em Fiji, 1
havaiana, 1, 2, 3, 4, 5-6, 7, 8, 9, 10
heroica versus modos segmentares de, 1, 2
maori, 1, 2, 3,4, 5, 6, 7 (16n)
Nguni, 1-2
performativa versus estrutura prescritiva, 1-2
“deslocamento a esquerda” (fronting), 1, 2
diarquia, 1, 2
Diderot, Denis, 1
Dingiswayo, 1
Dioniso de Halicarnasso, 1
Discovery (navio), 1, 2 (2n)
divisdo de trabalho:
linguistica, 1, 2,3
na consciéncia cultural e histérica, 1, 2
Dolphin (navio), 1
Dorton, Lili, 1, 2 (14 e 16n)



Dumézil, Georges, 1, 2, 3,4, 5,6, 7,8,9, 10, 11
Dumont, Louis, 1, 2, 3 (3n)
Durkheim, Emile, 1, 2, 3

Echard, Nicole, 1

Edgar, Thomas, 1, 2 (2n)

Edipo, 1

Elbert, Samuel, 1, 2, 3, 4

Eliade, Mircea, 1

Ellis, William, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7 (9n), 8 (9n)

Emerson, J.S., 1, 2, 3

Eneias, 1

escandinavos, e reinado, 1

espirrando agua (hi’uwai), ceriménia, 1

esquimas, 1

estrutura:
da conjuntura, 1, 2-3, 4, 5, 6, 7-8
de traco, 1 (36n)
em convengao e em acao, 1, 2
estruturante, ou habitus, 1, 2
histéria versus, 1, 2, 3-4, 5
prescritiva versus performativa, 1-2, 3, 4-5
reproduzindo a si propria, 1, 2-3, 4-5, 6, 7,8
significado de, 1, 2
sincronica versus diacrénica, 1, 2, 3,4, 5,6, 7, 8
subconsciente versus explicita, 1
estruturalismo, 1, 2, 3,4, 5, 6

etruscos, 1

Evans-Pritchard, E.E., 1

evento:
antropologia versus historia, e, 1, 2
como forma final de mito césmico, 1, 2
como representacdo individual e coletiva, 1, 2
e estrutura, 1, 2-3, 4, 5, 6

exogamia, 1

Exploit, Heusch sobre, 1-2

Feeley-Harnik, Gillian, 1
Fiji:
casamento em, 1, 2, 3-4
consciéncia histoérica em, 1-2
reinado divino em, 1, 2-3, 4, 5-6, 7-8
filhos da terra (kama’aina), 1, 2-3
Filipinas, ilongot nas, 1
Firth, Raymond, 1, 2
Fogo Quente (cangdo), 1
Forbes, Cochrane, 1



Fornander, Abraham, 1, 2, 3, 4 (4n)

fornicacao, 1

Fox, James J., 1

franceses, na Nova Zelandia, 1

fratricidio, 1, 2

Frazer, sir James, 1, 2, 3, 4, 5, 6-7, 8, 9, 10, 11, 12, 13
O ramo de ouro, 1, 2, 3, 4 (13n)

Freud, Sigmund, 1, 2

Furet, Francois, 1

Geertz, Clifford, 1, 2, 3

genitais, canticos (mele m’ai), 1-2
George III, rei da Inglaterra, 1, 2
germanicas, tribos, 1, 2, 3
Giddens, Anthony, 1

Gifford, Edward Winslow, 1 (16n)
Gilbert, George, 1

Gluckman, Max, 1

Goldie, W.H,, 1, 2

gravitas, 1, 2, 3,4, 5

Gray, Thomas, 1, 2 (1n)

Grécia antiga, 1, 2, 3

Grey, sir George, 1, 2, 3, 4
Polynesian Mythology, 1, 2, 3
Gudgeon, tn.-cel. CM.G., 1
Guerra Peloponesa, 1-2

habitus, 1, 2, 3, 4
Hampshire, Stuart, 1
hénai (alimentacao), 1, 2
Handy, E.S., 1, 2
Havai, 1-2, 3-4, 5, 6, 7
cantico Kumulipo no, 1, 2, 3
chefes versus homens comuns no, 1-2
cristianismo no, 1 (9n), 2, 3
descendéncia e linhagem no, 1, 2, 3, 4, 5-6, 7, 8, 9, 10, 11
estrutura performativa no, 1-2, 3-4, 5, 6-7
festival Makahiki no, 1, 2-3, 4, 5, 6-7, 8, 9-10, 11-12, 13
regicidio no, 1 (14n)
reinado divino no, 1, 2, 3-4, 5, 6, 7, 8-9, 10-11, 12-13, 14-15, 16-17
sexualidade no, 1-2, 3-4, 5, 6, 7-8, 9-10, 11-12, 13, 14, 15, 16-17, 18-19, 20-21
tabu no, 1, 2-3, 4-5, 6, 7-8, 9, 10, 11-12, 13, 14, 15-16, 17-18, 19-20
ver também Cook, cap. James.
Hawaiki, 1, 2, 3, 4
Hazelwood, irmdo, 1
He’a-o-ke-koa, 1
Heke, Hone, 1, 2, 3-4



Henry, Teuira, 1

Herdédoto, 1

heterossexualismo, 1

Heusch, Lucde, 1, 2, 3

hierarquia, conceito de, 1, 2, 3,4, 5

Hindess, B., 1

hipergamia, 1, 2, 3, 4

hipogamia, 1, 2

Hiroa, Te Rangi, 1

Hirst, P., 1

historia:
antropologia e, 1-2, 3-4, 5
conceito maori da, 1
consciéncia da, pelo homem comum, 1-2
estrutura performativa versus
prescritiva, e, 1-2
estrutura versus, 1-2, 3-4, 5-6
heroica, 1-2, 3, 4-5, 6-7
“nova”, 1-2, 3-4, 5-6
ver também evento

Hocart, A.M., 1-2, 3, 4, 5, 6-7, 8, 9-10, 11, 12, 13-14, 15, 16, 17, 18, 19 (12n)

homossexualismo, 1

Hongi Hika, 1, 2 (36n)

Hoohokuokalani, 1 (6n)

Hopi, 1, 2

Huber, Peter, 1 (22n)

hula, 1, 2, 3

Hunnewell, James, 1 (3n)

Hunt, John, 1

idealismo, 1

ilongot, 1

imperialismo, 1, 2

incesto, 1, 2

incwala, cerimonias, 1

India, reinado na, 1

indios americanos, 1, 2, 3, 4,5-6, 7
indo-europeu, reinado, 1-2, 3, 4-5, 6-7, 8
infanticidio, 1

instauracdo, rituais de ver coroacao,
cerimoOnias de

interesse, conceito de, 1, 2, 3, 4-5, 6-7
Irlanda, reinado na, 1, 2

Jaggar, Thomas James, 1
Jarré, Raymond, 1 (23n)
Johansen, J. Pryts, 1, 2, 3,4, 5, 6, 7, 8 (19n)



Jupiter, 1, 2

Ka-’I-i-mamao, rei, 1, 2
ka’o’o, 1,2, 3

ka’upu, 1

Kaawa, PW,, 1

Kahiki, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8-9
Kahoali’i, 1, 2, 3

kali’i, 1-2, 3, 4-5

Kamakau, Samuel M., 1, 2, 3, 4, 5 (17n)
Kamapua’a, 1

Kamba, batalha de, 1, 2
Kamehameha, rei, 1, 2, 3,4, 5, 6, 7, 8,9 (16n), 10 (15n), 11 (22n)
kanaka, 1

Kane (homem), 1, 2, 3
Kaneikapolei, 1, 2
Kaneoneo, 1-2

Kant, Immanuel, 1

kaona (sentidos ocultos), 1, 2
Kapiti, Pita, 1

kava, 1, 2, 3,4, 5, 6, 7
Kazembe, reino de, 1

Kekoa, E., 1

Keoua, 1

Kepelino, Z., 1, 2

Ki’i (homem), 1, 2

Kila, 1, 2

King, tenente James, 1-2, 3, 4, 5, 6-7, 8, 9-10, 11, 12 (2n), 13 (3n), 14 (6 e 9n)
Kipling, Rudyard, 1
Kiwala’o, rei, 1

Kororareka, 1-2, 3
Koskinen, Aarne A., 1

Kuq, 1-2, 3-4, 5,6, 7

kuba, 1

Kumulipo, cantico, 1, 2, 3
Kunui’akea, 1, 2 (16n)

La’ila’i, 1, 2, 3

Laka, 1, 2

Lakeba, 1

lasakau, 1

Latino, rei, 1-2

latinos, 1-2, 3

Lau ver Fiji le’a, 1-2, 3
Leach, Edmund, 1
Ledyard, John, 1
Lelemahoalani, 1 (4n)



Lester, E.H., 1
Lévi-Strauss, Claude, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7
levuka, 1
Lili’uokalani, rainha, 1
lingua:
estrutura légica da, 1-2
havaiana, 1
ver também signo
linguistica, valor em, 1-2
ver também lingua
linhagem ver descendéncia e linhagem
Lono, 1, 2, 3,4, 5, 6, 7, 8-9, 10, 11-12, 13-14, 15-16, 17, 18 (4n)
Lono-no-Makahiki, 1, 2
Luapula, 1, 2
Lupercalia, 1
Lyons, John, 1
Lyth, Richard Bursall, 1 (19n)

Madagascar, histéria em, 1
Mae Terra (Papa), 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7 (6n)
Mahoe, Noelani, 1
Makahiki, cerimonia:
descricao da, 1, 2
e o cap. Cook, 1, 2-3, 4, 5, 6-7, 8, 9-10, 11, 12
Malani de Lakemba, 1
Malo, David, 1, 2, 3
mana:
e os maoris, 1, 2, 3, 4
em Fiji, 1
no Havai, 1, 2-3,4, 5,6, 7,8, 9
Manaia, mito de, 1
Maning, F.E., 1, 2, 3 (30 e 31n), 4 (36n)
Maoloha, a rede de, 1
maori, 1, 2
cosmogonia, 1, 2
emana, 1, 2, 3,4,5
e o reinado divino, 1-2, 3-4
linhagem e descendéncia entre os, 1, 2-3, 4
ritual da batata-doce, dos, 1-2
Marquesas, povo das ilhas, 1
Marx, Karl, 1, 2, 3,4, 5
marxismo, 1
materialismo, 1
matrimoénio:
Crow/Omaha, 1
do rei imigrante, como forma
de intercambio, 1-2, 3-4



formas elementares e complexas de, 1
nas Fiji, 1, 2-3, 4-5
no Havai, 1, 2, 3-4, 5-6, 7-8
prescritivo, 1
romano, 1-2
ver também descendéncia e
linhagem; formas especificas de
matriménio, como a hipergamia
Maui, 1, 2, 3,4, 5,6, 7
Mbau, 1-2,
México, reinado no, 1
Micenas, os reis-deuses de, 1
Mo’ikeha, 1
Moala ver Fiji
Mongdlia, reinado na, 1
mudanca versus estabilidade, 1-2, 3-4;
ver também estrutura

natalidade:
canticos havaianos de, 1-2, 3, 4-5
rituais taitianos de, 1-2
ndabele, 1
Nemi, 1, 2
New Zealand Company, 1
Ngapuhi, 1, 2, 3,4, 5,6, 7
Nguni, 1,2, 3, 4
Nietzsche, Friedrich, 1
Noikoro, 1, 2
Nopera Panakareau, 1
Nova Guiné, 1
Nova Zelandia ver maori
Nuha, 1, 2, 3
Numa, 1
Numitor, 1

Oliver, Douglas, 1
Orou, 1

Pai Céu ver Rangi

Papa ver Mae Terra

parricidio, 1, 2, 3

Pélops, 1

pensée sauvage, 1, 2, 3, 4

Percy, Walker, 1

Pérsia, reinado na, 1

Phillips, tenente Molesworth, 1, 2
Platao, 1



Plutarco, 1
po (noite), 1, 2, 3
Pocock, David, 1
“The Anthropology of Timereckoning”, 1
poder, teorias sobre a origem do, 1;
ver também reinado divino
poliandria, 1
poligamia, 1
poliginia, 1, 2, 3
Polinésia:
reinado divino em, 1, 2, 3, 4
linhagem e descendéncia na, 1, 2, 3, 4-5
ver também Fiji, Havai, maori, Taiti, Tonga
polis, 1, 2
Pomare, 1 (38n)
povo do mar, 1-2
prdxis ver agao
Préaux, Jean-G., 1
Prthu, 1
Pukui, Mary Kawena, 1, 2, 3, 4 (5n), 5 (8n), 6 (12 e 13n), 7 (14n), 8 (15n)
pul eliya, 1
Purim, festival do, 1 (13n)
Putnam, Hilary, 1
Quirino, 1

Radcliffe-Brown, A.R., 1, 2-3, 4
Rangi (Pai Céu ou Firmamento), 1, 2, 3-4
reavaliacdo funcional de categorias
culturais, 1-2, 3; ver também
estrutura
rebelido, ritual da, 1
rei estrangeiro ver reinado divino
reinado divino,1-2, 3
africano, 1-2, 3-4, 5-6, 7-8
aspectos socioldgicos do, 1-2
dos citas, 1-2
dos maoris, 1-2, 3
dualidade do, 1
em Fiji, 1, 2-3, 4-5, 6
latinos, 1-2
no Havai, 1-2, 3-4, 5-6, 7-8, 9-10, 11, 12, 13,-14, 15
Remo e Romulo, 1, 2
Resolution (navio), 1, 2-3, 4, 5, 6, 7-8, 9
Rewa, 1-2
Riou, Edward, 1, 2
Robertson, George, 1
Rokowaga, Epeli, 1-2, 3, 4



Roma, 1-2, 3, 4
Romulo, 1, 2-3, 4, 5
Rongo, 1-2
Rosaldo, Renato, 1
Rou, 1-2
Rousseau, Jean-Jacques, 1
Contrato social, 1
ratulos, 1
sabinos, 1, 2-3
Sacaea, festival de, 1 (13n)
sacrificio humano:
em Fiji, 1-2
no Havai, 1-2, 3, 4, 5-6, 7-8, 9-10
no Taiti, 1
ver também canibalismo
Sahlins, Marshall, 1, 2,3,4,5,6,7, 8
Historical Metaphors, 1
Samwell, David, 1, 2, 3,4, 5,6, 7, 8
Sartre, Jean-Paul, 1
A Busca de um Método, 1
Saturnalia, 1
Saussure, Ferdinand de, 1, 2, 3, 4, 5, 6-7, 8-9, 10
Sayes, Shellu Ann, 1
Schiitz, Albert Jr., 1
Service, Elman, 1
sexualidade:
em Fiji, 1-2
maori, 1, 2-3
no Havai, 1, 2-3, 4-5, 6-7
Shaka, 1
Shakespeare, William (citacdo de
Henrique V), 1, 2
Shortland, Edward, 1, 2, 3, 4 (36n)
significado, 1-2, 3, 4-5
signo:
coisa versus, 1-2, 3-4
reavaliacdo funcional do, 1-2, 3-4
Simmons, David, 1
Sinclair, Keith, 1
Sioux, indios, 1
sistema mundial, teoria do, 1
sistema simbolico, 1-2
Skinner, W.H., 1, 2 (35n)
Smith, Adam, 1
Smith, Bernard, 1-2
Smith, Jean, 1, 2



Smith, S. Percy, 1
sociobioloia, 1-2
solidariedade hierarquica, 1, 2
Stern, Gustaf, 1
Stone, Lawrence, 1
Strawson, P.F., 1
sucessao posicional, 1
Supplément au Voyage de Bougainville, 1
swazi, 1-2
Ta’ufa’ahau, rei, 1-2
tabu:
dos maori, 1
em Fiji, 1-2
no Havai, 1, 2-3, 4-5, 6, 7-8, 9, 10, 11-12, 13, 14, 15-16, 17-18, 19-20
Tacio, rei, 1
Tacito, 1
Taiti, 1, 2
Wallis no, 1
Tane, Bruce, 1 (35n)
Tane, mito de 1, 2-3, 4, 5 (6n)
Tantalo, 1
Tarpeia, 1
Tarquinio, 1
tecido de casca de arvores, uso cerimonial do, 1-2, 3-4, 5-6
teogamia, 1-2
Thakombau, 1-2, 3 (14n)
Thomas, John, 1 (22n)
Thompson, E.P., 1
Thompson, Laura, 1 (23n)
Thurston, Asa, 1
tikanga, 1
Tippett, A.R., 1 (23n)
tiv, 1
Toganivalu, Ratu Deve, 1 (23n)
toko, 1
Tonga, 1, 2-3, 4
conhecimento histérico-genealégico em, 1 (22n)
e kava, 1, 2
segmentacdo heroica em, 1 (16n)
sucessao de posicional em, 1
totemismo, 1, 2, 3
Tregear, Edward, 1
Trevenen, James, 1-2, 3 (10n)
troianos, 1-2
tswana, 1
Tq, 1, 2-3



tuahu, 1-2
Tuareg, 1
Tucidides, 1, 2
Guerra Peloponesa, 1
Tuhoe, 1
Tui Nayau, 1, 2
Turner, V., 1 (15n)

Valeri, Valerio, 1-2, 3, 4, 5, 6, 7
Valery, Paul, 1 (4n)

Vancouver, capitao George, 1, 2, 3
Vansina, J., 1

Vernant, Jean-Pierre, 1, 2, 3

Vico, Giambattista, 1, 2

Viwa, ilha, 1

Voltaire, 1, 2 (1n)

Vunivaly, 1, 2 (7n)

Wagner, Roy, 1

Waitangi, tratado de, 1, 2-3
Wakea (Céu [luminado), 1, 2 (6n)
Wallis, cap. Samuel, 1
Wards, Ian, 1-2

Waterhouse, Joseph, 1
Watman, Willie, 1

Watt, sir James, 1

Webber, John, 1

Weber, Max, 1

White, John, 1-2, 3

Whorf, Benjamin Lee, 1, 2, 3
Wilkes, Charles, 1 (38n)
Williams, Herbert W., 1, 2, 3
Williams, Thomas, 1, 2, 3
Wolf, Eric, 1

Wright, Harrison M., 1 (36n)

Zeus, 1, 2
Zimmermann, Heinrich, 1 (4n)
zulu, 1, 2-3, 4



Titulo original:
Islands of History

Tradugao autorizada da edicdo norte-americana publicada
em 1987 por The University of Chicago Press, de Chicago, EUA

Copyright © The University of Chicago, 1985

Copyright da edicdo em lingua portuguesa © 1990:

Jorge Zahar Editor Ltda.

rua Marqués de Sao Vicente 99 1° andar | 22451-041 Rio de Janeiro, RJ
tel (21) 2529-4750 | fax (21) 2529-4787

editora@zahar.com.br | www.zahar.com.br

Todos os direitos reservados.
A reproducao nao autorizada desta publicacdo, no todo
ou em parte, constitui violacdo de direitos autorais. (Lei 9.610/98)

Grafia atualizada respeitando o novo
Acordo Ortografico da Lingua Portuguesa

2% edicdo: 2011 (novo projeto)

Capa: adaptada da arte de Ana Cristina Zahar
Tustracdo da capa: William Hacke, atlas manuscrito baseado
em mapa espanhol capturado pelo capitdao Sharp. c.1690 (detalhe)

Edicao digital: agosto 2012

ISBN: 978-85-378-0609-8

Arquivo ePub produzido pela Simplissimo Livros


mailto:editora@zahar.com.br
http://www.simplissimo.com.br/

	Sumário
	Introdução
	1. Suplemento à viagem de Cook; ou “le calcul sauvage”
	Vênus observada: a história
	Vênus observada de novo: a etnografia do amor
	Estruturas performativas

	2. Outras épocas, outros costumes: a antropologia da história
	A história heroica
	Mitopráxis
	Uma antropologia estrutural histórica

	3. O rei-estrangeiro; ou Dumézil entre os fiji
	4. Capitão James Cook; ou o deus agonizante
	“Uma cadeia de eventos que não mais poderia ser prevista nem mesmo impedida”
	Nana i ke Kumu: busque as origens
	História ou mitopráxis

	5. Estrutura e história
	Fenomenologia da vida simbólica
	Antítese e síntese

	Notas
	Bibliografia
	Índice analítico e onomástico
	Copyright

