


Marshall Sahlins

Ilhas de História

Tradução:
 Barbara Sette

 Mestranda em Antropologia, Museu Nacional/UFRJ

Revisão técnica:
 Márcia Bandeira de Mello Leite

 M.A. em Antropologia Social, Museu Nacional/UFRJ
 PhD em Sociologia, Northwestern University, EUA



Coleção
ANTROPOLOGIA SOCIAL

 diretor: Gilberto Velho

•   O Riso e o Risível
Verena Alberti

•   Falando da Sociedade
•   Outsiders

Howard S. Becker

•   Antropologia Cultural
Franz Boas

•   O Espírito Militar
•   Evolucionismo Cultural
•   Os Militares e a República

Celso Castro

•   Nas Redes do Sexo
María Elvira Díaz-Benítez

•   Da Vida Nervosa
Luiz Fernando Duarte

•   Bruxaria, Oráculos e Magia entre os Azande
E.E. Evans-Pritchard

•   Futuros Antropológicos
Michael M.J. Fischer

•   Garotas de Programa
Maria Dulce Gaspar

•   Nova Luz sobre a Antropologia
•   Observando o Islã



Clifford Geertz

•   O Cotidiano da Política
Karina Kuschnir

•   Cultura: um Conceito Antropológico
Roque de Barros Laraia

•   Autoridade & Afeto
Myriam Lins de Barros

•   Guerra de Orixá
Yvonne Maggie

•   De Olho na Rua
Julia O’Donnell

•   A Teoria Vivida
Mariza Peirano

•   Cultura e Razão Prática
•   História e Cultura
•   Ilhas de História
•   Metáforas Históricas e

Realidades Míticas
Marshall Sahlins

•   Os Mandarins Milagrosos
Elizabeth Travassos

•   Antropologia Urbana
•   Desvio e Divergência
•   Individualismo e Cultura
•   Projeto e Metamorfose
•   Rio de Janeiro: Cultura,

Política e Conflito
•   Subjetividade e Sociedade



•   A Utopia Urbana
Gilberto Velho

•   Pesquisas Urbanas
Gilberto Velho e
Karina Kuschnir

•   O Mistério do Samba
•   O Mundo Funk Carioca

Hermano Vianna

•   Bezerra da Silva:
Produto do Morro
Letícia Vianna

•   O Mundo da Astrologia
Luís Rodolfo Vilhena

•   Sociedade de Esquina
William Foote Whyte



Sumário

Introdução

1. Suplemento à viagem de Cook; ou “le calcul sauvage”
Vênus observada: a história
Vênus observada de novo: a etnografia do amor
Estruturas performativas

2. Outras épocas, outros costumes: a antropologia da história
A história heroica
Mitopráxis
Uma antropologia estrutural histórica

3. O rei-estrangeiro; ou Dumézil entre os fiji

4. Capitão James Cook; ou o deus agonizante
“Uma cadeia de eventos que não mais poderia ser prevista nem mesmo
impedida”
Nana i ke Kumu: busque as origens
História ou mitopráxis

5. Estrutura e história
Fenomenologia da vida simbólica
Antítese e síntese

Notas



Bibliografia

Índice analítico e onomástico



Introdução

A HISTÓRIA É ORDENADA culturalmente de diferentes modos nas diversas
sociedades, de acordo com os esquemas de significação das coisas. O
contrário também é verdadeiro: esquemas culturais são ordenados
historicamente porque, em maior ou menor grau, os significados são
reavaliados quando realizados na prática. A síntese desses contrários
desdobra-se nas ações criativas dos sujeitos históricos, ou seja, as pessoas
envolvidas. Porque, por um lado, as pessoas organizam seus projetos e dão
sentido aos objetos partindo das compreensões preexistentes da ordem
cultural. Nesses termos, a cultura é historicamente reproduzida na ação.
Mais adiante, cito uma observação de Clifford Geertz, para quem um
evento é uma atualização única de um fenômeno geral, uma realização
contingente do padrão cultural – o que poderia ser uma boa caracterização
tout court da própria história. Por outro lado, entretanto, como as
circunstâncias contingentes da ação não se conformam necessariamente aos
significados que lhes são atribuídos por grupos específicos, sabe-se que os
homens criativamente repensam seus esquemas convencionais. É nesses
termos que a cultura é alterada historicamente na ação. Poderíamos até falar
de “transformação estrutural”, pois a alteração de alguns sentidos muda a
relação de posição entre as categorias culturais, havendo assim uma
“mudança sistêmica”.

São essas as ideias principais dos ensaios aqui reunidos e que podem ser
resumidos pela seguinte afirmação: o que os antropólogos chamam de
“estrutura” – as relações simbólicas de ordem cultural – é um objeto
histórico.

Essa afirmação cancela de modo explícito a oposição de noção,
encontrada por toda parte nas ciências humanas, entre “estrutura” e
“história”. Tenho observado entre teóricos do “sistema mundial” a seguinte
proposição: dado que as sociedades tradicionais que os antropólogos
habitualmente estudam são submetidas a mudanças radicais, impostas
externamente pela expansão capitalista ocidental, não é possível manter a



premissa de que o funcionamento dessas sociedades está baseado em uma
lógica cultural autônoma. Essa proposição resulta de uma confusão entre
um sistema aberto e a total ausência de sistema, tornando-nos incapazes de
dar conta da diversidade de respostas locais ao sistema mundial, em
especial daquelas que conseguem persistir em seu rastro. A própria teoria
do sistema mundial faz concessões à preservação das culturas satélites
enquanto meios de reprodução de capital na ordem dominante europeia.
Mas se assim for, e adotando o ponto de vista alternativo dos chamados
povos dominados, a riqueza europeia está atrelada à reprodução e até
mesmo à transformação criativa da ordem cultural desses povos.

A questão surge por meu livro ser, em grande parte, sobre encontros
distantes, ocorrências do sistema mundial nos mares do Sul. Às vezes
parecerá que a autonomia das culturas nativas só é demonstrada pelos
enigmas das respostas históricas. Tomemos, como exemplo, a resistência
mitoprática de Hone Heke, o herói maori. Em 1845, Hone Heke mobilizou
seus guerreiros para tomar de assalto – e involuntariamente subjugar – o
maior assentamento colonial da Nova Zelândia, apenas como uma manobra
de diversificação: isto é, como meio de atingir o objetivo que Heke sempre
considerou mais fundamental, e que foi alcançado em quatro ocasiões
diferentes: a derrubada de um certo mastro de bandeira que os britânicos
tinham erigido na localidade. “Lutemos”, disse ele, “apenas pelo mastro.”
Para que possamos decodificar a preocupação de Heke com o tal mastro,
será necessário voltarmos às origens do universo. Assim sendo, deixarei a
estória mais detalhada para o Capítulo 2. Mas esses detalhes servirão de
suporte para a posição que aqui tomo: as questões históricas não são, nem
longinquamente, tão exóticas quanto tais ocorrências possam sugerir.

O mesmo tipo de mudança cultural, induzida por forças externas mas
orquestrado de modo nativo, vem ocorrendo há milênios. Não somente
porque as chamadas sociedades primitivas jamais foram tão isoladas quanto
a antropologia em seus primórdios, obcecada pelo interesse evolucionista
com o antigo, gostaria de acreditar (cf. Wolf, 1982). Os elementos
dinâmicos em funcionamento – incluindo o confronto com um mundo
externo, que tem determinações imperiosas próprias e com outros povos,
que têm suas próprias intenções paroquiais – estão presentes por toda a
experiência humana. A história é construída da mesma maneira geral tanto
no interior de uma sociedade, quanto entre sociedades.



A meu ver, a questão maior destes ensaios reside na existência e na
interação dual entre a ordem cultural enquanto constituída na sociedade e
enquanto vivenciada pelas pessoas: a estrutura na convenção e na ação,
enquanto virtualidade e enquanto realidade. Os homens em seus projetos
práticos e em seus arranjos sociais, informados por significados de coisas e
de pessoas, submetem as categorias culturais a riscos empíricos. Na medida
em que o simbólico é, deste modo, pragmático, o sistema é, no tempo, a
síntese da reprodução e da variação.

Se a cultura for, como querem os antropólogos, uma ordem de
significação, mesmo assim os significados são colocados em risco na ação.
São postos em risco, por exemplo, por referência às coisas (i.e., por
extensão). As coisas não só têm sua raison d’être própria, independente do
que as pessoas possam fazer com elas, como são inevitavelmente
desproporcionais aos sentidos dos signos pelos quais são apreendidas. As
coisas são contextualmente mais particulares e potencialmente mais gerais
que os signos e o são por serem, os signos, classes de significados (“livres
de estímulo”), não estando restritos como conceitos a um referente
particular. Portanto, as coisas são relacionadas a seus signos enquanto
emblemas empíricos para os tipos culturais. Porém, são mais gerais que os
signos por apresentarem mais propriedades (mais “realidade”) do que as
distinções e valores servidos por estes. A cultura é uma aposta feita com a
natureza, durante a qual voluntária ou involuntariamente – para parafrasear
Marc Bloch – os nomes antigos, que estão na boca de todos, adquirem
novas conotações, muito distantes de seus sentidos originais. Esse é um dos
processos históricos que chamarei de “a reavaliação funcional de
categorias”.

Aqui temos mais um processo dependente daquilo que é chamado por
Hilary Putnam (1975) de “a divisão do trabalho linguístico”. Nele, mais
uma vez, observam-se certas diferenças entre significado e referência, entre
a intenção do signo e sua extensão. O sentido do signo (o valor saussuriano)
é definido por suas relações de contraste com outros signos do sistema.
Portanto, ele só é completo e sistemático na sociedade (ou na comunidade
de falantes) como um todo. Qualquer uso real de um signo em referência,
seja por uma pessoa, seja por um grupo, emprega apenas uma parte, uma
pequena fração, do sentido coletivo. Afora as influências do contexto, essa
divisão do trabalho significativo é, de um modo geral, função das diferenças
de experiência social e dos interesses entre as pessoas. O que para mim é



“um pássaro (de qualquer espécie) voando com dificuldade”, é para o
ornitólogo “um gavião doente” e talvez seja ainda “um coitadinho” para
terceiros (membros da sociedade protetora de animais; Stern, 1968). O
capitão Cook aparece como um deus ancestral para os sacerdotes havaianos,
enquanto para os chefes é mais parecido com um guerreiro divino e,
obviamente, outra coisa qualquer e menor para homens e mulheres comuns
(Capítulo 4). Agindo a partir de perspectivas diferentes e com poderes
sociais diversos para a objetivação de suas interpretações, as pessoas
chegam a diferentes conclusões e as sociedades elaboram os consensos,
cada qual a sua maneira. A comunicação social é um risco tão grande
quanto as referências materiais.

Os efeitos desses riscos podem ser inovações radicais. Afinal, no
encontro contraditório entre pessoas e coisas, os signos são passíveis de
serem retomados pelos poderes originais de sua criação, ou seja, pela
consciência simbólica humana. Ora, nada é tabu em termos de princípio
intelectual – nem mesmo o próprio conceito de “tabu” como aprenderemos
com a história havaiana (nos Capítulos 1 e 5). Metáforas, analogias,
abstrações, especializações: todos os tipos de improvisações semânticas são
circunstanciais, tendo as atualizações cotidianas da cultura oportunidade de
se tornarem gerais ou consensuais, da maneira como forem retomadas pela
ordem sociológica corrente. Os significados são, em última instância,
submetidos a riscos subjetivos, quando as pessoas, à medida que se tornam
socialmente capazes, deixam de ser escravas de seus conceitos para se
tornarem seus senhores. “A questão é”, disse Alice, “se podes fazer com
que uma palavra queira dizer tantas coisas diferentes.” “A questão é”, disse
Humpty Dumpty, “quem será o senhor – somente isto.”

Ainda assim, como em um outro diálogo célebre sobre as relações entre
dominador e dominado, este domínio envolve uma certa servidão. Não
temos, por exemplo, a liberdade de sairmos por aí nomeando as coisas
“simplesmente pelo modo que elas são”, como fez Adão, “parecia-se com
um leão e rugia como um leão, portanto o chamei de ‘leão’.” As
improvisações (reavaliações funcionais) dependem das possibilidades dadas
de significação, mesmo porque, de outro modo, seriam ininteligíveis e
incomunicáveis. Daí o empírico não ser apenas conhecido enquanto tal, mas
enquanto uma significação culturalmente relevante, e o antigo sistema é
projetado adiante sob novas formas. Segue-se daí que ordens culturais
diversas tenham modos próprios de produção histórica.



Culturas diferentes, historicidades diferentes. É esse o ponto principal do
segundo capítulo, onde faço o contraste entre as histórias heroicas das
soberanias divinas e a “nova história” de distribuição populista, “a história
vinda de baixo”. Tento mostrar por que, para sociedades de um certo tipo,
as histórias de reis e batalhas são privilegiadas historiograficamente. A
razão disso é uma estrutura que generaliza as ações do rei como sendo a
forma e o destino da sociedade. No mesmo ensaio, faço um contraste entre
a mitopraxe dos povos da Polinésia e o utilitarismo desencantado de nossa
própria consciência histórica. Ou, mais uma vez, o primeiro capítulo, sobre
a eficácia histórica do amor no Havaí, é mais um exercício de relatividade –
com um subtexto, que talvez mereça maiores comentários, sobre estruturas
“performativas” e “prescritivas”.

Essa é uma discussão ideal-típica sobre como as estruturas se realizam no
interior da ordem cultural e acima do curso histórico. Sob certos aspectos a
distinção entre prescritivo e performativo forma um paralelo com o
contraste lévi-straussiano entre modelos mecânicos e modelos estatísticos
(Lévi-Strauss, 1963). O problema está centrado nas relações entre as formas
sociais e os atos apropriados. Sugiro a possibilidade, que parece ser raras
vezes considerada, de que tais relações sejam reversíveis: que tipos de
ações usuais podem precipitar formas sociais, ou vice-versa. Nas ciências
sociais geralmente damos prioridade às formas sociais sobre as práticas a
elas associadas, e apenas nessa direção: o comportamento dos grupos
envolvidos derivando de uma relação preexistente. A amizade produz o
auxílio material: o relacionamento normalmente (e normativamente)
prescreve um modo apropriado de interação. Entretanto, se “os amigos
criam presentes”, “os presentes também criam amigos”, ou talvez como
melhor diriam os esquimós, “dádivas criam escravos – como os chicotes
criam cachorros”. A forma cultural (ou morfologia social) pode ser
produzida ao avesso: a ação criando a relação adequada,
performativamente, exatamente como em certos famosos atos de discurso:
“Eu vos declaro marido e mulher.”

É assim também no Havaí, onde é possível tornar-se nativo pela ação
certa. Tendo morado um certo tempo na comunidade, até estranhos tornam-
se “filhos da terra” (kama’aina); este termo não é de emprego exclusivo
daqueles que lá nasceram. O exemplo me permite argumentar que a própria
intercambialidade entre o ser e a prática depende das comunidades de
significação; portanto, a determinação de qualquer uma das duas direções



será estruturalmente motivada. Uma ação de um dado tipo pode significar
um dado status, visto que os dois têm o mesmo sentido final. Para os
havaianos, morar em e alimentar-se de uma certa porção de terra, faz com
que as pessoas sejam da mesma substância que esta terra, da mesma
maneira que uma criança é da mesma substância de seus pais (no Havaí isto
acontece não só por nascimento mas também por criação). Um estranho é
assim metamorfoseado em filho da terra com direitos iguais aos dos “filhos
reais”. Consequentemente, muitas sociedades como a havaiana – ou a
esquimó, ou a nossa – onde muitas das relações são construídas por escolha,
por interesse, ou por desejo, e através de meios tão aleatórios quanto o
amor, não são, apesar de tudo isso, sociedades sem estrutura, nem mesmo
são sociedades “frouxamente estruturadas”. Os efeitos são sistemáticos, não
importando se os arranjos institucionais são criados “estatisticamente” por
ações adequadas, ou se a ação é mecanicamente pressuposta pela forma.

Não obstante, as estruturas performativas e as prescritivas teriam
historicidades diversas. Poderíamos falar que elas estão diferencialmente
abertas para a história. As ordens performativas tendem a assimilar-se às
circunstâncias contingentes, enquanto as prescritivas tendem a assimilar as
circunstâncias a elas mesmas, por um tipo de negação de seu caráter
contingente e eventual. O que tenho em mente é um contraste ideal entre o
Havaí, onde o parentesco, a posição social, os direitos de propriedade e a
filiação local são abertos a negociação, e o padrão médio radcliffe-
browniano de estrutura social, com grupos corporados de descendência,
status designados e regras matrimoniais prescritivas (por exemplo, os
aborígines australianos). No caso havaiano, acontecimentos circunstanciais
são frequentemente assinalados e valorizados por suas diferenças, pelo
afastamento em relação aos arranjos existentes, podendo as pessoas então
agir sobre esses arranjos para reconstruir suas condições sociais. Enquanto a
sociedade assim se organiza, ela conhece a si mesma como a forma
institucional dos acontecimentos históricos. Em um modelo prescritivo, no
entanto, nada é novo ou, pelo menos, os acontecimentos são valorizados por
sua similaridade com o sistema constituído. O que ocorre nesse caso é a
projeção da ordem existente, mesmo quando o que acontece for sem
precedentes, e sendo ou não bem-sucedida a interpretação recuperativa.
Aqui, tudo é efetivação e repetição, assim como na pensée sauvage clássica.
Em termos comparativos, a ordem havaiana é historicamente mais ativa, de
duas maneiras. Em resposta às condições mutáveis de sua existência –



como as de produção, de população ou de poder – a ordem cultural se
reproduz na mudança e enquanto tal. A sua estabilidade é uma história
volátil dos destinos mutáveis das pessoas e dos grupos. Assim é mais
provável que ela também seja passível de mudança quando passa por esta
forma de reprodução, pois, para exprimir esta questão do modo mais geral,
o sistema simbólico é altamente empírico e submete continuamente as
categorias recebidas a riscos materiais, a inevitáveis desproporções entre
signos e coisas. Ao mesmo tempo permite aos sujeitos históricos,
especialmente à aristocracia heroica, traduzir de modo criativo os valores
correntes. Mais uma vez, em termos lévi-straussianos, a temperatura
histórica é relativamente “quente”.

Como já foi dito, estruturas performativas e prescritivas são tipos ideais.
As duas podem ser encontradas na mesma sociedade, em vários locais da
ordem global. Isso também implica que, em uma dada sociedade, existirão
certos pontos estratégicos de ação histórica, áreas circunstancialmente
quentes, e outras relativamente fechadas. Não aprofundo mais essa ideia
nos ensaios seguintes, pois talvez já tenha dito o suficiente a favor do
argumento de culturas diferentes, historicidades diferentes.

Argumento também que os próprios acontecimentos históricos têm
assinaturas culturais distintas. O capitão Cook foi vítima da manipulação
das categorias havaianas ou, para, ser mais preciso, da interação destas
últimas com as suas próprias categorias – o que o levou inadvertidamente a
“riscos de referência” perigosos. E assim poderia ser feita a leitura do
Capítulo 4, “Capitão James Cook; ou O Deus Agonizante”, onde o famoso
navegador encontra seu fim por transgredir o status ritual que lhe foi
concedido pelos havaianos. Este ensaio, que na sua versão original foi a
palestra Frazer (de 1982), dá muita atenção à teoria da soberania divina
havaiana que, juntamente com a prática britânica do imperialismo, produziu
esse “impacto fatal”. Podemos até mesmo oferecer, com bastante segurança,
uma solução para esse já antigo mistério de quem foi o assassino. Sua
identidade pode ser deduzida bem ao estilo de Sherlock Holmes, partindo
das categorias elementares. Sob esses diversos aspectos, o interesse do
ensaio está justamente no incômodo problema da relação entre estrutura e
evento.

Também levo em conta as compreensões usuais de acidente e de ordem
nessa relação: a contingência de eventos e a recorrência de estruturas.
Qualquer uma das duas seria insuficiente se considerada isoladamente.



Saber que Cook foi a “instanciação” de certas categorias culturais, ou que
ele sofria de vermes, conforme o diagnóstico histórico recente de um
médico inglês, não é suficiente. Não obstante, tento ir além da ideia
imprecisa de uma dialética entre palavras e parasitas através de uma dupla
manobra teórica. Primeiro, insistindo em que um evento não é apenas um
acontecimento característico do fenômeno, mesmo que, enquanto
fenômeno, ele tenha forças e razões próprias, independentes de qualquer
sistema simbólico. Um evento transforma-se naquilo que lhe é dado como
interpretação. Somente quando apropriado por, e através do esquema
cultural, é que adquire uma significância histórica. Não existe nenhuma
adequabilidade explanatória entre o acidente com o mastro de proa do
Resolution – forçando o retorno de Cook ao Havaí – por um lado e, por
outro, o sinistro ponto de vista dos ilhéus a esse respeito – exceto nos
termos da cultura havaiana. O evento é a relação entre um acontecimento e
a estrutura (ou estruturas): o fechamento do fenômeno em si mesmo
enquanto valor significativo, ao qual se segue sua eficácia histórica
específica. Voltarei a essa questão na discussão geral do capítulo final. O
outro movimento, que talvez seja mais original, é o de interpor um terceiro
termo entre a estrutura e o evento: a síntese situacional dos dois em uma
“estrutura da conjuntura”.

O que quero dizer com “estrutura da conjuntura” é a realização prática
das categorias culturais em um contexto histórico específico, assim como se
expressa nas ações motivadas dos agentes históricos, o que inclui a
microssociologia de sua interação. A minha ideia do que seja uma estrutura
de conjuntura difere, portanto, da de Braudel em certos aspectos
importantes, enquanto reminiscência da distinção de Raymond Firth entre
uma “organização social” de facto e uma “estrutura social” de jure ou
subjacente (ver nota 11 do Capítulo 4; e Firth, 1959). Assim também é
evitado o perigo implícito em nossa fenomenologia da ação simbólica (cf.
acima), isto é, o de ver o processo simbólico meramente como uma versão
mais elaborada da velha oposição entre indivíduo e sociedade. A estrutura
conjuntural do contato britânico/havaiano mostra mais complexidades neste
exemplo do que em tratamentos anteriores (Sahlins, 1981), e parece tornar o
destino de Cook mais compreensível. Mas, além da análise de
acontecimentos tão inusitados, esta noção de praxis, enquanto uma
sociologia situacional do significado, pode ser aplicada à compreensão
geral de mudança cultural. Já uma descrição do desenvolvimento social – e



reavaliação funcional – de significados na ação, não é necessariamente
restrita a circunstâncias de contato intercultural. A estrutura da conjuntura,
enquanto conceito, possui um valor estratégico para determinação dos
riscos simbólicos (por exemplo de referência) e das reificações seletivas
(por exemplo, pelos poderes estabelecidos).

A teoria polinésia da soberania divina, o que é o mesmo que dizer a
teoria polinésia da vida cósmica tanto quanto social, é discutida de forma
mais ampla no ensaio sobre o “Rei-Estrangeiro” (Capítulo 3). Aqui destaco
o sistema havaiano e alguns outros, em especial o das ilhas Fiji,
comparando-os às concepções indo-europeias de soberania, recorrendo aos
célebres estudos de Dumézil, Frazer e Hocart. A comparação é
reconhecidamente tipológica (em vez de genética), e aparentemente um
pouco forçada; não teria ousado fazê-la se já não houvesse sido
explicitamente sugerida pelo próprio Dumézil, provavelmente devido a sua
leitura de Hocart. Por outro lado, a digressão cartesiana – claro que quero
dizer ho-cartesiana –, por sua ênfase na organização ritual enquanto um
sistema vivificante, faz uma colocação interessante sobre o caráter temporal
da estrutura (a diacronia).

Se Hocart foi um estruturalista antes de seu tempo, sua ideia de estrutura
era diferente da de Saussure. Representa ela, claramente, um afastamento
do princípio saussuriano do sistema como sendo um estado puramente
sincrônico, um conjunto de relações mutuamente contrastantes e, por isso
mesmo, mutuamente definidoras entre signos e um plano de
simultaneidade, pois, na representação mais abstrata dos signos, ou seja, na
cosmologia, eles são postos em movimento; desdobram-se através do tempo
em um esquema global inspirador ou de reprodução natural e cultural. A
estrutura possui uma diacronia interna, consistindo das relações mutantes
entre as categorias gerais ou, como eu mesmo diria, uma “vida cultural das
formas elementares”. Nesse desdobrar generativo, comum aos esquemas
polinésios e indo-europeus, os conceitos básicos são conduzidos através de
estágios sucessivos de combinação e de recombinação, produzindo ao longo
do caminho termos novos e sintéticos. Assim, na constituição da soberania
e da ordem cultural, os heróis dinásticos, que de início são invasores
estrangeiros masculinos, são neutralizados e “feminilizados” pela
população nativa. No processo, os nativos, originalmente forças terrenas-
reprodutivas femininas, são transformados em uma força masculina
protetora e periférica. As transformações são mediadas pela entrega da



princesa nativa ao príncipe imigrante, o que pode ser alternativamente o
matrimônio frutificador do estrangeiro com a terra, havendo por esse
motivo a neutralização de seus sucessores dinásticos, enquanto
descendência feminina do povo autóctone. E assim vai: o desenvolvimento
ulterior das categorias é acompanhado no Capítulo 4. Sugiro que
deveríamos incorporar a diacronia interna às nossas noções de “estrutura”,
evitando assim certas dificuldades da visão saussuriana ou, ao menos, da
maneira que é comumente adaptada para os estudos antropológicos.

Uma sincronia saussuriana estrita embaraça-se nas famosas
“instabilidades lógicas” das categorias culturais. O Rei de Fiji é masculino e
feminino; sua natureza política e ritual é dual ou, contextualmente, uma ou
outra. Tomando isso como uma descrição empírica e sincrônica, não há
muito o que se fazer com ela; parece haver uma “ambiguidade permanente”
ou uma “contradição inerente” ao sistema. Contudo, da posição da estrutura
diacrônica, este é um efeito derivativo, tendo igualmente princípio e lógica.
Há uma noção mais geral de estrutura, necessariamente temporal, pela qual
a contradição é de uma vez resolvida e restituída à inteligibilidade. Isto era
possível de se adivinhar, pelo menos se estivéssemos nos baseando na
lógica, porque se existe uma ambiguidade recorrente é necessário que haja
uma forma consistente, não contraditória, de exprimi-la. A estrutura,
mesmo quando produz estes efeitos contraditórios repetidamente na
empiria, não é por si mesma contraditória.

Podemos também, então, nos livrar do problema corolário que se vem
desenvolvendo nas formulações atuais sobre “estrutura”; isto é, as extensas
listas de pares de contrários ou proporções saussurianas. Refiro-me às
tabelas onde lemos: o masculino está para o feminino como o rei está para o
povo, a cultura está para a natureza, como a vida está para a morte, e por aí
vai – estruturalismo yin-yang sem um Livro das Mutações. Essas
proporções também são logicamente instáveis e passíveis de contradição.
De uma outra posição, o rei é feminino em vez de masculino, ele é a
natureza (feroz forasteiro) em vez da cultura. Sendo essas as alternativas
que nos restam, podemos tentar desenvolver a estrutura a partir de (ou
como) um conjunto indefinido de permutações contextuais – em certos
contextos o rei é masculino, em outros, feminino, o que não é apenas uma
solução deselegante, mas provavelmente desesperada. Ou, em contraste
com esse esforço aporético, podemos conceber a estrutura da maneira como
ela se apresenta nos esquemas cosmológicos abstratos.



Esta última solução é, ao menos logicamente, mais poderosa, e assim
podemos dar conta da gênese das contradições como visões parciais ou
situacionais da ordem global, visões provenientes de uma posição motivada
(seja ela do etnógrafo, ou do povo em questão). Torna-se claro que qualquer
proporção dada (A:B::C:D) é uma expressão parcial e motivada da
estrutura, e presume que haja algum espectador ou sujeito definido em uma
relação definida com a totalidade cultural. Já a estrutura apropriadamente se
refere a essa totalidade: é ela em si mesma o sistema de relações entre
categorias, sem um sujeito dado (se não o famoso sujeito transcendental).
Além disso, esse conceito tem importância histórica, pois, se nos colocamos
naquele local intelectual divino do sujeito transcendental, isto é, externos ao
sistema enquanto comentaristas, poderemos ver o funcionamento da história
através da seleção motivada entre as inúmeras possibilidades lógicas dos
agentes sociais – que, é claro, incluem as possibilidades contraditórias
apresentadas na ordem cultural. Portanto, por exemplo, voltemos ao ensaio
sobre Cook (Capítulo 4): para os sacerdotes havaianos, Cook sempre foi o
antigo deus Lono, mesmo quando retornou inesperadamente, enquanto para
o rei esse deus que aparece fora de época torna-se um perigoso rival. Os
dois grupos havaianos, partindo de suas concepções próprias, conceberam
relações diferentes (proporcionais) para o mesmo acontecimento e daí
provém seu conflito na estrutura da conjuntura cujo resultado final foi a
morte de Cook.

Essas são algumas das ideias gerais dos ensaios que se seguem. No
capítulo final “Estrutura e História”, resumo essas análises amplas, com o
objetivo de fazer uma reflexão crítica sobre algumas das nossas próprias
categorias acadêmicas. Estou me referindo aos radicais contrastes binários
pelos quais geralmente se pensa a cultura e a história: passado e presente,
estático e dinâmico, sistema e evento, infraestrutura e superestrutura, e
outros desse gênero intelectual dicotômico. Concluo que essas suposições
não são apenas fenomenologicamente enganadoras, mas que também são
analiticamente debilitantes. São debilitantes, se não por outra razão, porque
outras civilizações compreenderam melhor a sua síntese, e de maneiras
diversas sintetizam assim suas práticas históricas. É necessário fazer o
reconhecimento teórico, encontrar o lugar conceitual, do passado no
presente, da superestrutura, na infraestrutura, do estático no dinâmico, da
mudança na estabilidade.



A antropologia tem algo a contribuir para a disciplina histórica. E o
inverso é igualmente válido. Mesmo assim não estou apenas formulando
um pedido por maior colaboração entre as disciplinas. Mas como já disse
em certo momento, “o problema agora é de fazer explodir o conceito de
história pela experiência antropológica da cultura”. As consequências, mais
uma vez, não são unilaterais; certamente uma experiência histórica fará
explodir o conceito antropológico de cultura – incluindo a estrutura.

O MOTIVO DESTA EXTENSA INTRODUÇÃO é que os ensaios apresentados foram
escritos para diferentes ocasiões, portanto, não acreditava que tivessem
unidade suficiente para formarem um livro. Basicamente pela mesma
vontade de coerência, fiz algumas revisões dos trabalhos aqui publicados.
Espero que as redundâncias tenham sido reduzidas (há também alguns
esclarecimentos e correções das versões originais). Assim mesmo, para uma
garantia maior de unidade, sugeriria que se lesse o livro como se fosse um
cilindro e não como uma projeção linear, isto é, após o término da leitura, o
leitor voltaria a esta seção introdutória, que seria igualmente um sumário.

Se apesar de tudo houver uma coerência implícita, como gostaria de
acreditar, é porque os ensaios foram escritos durante um período
relativamente breve, num afã de entusiasmo por descobrir que os povos do
Pacífico por mim estudados tinham de fato uma história. Por ter adotado a
posição temporal medíocre do “presente etnográfico”, um perigo
ocupacional e teórico, por muito tempo estive funcionalmente ignorante
quanto a essa história. Atualmente é divertido ler num texto do próprio
Evans-Pritchard, o grande e quase exclusivo defensor do método histórico,
uma observação de que os antropólogos sociais “enquanto estivessem
investigando os aborígines australianos ou os nativos das ilhas dos mares do
Sul, os quais não têm história registrada… poderiam em sã consciência
ignorar a história” (1954:59). Não era uma consciência sã mas sim um
estado de falsa consciência e, dada a riqueza dos arquivos, não deveria ser
assim tão facilmente perdoável. Nem penso agora que os historiadores
possam ignorar essas histórias exóticas somente por serem culturalmente
remotas e por terem os registros pouca profundidade temporal. Justamente
por tais motivos, as histórias das ilhas dos mares do Sul e de outras
civilizações distantes merecem atenção especial: a proximidade temporal
dos registros pode garantir uma abundância de arquivos, em muitos casos
difícil de ser igualada, por exemplo, pela Europa medieval, e os textos são



maravilhosamente surpreendentes exatamente por serem culturalmente
remotos.

ESSES ENSAIOS SERÃO PUBLICADOS (mais ou menos) simultaneamente na
França por Gallimard e Seuil, sob o patrocínio da École des Hautes Études
en Sciences Sociales. Dois entre os cinco ensaios são inéditos. Todos foram
escritos originalmente a convite para conferências, nas seguintes ocasiões:

Capítulo 1, “Suplemento à viagem de Cook; ou ‘le calcul sauvage’”,
Palestra Marc Bloch, sob os auspícios da École des Hautes Études en
Sciences Sociales, Paris, junho de 1981. (Inédito.)

Capítulo 2, “Outras épocas, outros costumes: a antropologia da história”,
Palestra à American Anthropological Association, Washington D.C.,
dezembro de 1982. (Publicado no American Anthropologist 85:517-544,
1983 [reprodução proibida].)

Capítulo 3, “O rei-estrangeiro; ou Dumézil entre os fiji”, Conferência
Presidencial, Seção de Antropologia, Australian New Zealand Association
for the Advancement of Science, Adelaide, maio de 1980. (Publicado no
Journal of Pacific History 16:107-32, 1981.)

Capítulo 4, “Capitão James Cook; ou o deus agonizante”; Palestra Sir
James G. Frazer, Liverpool University, maio de 1982. (Inédito.)

Capítulo 5, “Estrutura e história”, Palestra Edward Westermarck,
Academia Finlandesa de Ciências, Helsínqui, maio de 1983. (Publicado em
Soumen Antropologi 3:118-27, 1983.)

APROVEITO A OCASIÃO para agradecer calorosamente as pessoas que
contribuíram de forma especial para a realização dessas palestras: François
Furet, presidente da École des Hautes Études en Sciences Sociales; William
Sturtevant, ex-presidente da American Anthropological Association; Bruce
Kaepferer e Chris Healey da Adelaide University; J.D.Y. Peel e Neel
Bowden da Liverpool University; Jukka Siikala do Instituto de Sociologia
na Finlândia.

Há outros que também tiveram um papel vital por terem copiado as
palestras. Sou especialmente grato a Tina Jolas, Dorothy Barrère e Greg
Dening por seu apoio intelectual e auxílio.



1. Suplemento à viagem de Cook; ou “le calcul
sauvage”

Vênus observada: a história

7 de dezembro de 1778. Os navios Resolution e Discovery balançavam-se
contra o vento ao largo da costa norte da ilha do Hawai’i.a Foi nesse dia que
o capitão Cook finalmente cedeu dando às mulheres havaianas o direito de
serem amadas, direito que elas vinham exigindo desde janeiro do mesmo
ano, quando os britânicos ancoraram pela primeira vez em Kaua’i,
descobrindo assim as ilhas Sandwich para o mundo ocidental. Em Kaua’i,
Cook dera ordens proibindo relações sexuais com as mulheres do lugar,
temendo a introdução do “Mal Venéreo”. No entanto, as mesmas páginas do
diário que registram essas ordens transmitem a sensação de sua inutilidade
(Beaglehole, 1967:265-66).1 O comportamento das havaianas era ainda
mais escandaloso do que o das mulheres de Tonga, onde medidas
semelhantes já haviam fracassado. O convite implícito em seus gestos
eróticos era “inconfundível”, como relatam os cronistas da viagem, e
quando repelidas elas “nos insultavam mui sinceramente” (Diário King: 20
jan. 1778; cf. Riou, Diário de bordo: 28 nov. 1779). David Samwell – galês,
assistente do médico e poeta menor – achou que “as jovens… em geral, são
extremamente belas”. Elas “usavam de todos os seus artifícios”, diz ele,
“para atrair os nossos para dentro de suas casas, e vendo que [os
marinheiros] não cederiam a suas lisonjas, procuravam forçá-los, e eram tão
inconvenientes que se recusavam totalmente a aceitar qualquer negativa”
(em Beaglehole 1967:1083).2

As evidências do que então havia ocorrido chegaram rapidamente ao
conhecimento dos ingleses quando voltaram às ilhas, vindos do noroeste da
América. Em Maui – separada dos acontecimentos em Kaua’i por várias
ilhas, mais de duzentas milhas náuticas e dez meses – muitos havaianos
recorreram aos médicos dos navios em grande aflição: “Eles tinham um



clap e seus pênis estavam muito inchados e inflamados” (King, em
Beaglehole, 1967:498).3 Espantados pela rápida proliferação da doença,
muitos dentre o pessoal de Cook recusavam-se a acreditar que tivessem sido
os autores, como fora alegado pelos havaianos. Porém, como pensou o
médico Ellis posteriormente, “não há povo algum no mundo… que se
entregue tanto aos seus apetites sexuais quanto este” (1782, 2:153). Seja
como for, o capitão Cook naquele momento desistiu da pretensão a uma
disciplina, impossível de ser impingida a alguém além de si mesmo.4

Quando o Resolution chegou à costa sul do Havaí, ele reclamou da
dificuldade de se trabalhar em um navio com tantas mulheres em volta.
Samwell por sua vez não reclamava: um simples aceno, diz ele, traria “uma
moça bonita” a bordo, “como mais uma Vênus surgindo das ondas”; e
quando finalmente ancoraram na baía de Kealakekua, “praticamente todos
poderiam sair-se bem em uma competição com o próprio Grão-Vizir”
(Beaglehole, 1967:1154, 1159).

Le’a é a palavra havaiana para este comportamento.5 E não apenas o já
famoso aloha. Aloha pode ser usado em referência ao bem-amado, mas é
possível estender esse significado para incluir o de pitié, no sentido
rousseauniano, ou seja, a compaixão que temos por qualquer ser sensível,
em especial por nossos semelhantes. É com este último sentido que aloha
sugere um parentesco de substância com o outro, uma dádiva sem
pensamento no retorno imediato. Enquanto le’a é a paixão e não a
compaixão, uma relação entre seres complementares que – como em um
famoso paradigma do bom socialismo tanto quanto da boa relação sexual –
satisfazem a si mesmos, satisfazendo um ao outro. O verbete do dicionário
para a palavra le’a é praticamente um poema e talvez ajude a convencer o
leitor que estamos falando de história havaiana e não de fantasias europeias.
Le’a: “júbilo, prazer, felicidade, satisfação sexual, orgasmo, prazeroso,
encantador, feliz, alegre” etc. A forma causativa ho’ole’a quer dizer
“exaltar” ou “louvar” como em “Deus seja louvado” (ho’ole’a i ke Akua) –
que não deixava de ser o que as havaianas faziam a bordo dos navios de
Cook. Le’a também significa algo feito por completo, “cozido por inteiro”b

(mo’a le’a) – o que também era, de uma certa maneira polinésia, o que elas
faziam lá.

Os primeiros homens havaianos a chegarem ao Resolution, quando ainda
estava ancorado em Kaua’i, aparentemente tinham feito encantamentos
consagratórios antes de embarcar. Um deles, sem a menor dissimulação,



apanhou a primeira coisa em que pôs os olhos, justamente a linha de prumo
do navio. Impedido por contraencantamentos burgueses do sagrado direito à
propriedade, justificou-se dizendo que apenas a levava para sua canoa.
Tudo acontecia como se centenas de anos de sacrifícios havaianos tivessem
sido finalmente recompensados.6 Não somente isso, mas como se o
acontecimento histórico fosse a metáfora da realidade mítica. Quando os
ingleses aportaram no ano seguinte em Kealakekua, os sacerdotes
havaianos puderam objetivar a sua interpretação a respeito da figura de
Cook, de ser ele o Deus do Ano Lono, chegando em seu retorno anual para
fertilizar a terra. Em uma cena que se tornou célebre fizeram com que o
Grande Navegador mantivesse seus braços estendidos em uma imitação da
imagem de Lono, enquanto os sacerdotes faziam suas oferendas habituais.7

Por dois anos consecutivos Cook havia chegado durante o Makahiki, o
festival do Ano-Novo de Lono, seguindo o clássico modelo frazeriano do
deus agonizante. Como veremos no Capítulo 4, Cook obsequiou os
havaianos incorporando o papel de Lono até o desfecho fatal.

Durante os rituais do Ano-Novo, a regeneração da natureza feita por
Lono é também simbolizada como um casamento sagrado, a busca de sua
esposa desamparada; bela chefe de uma antiga linhagem que fora capturada
por um chefete ambicioso para que criassem juntos uma nova linha
sucessória de reis viventes. Em Kealakekua, Samwell já havia comentado:
“As jovens passam a maior parte do tempo cantando e dançando, coisas a
que são muito apegadas” (Beaglehole, 1967:1181). A alusão é feita com
referência ao famoso hula, uma dança considerada por missionários
americanos como sendo blasfema devido ao seu erotismo, a mesma razão
que a tornava sagrada para os havaianos (cf. Barrère et al., 1980), e era
praticada especialmente durante o Ano-Novo. Laka, a padroeira da dança,
era identificada em um antigo canto como a irmã e esposa de Lono
(Emerson, 1965:24). O hula deveria excitar sexualmente o deus da
reprodução cósmica sempre que este retornasse, o que talvez significasse,
de modo mais direto, a cópula de Lono com as filhas humanas da deusa.
Poderíamos dizer, portanto, que apenas havia ocorrido uma mudança de
registro em relação às práticas sexuais das devotas de Laka a bordo dos
navios britânicos. No entanto, como Fornander comenta, os marinheiros
ingleses eram fiéis a uma crença de bucaneiros complementar e inversa à
das havaianas, a de que “não existia Deus algum desse lado do cabo Horn”



(Fornander, 1969, 2:663). As mulheres se ofereciam por acreditarem em um
deus e os marujos as aceitavam por terem esquecido a sua existência.

4 de março de 1779. Os navios ingleses encontravam-se novamente em
Kaua’i para passarem os últimos dias de sua estada nessas ilhas,
aproximadamente treze meses após a primeira visita. Uma multidão de
havaianos faz a abordagem enquanto suas mulheres permanecem em canoas
ao largo dos navios; os homens depositam os cordões umbilicais de seus
filhos recém-nascidos nas festas dos conveses (Beaglehole, 1967:122).8

Hommages à Diderot. Ele pôde finalmente abandonar suas explicações
utilitaristas da análoga sexualidade do Taiti, e substituí-las por outras, nas
quais percebia no cálculo da prática as premissas de uma teogamia
polinésia. O Supplément au Voyage de Bougainville poderia igualmente
servir para Cook. Quase tudo do que é dito pelo sábio Orou ao ingênuo
capelão francês ecoaria pelas palavras e feitos registrados nas crônicas de
Cook no Havaí:

Mais robustos e saudáveis que vós, percebemos à primeira vista que nos
superavam em inteligência, e imediatamente escolhemos várias das
nossas mais belas mulheres e filhas para fazerem a colheita da semente
de uma raça superior à nossa. É uma experiência que fizemos e que
poderá reverter em nosso benefício. Tomamos de vós e dos vossos a
única vantagem que poderíamos, e acreditai, apesar de sermos
completamente selvagens, também sabemos calcular (Diderot, 1972
[1772/80]:459-60).

Mas esse cálculo transcendental do amor das mulheres havaianas era algo
que os ingleses não podiam compreender. Assim mesmo, não recebeu
inicialmente o título de “prostituição”, que em breve receberia. As mulheres
“eram pouco influenciadas por motivos de interesse, em seus intercursos
conosco”, diz um apontamento característico em um dos diários, “sendo
que quase usavam de violência para nos forçar aos seus abraços, quer lhes
déssemos algo ou não” (Beaglehole, 1967:1085).9 Ainda assim os
marinheiros sabiam retribuir os serviços prestados. Para ser mais preciso,
eles reificavam as carícias das mulheres como “serviços” pagando por elas
com presentes. Com transações desse tipo, o comércio erótico deixou de
repetir a tradição e começou a fazer história.



Os suprimentos trazidos pelos britânicos foram rapidamente divididos de
acordo com as exigências sociais havaianas, em coisas de homens e coisas
de mulheres. Pedaços de ferro e ferramentas, como enxós, eram bens
masculinos. Essa categoria era produtiva, enquanto a feminina era atrativa:
pulseiras de contas, tesouras e os espelhos utilizados pelas mulheres como
colares e com os quais (como viajantes europeus relataram durante décadas)
raramente paravam de fitar-se. (Em uma comédia de Giraudoux, com o
mesmo título desta parte, uma taitiana consola sua filha com a seguinte
observação: “Um espelho é sempre útil, ma fille, mesmo que não reflita a
Inglaterra.”) A aparente diferenciação sexual é complementar em termos
dos valores havaianos, e é resolvida por uma finalidade comum. São
modelos inter-relacionados de reprodução humana, e além disso homens e
mulheres estão unidos em uma oposição conjunta perante o divino. Para o
homem é o esforço prometeico de arrancar a substância da humanidade, sob
a forma de alimento, das mãos de seus donos divinos. E para a mulher, a
atração e a transformação das forças criadoras divinas – entre essas forças
estão incluídas as dos chefes possuidores de terras – em substância humana
sob a forma de filhos. Assim também sociologicamente, os havaianos
conheciam dois modos alternativos de criar relações de filiação: por
“nutrir” ou hãnai (que é geralmente interpretado como “adoção”) e por
nascimento. Portanto, não é de estranhar que homens e mulheres tivessem
rapidamente desenvolvido um interesse comum que os colocou em
oposição aos poderes havaianos estabelecidos.

Os homens traziam suas irmãs, filhas e, possivelmente, até mesmo suas
mulheres para os navios. Poderíamos chamar isto de hospitalidade, ou de
hipergamia espiritual. Os marujos demonstravam sua gratidão, dando-lhes
enxós de ferro, além das coisas que haviam dado às mulheres (Beaglehole,
1967: 1152-53, 1182). Ao mesmo tempo, aqueles ingleses que faziam trocas
com os homens havaianos para obter provisões, viram-se na obrigação de
dar parte do pagamento em pulseiras. Uma tabela dos índices de câmbio nos
dá uma ideia dos valores relativos que os havaianos atribuíam às coisas: o
valor de três boas enxós poderia ser reduzido a apenas uma, se uma pulseira
de mulher estivesse incluída no preço (Ellis, 1782, 2:158).10

O resto, como dizem, é história. O interesse coletivo no comércio,
desenvolvido pela população comum, colocava-a, enquanto classe social,
em oposição a seus chefes, cujos interesses eram por bens políticos e de
status, o que também criou da parte do povo uma oposição ao sistema de



tabu. Os chefes instituíam tabus para controlar e aumentar o comércio a seu
favor – uma prática espiritualmente consistente com o mana que deveriam
obter. Havia também habitualmente períodos de tabu em cada mês, quando
chefes e sacerdotes se encontravam nos templos: o mar era então
interditado, e o povo supostamente confinado às suas casas. Mas as pessoas
comuns mostravam-se dispostas a transgredir tabus de todos os tipos, sendo
que os europeus às vezes os encorajavam nesse desafio (Sahlins, 1981).

A bordo dos navios, os marinheiros atraíam as mulheres para suas
próprias concepções de tranquilidade doméstica. Convidavam suas amantes
a comerem certas comidas, como carne de porco, bananas e cocos e, assim
fazendo, as mulheres duplamente transgrediam os tabus havaianos mais
estritos, relativos à comensalidade intersexual. De acordo com o costume,
as refeições masculinas eram feitas em comunhão com os deuses ancestrais,
e essas mesmas comidas (carne de porco, bananas e cocos) constituíam a
oferenda sacrificial e, portanto, absolutamente proibidas às mulheres. Com
sua participação, elas poluíam o sacrificante, a oferenda e até mesmo o
deus. Porém, os tabus alimentares jamais pesaram com tanta força sobre as
mulheres quanto sobre os homens, porque eram mais a impressão negativa
da devoção masculina. Por outro lado, a lógica havaiana do tabu continuava
válida a bordo dos navios ingleses e teve o seguinte efeito: consumir a
condição divina do estrangeiro. Enquanto homens que comiam com
mulheres, os britânicos logo estavam dessacralizados, poluídos,
secularizados. Estabeleceu-se entre havaianos e europeus uma clivagem
étnica que não havia sido prevista, por exemplo, por aquele primeiro
havaiano que apanhou a linha de prumo do Resolution. Apenas Cook teve
sua condição divina preservada nas décadas que se seguiram – mesmo
porque já havia sido sacrificado. Mas quando Vancouver chegou a
Kealakekua, quatorze anos depois de Cook, o rei Kamehameha pediu
solenemente que fosse proibida a entrada de ingleses em qualquer templo,
para impedir a profanação. O pessoal de Cook, ao contrário, tinha-se
utilizado livremente do templo principal, para o conserto de suas velas, para
administrar cuidados aos seus doentes e enterrar seus mortos. Quando
Vancouver partiu, o rei Kamehameha entrou em isolamento para se
purificar pelo fato de, explicou, “ter ele vivido em tal intercurso social
conosco, que tínhamos comido e bebido na companhia de mulheres”
(Vancouver, 1801, 3:222). E assim o curso da história foi orquestrado pela
lógica da cultura.



Há em tudo isso material suficiente para um outro ensaio sobre a
dialética da estrutura e da prática na história das ilhas Sandwich, mas já
escrevi sobre isso (Sahlins, 1981). Evoco esta história aqui, principalmente
para mostrar o papel que teve o amor em sua confecção. As questões
levantadas são outra vez históricas e estruturais. De que modo podemos
compreender essa notável manifestação de erotismo no Havaí? Enquanto
“padrão cultural” parece ser digno de comparação com o militarismo dos
índios Sioux, ou o quietismo dos Hopi – ousaríamos justapor um
“afrodisiano” ao lado dos já famosos “dionisíaco” e “apolíneo”? Para além
dessa questão, a ordem havaiana está apropriadamente presente naquele
grupo de culturas que inclui a nossa, que preferem sedimentar as relações
estruturais com base nas ações pragmáticas, em vez de uma determinação a
priori das ações, com base nas relações. Aqui temos uma séria questão para
o pensamento social. A antropologia mostrou-se incapaz até o momento de
desenvolver uma teoria para esses sistemas, além daquelas de ordem
estatística ou prática. Sendo assim, corre-se o risco de excluí-los do
significativo e do cultural.

Vênus observada de novo: a etnografia do amor

Merece respeito a observação feita pelos ingleses de que as mulheres que se
atiravam impetuosamente aos braços dos marujos não pertenciam à classe
mais alta (Cook e King, 1784, 3:30-31). Porém, os interesses eróticos –
dentro do contexto tradicional da sociedade havaiana – desconheciam esses
limites de sexo ou classe. Envolvia homens e mulheres, chefes e gente do
povo. Havia a captura de mulheres tanto quanto a captura de maridos,
hipogamia e hipergamia, homossexualismo e heterossexualismo. Chefes
famosos eram bissexuais e as preocupações com o sexo eram expressas
tanto pela virgindade imposta a certos jovens, quanto nas liberdades
permitidas a outros. Em termos sociológicos, o amor era um princípio
decisivo da forma (ou da ausência de forma) da família, bem como da
divisão do trabalho em seu interior. Era um meio de acesso favorecido à
propriedade e ao poder. Posições e tabu poderiam ser ganhos ou perdidos
através do sexo; de fato, para consegui-lo, disputava-se populares jogos
heterossexuais de azar. As crianças, ao menos as da elite, eram socializadas
nas artes do amor. Às meninas eram ensinados o ‘amo’amo, o “pisca-pisca”



da vulva, e outras técnicas que “fazem a alegria das coxas”. Chefes jovens
eram iniciados sexualmente por mulheres mais velhas para as conquistas
sexuais que marcavam, de forma singular, uma carreira política: a captura
de um ancestral mais velho. E tudo isso, é claro, era celebrado em canto,
dança e poesia.

Que lugar maravilhoso para missionários americanos puritanos! Um
deles reclamava de que os havaianos tinham aproximadamente vinte formas
do que ele considerava como coito ilícito, e na língua igual número de
termos. Portanto, se um termo fosse escolhido para traduzir o Sétimo
Mandamento, daria a impressão que ainda poderiam ser praticadas as outras
dezenove formas (Andrews, 1836:390-91). A solução encontrada foi a
utilização de uma frase ad hoc, moa kolohe, daí a falta de precisão da
palavra do Senhor no Havaí: “Não dormirás [por aí] com intenções
maldosas.” Pessoalmente sou incapaz de catalogar todas as vinte formas.
Mas, para o nosso propósito, será suficiente tomar conhecimento de certas
expressões públicas de erotismo, na ordem social e nas artes, para confirmar
o dito de Rudyard Kipling:

Existem sessenta e nove maneiras de construir as “trepadas” tribais,c E
todas são corretas.

Um hino em louvor ao relativismo cultural, cheio de trocadilhos
transculturais e de sentidos ocultos que deliciam os havaianos! “Lay”: em
inglês, um verso cantado, podendo significar, em gíria, relação sexual; em
havaiano, o homônimo lei significa uma coroa de flores entrelaçadas, e
“flor” (pua) é uma metáfora comum para a amada.11 Assim vemos na
canção de meados do século XIX, Fogo Quente:

Minha desejada flor
 Para que eu trance e amarre

 Um elegante lei
 Para o anoitecer…

Refrão
 Fogo quente aqui dentro

 O ato do amor



Apodera-se de meu corpo,
 Pulsando, ontem à noite.

Nós dois
 Conhecemos o poder,

 De paz e relaxamento,
 Fazendo amor dentro de mim

(Elbert e Mahoe, 1970:28-29)12

A paz e o poder refrescante do amor aparecem em outra canção da
mesma época, cujo título é traduzido de diversas maneiras: Nós dois na
espuma ou Eu e você, e então, a explosão (Emerson, 1965:166-67). Esta
última versão pode ajudar a explicar por que esta canção é atualmente
apresentada a turistas como um canto de guerra havaiano. A palavra
operativa, huahua’i, “jorrar”, “espuma” e “borrifar” também pode significar
“o clímax sexual”.

Nós dois na espuma (huahua’i)
 Ó felicidade, nós dois juntos,

 Em um abraço apertado no frescor.

(Elbert e Mahoe, 1970:62)

Estou seguindo uma linha de metonímia sobre paz e frescor que nos leva,
por uma lógica que parece ser perfeitamente havaiana, a uma canção escrita
pelo rei Kalākaua em louvor, ostensivamente, ao “líquido real” – o gim:

Eu vibro,
 Eu vibro por líquido,

 Eu vibro por líquido refrescante…



Finalmente conheci
 A paz redobrada;

 Nós dois em paz,
 O líquido jorrando no penhasco.

(Ibid.: 68)

Os havaianos têm categorias especiais de canções de amor (mele ipo,
mele aloha), mas é muito difícil (particularmente para um estrangeiro) dizer
o que é uma canção de amor, por ser quase impossível determinar o que não
é. A literatura oral é cheia de kaona, “sentidos ocultos”, frequentemente
eróticos. Essa é uma brincadeira que todos praticam e muitas vezes com
mais habilidade do que os psicanalistas ocidentais, e, seguindo esta mesma
linha, o ponto que quero ressaltar é de natureza cosmológica e não
freudiana.13 Se quase qualquer coisa lembra o sexo para os havaianos, não
será por que, ao menos como uma condição de possibilidade, o universo de
pessoas já esteja carregado de imensas forças de atração semântica? O
universo é uma genealogia, o que vem a ser um projeto cosmológico total
de reprodução sexual.

Essa continuidade de descendência entre o natural, o sobrenatural e os
seres humanos é o que distingue o esquema conceitual polinésio, do assim
chamado totemismo, na opinião de Lévi-Strauss (1963). Em uma
cosmogonia maori comum, os seres originais são conceitos abstratos de
geração, começando com o Nada, e descendo genealogicamente através de
outros, tais como a Gravidez, a Mente, o Pensamento e o Desejo para
chegar ao Firmamento e à Terra (cf. Best, 1976 [1924]). O Pai Céu ou
Firmamento (Rangi) então junta-se com a Mãe Terra (Papa) e nascem os
deuses. O deus Tāne se une a diversos elementos femininos para dar origem
a certos fenômenos naturais. Tāne então acasala com a primeira mulher,
feita da Mãe Terra, e os seres humanos são produzidos. (Voltaremos a esses
conceitos maori em capítulos subsequentes.) Os cantos de criação
havaianos (como o conhecido Kumulipo) são semelhantes, exceto que o
Céu Iluminado (Wakea) e o Estrato Terrestre (Papa) são os humanos
primordiais (Malo, 1951). O Céu (Wakea) vive com sua própria filha para
gerar primeiro a planta de taro e, posteriormente, o progenitor dos chefes;



os filhos subsequentes dessa família original altamente incestuosa são as
diversas classes da sociedade; ou, como em diversas outras versões mais
próximas à maori, os filhos são as diversas ilhas que compõem o
arquipélago havaiano.

Por ser este um sistema de descendência comum, as relações semânticas
entre os diversos planos do cosmo e da sociedade não são apenas
metafóricas, ou meramente metonímicas no sentido da continuidade física.
Para o pensamento polinésio, a descendência é uma lógica de classes
formais: o ancestral está para seus descendentes como uma classe geral está
para suas categorias particulares. A prole é um emblema da espécie
ancestral. O sistema é então uma verdadeira ontologia, tendo a ver com
conjuntos de povos comuns e com diferenciações de substância. As relações
logicamente construídas a partir dele – por exemplo, o firmamento está para
a terra como os chefes estão para o povo – são expressões da essência das
coisas. Portanto, as relações e as façanhas dos conceitos primordiais, do
modo como estão representadas nos mitos, tornam-se, para as pessoas que
deles descendem, os paradigmas de suas próprias ações históricas. Toda
união havaiana recapitula a ligação original entre os céus masculinos e a
terra feminina, e aquele que nasce do casamento entre chefes é mais um
deus. Desse modo, o esquema genealógico serve à pensée étatique, assim
como o totemismo funciona na pensée sauvage. Todas as operações
necessárias de classificação, de transformação e de categorização estão
inerentemente vinculadas ao esquema. O sexo, como diz Hocart em algum
lugar, é o signo do sexo. Os havaianos podem percebê-lo por toda parte
porque já estava lá.

Consideremos o “sentido oculto” (kaona) da inscrição acima da entrada
da Repartição de Suprimento de Água, de Honolulu:

Uwe ka lani, ola ka honua
 “Os céus choram, a terra vive.”

É improvável que os haole (‘homens brancos’) e os japoneses, que
atualmente dominam a burocracia havaiana, estejam conscientes de que este
pequeno trecho anódino de poesia pastoral refere-se à cópula primordial (cf.
Elbert, 1962) e, mais, que esse provérbio é um símbolo condensado da
poética e da história que acabo de resumir. A semente masculina de origem



divina e natural é absorvida pela mulher e transformada em substância
humana: mais uma vez estamos diante de uma hipergamia espiritual.
Porém, no evento onde “os céus choram”, pode estar presente a ideia da paz
e do frescor do ato sexual, uma neutralização da paixão quente e crua que o
macho tem pela fêmea. Mas, pode haver ainda um outro sentido na
superfície havaiana das coisas, porque o “ser celestial” é um epíteto comum
para “o chefe”. O que nos traz a uma outra manifestação artística que os
leitores do Anti-Édipo não deixarão de reconhecer como o sustentáculo da
ideologia política: os cantos genitais da aristocracia havaiana.

A distribuição social dos cantos genitais (mele ma’i) provavelmente se
estendia dos chefes propriamente ditos, para incluir as famílias de alta
posição que moravam longe das principais aldeias (Pukui et al., 1972, 1:76-
77, 84-85).14 Porém, os exemplos mais significativos que nos restam são os
hinos em louvor de certas genitálias reais. Os cantos acompanhados do hula
“eram a conclusão tradicional da apresentação de danças em honra ao
chefe” (Barrère et al., 1980:21). Mas, para qualquer havaiano, seus genitais
são a sua preciosa propriedade. O fato de serem cobertos com roupas não
pode ser explicado por referência ao pudor ou à vergonha, mas apenas
como uma forma de proteger suas preciosidades. Esta é claramente uma
explicação de formação secundária e deve ser tomada pelo que vale, o que
já é bastante e é mais um agradável contraste do ponto de vista dos
missionários, que acreditavam que as pessoas deveriam vestir-se para cobrir
suas “deformidades”. Os cantos mais antigos registrados na língua do Havaí
são aqueles que foram coletados por Samwell durante a viagem de Cook, do
tipo male ma’i. Aqui está o mais curto (talvez seja um fragmento) dos dois
obtidos por Samwell:

Um ule [pênis], um ule a ser apreciado:
 Não fique quieto, venha suavemente

 Desse modo, tudo ficará bem aqui,
 Dispare sua fecha.15

Cantos de louvor (ou sedução), assim como nomes próprios, eram
atribuídos às partes preciosas dos chefes, mais por antecipação do que em
reconhecimento das proezas de explorações maduras. Essas homenagens
eram prestadas a homens e mulheres ao nascer. O canto da rainha



Lili’uokalani fala de seus “genitais brincalhões e travessos que sobem e
descem” (Pukui et al., 1972, 2:85). Seu irmão, o rei Kalākaua, foi dotado,
no célebre canto com Hālala, de um “[equipamento sexual] enorme”. O
nome desse canto é Teus animados ma’i (“genitais”):

Teus animados ma’i
 Que escondes…

 Mostre a coisa grande,
 Hālala, para os muitos pássaros.

(Elbert e Mahoe, 1970:67)

O canto genital que ainda hoje se canta e dança em homenagem ao
grande Kamehameha (falecido em 1819) é chamado de Os passarinhos
estão se aninhando. O canto é também notável por sua frase final atributiva,
que identifica Kamehameha com Kūnui’ākea – o deus (imagem) do
sacrifício humano:

Punana ka manu i Haili la,
 Ka nu’a lehua i mokaulele la

 Aia ko ma’i i lehua la ea…
 He ma’i no Kūnui’ākea.

Os pássaros aninham-se em Haili,
 As flores de lehua estão empilhadas

 altas em Mokaulele,
 Lá estão os seus genitais

 com sabor de lehua…
 Um canto genital para Kūnui’ākea.

(Dorton, 1981)16



Où regne la beauté, la reine est belle. A beleza ideal do(da) chefe é o
complemento de sua potência ideal – estamos, é claro, falando de ideais. O
chefe supremo é “divino”, como nós mesmos diríamos: enorme, gordo, a
pele clara, por sempre ter sido protegida do sol, o corpo resplandecente com
óleos perfumados, enfeitado pelo deslumbrante manto de plumas que é o
tesouro do seu reino. E por que não criar um reino sobre tal fundamento? A
beleza, enquanto algo que existe apenas nos olhos de quem vê, é
necessariamente uma relação social. Enquanto força de atração, que pode
fazer com que haja uma troca como testemunho de um desejo, o belo pode
então servir como equivalente funcional de uma norma de reciprocidade.
Muitas das sociedades oceânicas empregam o estético nas fronteiras da
moral, naquelas relações que estão além do controle do parentesco. A
beleza de objetos ou pessoas entra em ação na periferia dos grupos
constituídos e nos interstícios da ordem moral: como nos casos das súplicas
ao deus ou ao parceiro de trocas cerimoniais; ou nos banquetes que são
oferecidos entre tribos estranhas.

Aqui o belo funciona como paradigma natural do político. A singular
beleza do chefe, por fixar de forma magnética o olhar da multidão sobre seu
possuidor, institui uma relação de atração e coerência que não é apenas
centrada ou hierárquica, mas que faz, da subordinação daqueles que a
contemplam, um ato amoroso. O nome da relação política no Havaí é
também aloha. Aloha, “amor”, é a consciência do povo de sua própria
servidão, a maneira pela qual é descrita e justificada a lealdade para com o
chefe. De modo recíproco, o chefe deveria ter aloha por sua gente. Mas, em
vários sentidos, isto é apenas um jogo de palavras. O chefe deveria
demonstrar compaixão, pitié; mas, por ser singularmente dotado de beleza,
é ele o objeto da afeição universal. Os havaianos referem-se a seus chefes
fazendo inúmeras variações sobre um tema sentimental, cujos refrãos só
pareceriam insinceros aos nossos ouvidos: “o ente precioso”, “o ser
amado”, “o querido” e também, como é mais habitual, “o ser celestial” (ka
lani). A qualidade específica da beleza aristocrática é um brilho, uma
luminosidade, que os havaianos nunca deixam de ligar, nos mitos, ritos e
cantos, ao sol. Tal beleza é adequadamente chamada de divina, pois, como
os próprios deuses, faz com que as coisas se tornem visíveis. E é por esse
motivo que ela é ligada à potência sexual dos chefes, porque no plano
humano tem o mesmo efeito criativo. Temos aqui um texto ilustrativo desse
tema, um conhecido mito, a estória de Kila, filho de Mo’ikeha. Nosso herói



está prestes a travar batalha com Makali’i, irmão mais moço de seu pai. O
prêmio da contenda é a linda chefe Lu’ukia, presa na terra de Kahiki, onde
Makali’i é rei. Kila vencerá a luta e tomará a mulher que havia sido esposa
de seu pai. O trecho descreve Kila no momento de sua chegada em Kahiki:

Ao avistar Kila, a multidão começou a gritar, admirando a sua beleza.
Até mesmo as formigas foram ouvidas cantando em seu louvor; os
pássaros cantaram, os seixos ressoaram, as conchas berraram, a grama
murchou, a fumaça ficou bem baixa e não se dissipou, escutou-se o
trovão, os mortos voltaram à vida, foram vistos os cães pelados e
inúmeros espíritos de vários tipos tornaram-se visíveis. Tudo isso que foi
mencionado é o povo de Moikeha, que se tornou visível quando da
chegada de Kila, o seu filho, assim testemunhando a sua posição de chefe
supremo (Fornander, 1916-19, 4:168).

O cosmo se revela diante da beleza de Kila. Homens, natureza, e até
mesmo espíritos, ficam visíveis diante de sua luz. Estamos provavelmente
próximos à essência do mana, apesar do poder desse conceito havaiano ser
tal, que hesito em mencioná-lo. Será suficiente dizer que os efeitos do mana
são mediados pelo olhar. O olho é o locus simbólico da sujeição. Valeri
observa: “Os dois sentimentos que permitem a transcendência do ser são, de
acordo com os havaianos, o desejo e o respeito. Ambos são chamados de
kau ka maka, literalmente ‘pôr os olhos em’” (Valeri, no prelo). O verbo
“ver” (ike), em havaiano (como em francês, ou inglês), pode significar
“entender”, mas também pode significar “conhecer sexualmente”. O olho
enquanto testemunha da ordem, do mundo de formas geradas pelo chefe, é
a oferenda sacrificial daqueles que violam essa ordem. Depois de ser morto,
o transgressor de tabu tem o seu olho esquerdo consumido por Kahoali’i,
um duplo cerimonial do rei e o deus vivo dos ritos sacrificiais. Os chefes de
mais alto tabu, aqueles que são chamados de “deuses”, “fogo”, “calor”,
“fogueiras ardentes” são como o sol e não podem ser olhados de frente sem
causar ferimento. As pessoas humildes prostram-se diante deles, rosto ao
chão, que é a mesma posição das vítimas na plataforma de sacrifícios
humanos, que, por sua vez, são chamados de makawela, “olhos
queimados”. Mas, se me ativer às riquezas simbólicas dessas associações,
não haverá espaço para mais nada.17 Em vez disso, deixem-me abreviar a



filosofia política, utilizando-me deste contraste: Quando uma pessoa
comum, tendo violado o tabu, estiver destinada ao sacrifício, ela terá os
seus olhos extirpados pelos carrascos do rei; mas quando o grande chefe
Keoua, já em tempos históricos, submeteu-se aos altares do sacrifício de seu
vitorioso rival Kamehameha, primeiro cortou a extremidade de seu pênis.

Se pensarmos apenas na “ideologia” ou na “superestrutura” estaremos
nos enganando: o que temos aqui é uma economia política do amor. O amor
é a infraestrutura (como diria Godelier). O erótico é o pragmático em dois
sentidos. Do ponto de vista do sujeito ativo, seja ele um chefe ou um
homem comum, as conquistas sexuais são meios de acesso a uma variedade
de vantagens materiais. Isso é fácil de compreender, mas para o segundo
sentido, o que vem a ser o corolário sociológico, não temos nenhuma teoria
fácil de formular: a estrutura do reino é a forma sublimada de suas forças de
atração sexual. A sociedade havaiana não era um mundo formado por
grupos de parentesco determinados e relações prescritas, um mundo de
formas e normas pressupostas, como na velha e boa tradição antropológica
de linhagens corporadas e regras matrimoniais prescritivas. Não é apenas
que o sistema fosse tecnicamente complexo. Era performativo, literalmente
uma “conjuntura”,d criada pelas mesmas ações que lhe davam significado.
Da família ao Estado, os arranjos da sociedade estavam em fluxo constante,
um conjunto de relações construídas sobre as areias movediças do amor.

Marc Bloch nos ensinou a sermos comparativistas, senão não
passaríamos de antiquários. E uma das vantagens da comparação em seu
sentido forte ou linguístico – isto é, a comparação de estruturas
“geneticamente relacionadas” – é que ela nos permite falar de
transformações marcadas por ausências significativas. No Havaí, não existe
aquela organização segmentar formada por grupos de descendência,
encontrada em outros povos cognatos da Polinésia: a organização da terra
como uma pirâmide de linhagens embutidas, com uma hierarquia
correspondente de cultos ancestrais, direitos de propriedade e títulos de
chefia, tudo isso baseado em uma prioridade genealógica no interior de um
grupo de descendência comum. Não é que esses conceitos não tenham
deixado traços históricos, ou até mesmo funções sistemáticas. Eles
organizam as gerações mais antigas das grandes genealogias reais-
cosmológicas que, começando nas origens divinas e prosseguindo
patrilateralmente através de ramos “seniores” e “juniores”, fixam as
relações dinásticas entre as diversas ilhas. Como regra geral, as linhas mais



antigas e mais seniores estão localizadas nas ilhas ocidentais, Kaua’i e
O’ahu, de onde também são originários os tabus mais altos. Em
contrapartida, o dinamismo histórico do sistema está situado a leste, entre
os chefes de Maui e do Hawai’i, que conseguem se distinguir de seus rivais
locais, ou mesmo de seus antecessores dinásticos, através da apropriação da
ancestralidade das fontes ocidentais de legitimidade. Neste jogo
genealógico – a arena política preferida dos monarcas havaianos até quase o
século XIX – a linhagem é mais um argumento do que uma estrutura.

No Havaí, na verdade, não se traça a descendência, mas se faz uma
escolha seletiva do caminho ascendente, caminho este que, notavelmente,
incluí a ancestralidade feminina, até chegar-se a uma ligação com alguma
antiga linha dominante.18 Lembrem-se de que homens, natureza e deuses
revelaram-se a Kila, “confirmando, assim, a sua posição de chefe supremo”.
Porém, os havaianos também dizem que “a posição relativa da criança é
determinada no ventre”. O significado não é o de descendência matrilinear,
como supunham estudiosos de outras gerações, mas sim que a posição
relativa e os tabus transmitidos através de suas respectivas mães
diferenciam as pretensões dos chefes rivais e as de seus herdeiros
competidores. Daí a busca pela mulher sagrada no mito de Kila e também
em inúmeras estórias de reis lendários, ou nas práticas documentadas de
seus sucessores históricos (cf. Valeri, 1972). Portanto, se os princípios
genealógicos polinésios são preservados, é porque a descendência é
adquirida através da aliança.

Os havaianos também dizem que “todo chefe age como um conquistador
quando é empossado”. Esta referência não é apenas devido à celebração de
sua vitória sobre seus predecessores que, aqui como alhures, marca a
cerimônia de coroação do rei divino. Quer tenha ele chegado ao poder por
usurpação ou por herança, o chefe, quando de sua ascensão, redistribui os
direitos a todos os distritos de suas terras, entre seus parentes imediatos e
lacaios. Essas pessoas serão os chefes que “comem o distrito” (ali’ ai’
moku/ahupua’a). Pois os havaianos preferem o princípio maquiavélico de
reinarem através de seus criados do que através de barões. O chefe maior
quando faz a redistribuição das terras dispõe-se a dar o poder a chefes
menores, ligados à família real através de inúmeros casamentos secundários
e, assim, contrapõe seus parentes afins aos colaterais, que são seus rivais
mais perigosos. Aqui, então, temos uma das principais fontes da política
sexual. O corolário desse costume da terra é uma obsessão aristocrática por



conspirações e intrigas, entre as quais a intriga sexual é um meio de
escolha.19

O sistema matrimonial (uso esse termo de forma livre) da chefia no
Havaí era um festival de uniões poligínicas e poliândricas vitalícias que
desafiam qualquer simples descrição. Incesto e exogamia, hipogamia e
hipergamia: cada tipo de casamento tinha vantagens próprias, dependendo
do contexto da situação. E os havaianos não poderiam deixar de estar
cônscios das vantagens, pois no final das contas a paternidade/maternidade
era atribuída socialmente, “apesar de sermos completamente selvagens,
também sabemos calcular”. É também impossível ter estatísticas confiáveis,
pois nossas fontes principais vêm de missionários americanos que se
deliciavam, por assim dizer, com as depravações havaianas. Um relato
típico é o do irmão Thurston sobre a esposa secundária de Kalaniopu’u, rei
do Havaí à época de Cook:

De acordo com seu próprio relato, teve ela durante sua vida não menos
de quarenta maridos e, de acordo com o antigo costume das chefes
supremas que não fossem esposas principais dos reis, ela tinha em geral
vários maridos ao mesmo tempo (Cartas: Kailua, 10 dez. 1828).

Contudo, o significado, se não a extensão dessas ligações aparentemente
casuais, está acima de qualquer suspeita. A organização do reino é
materializada a partir do nexo dessas conexões sexuais.

Desse modo é dada uma certa entropia ao sistema de posição, liberando
por sua vez uma explosão (huahua’i) de energias sexuais aristocráticas.
Dado o entrelaçamento labiríntico das genealogias pelo contínuo
entrelaçamento dos chefes, o sistema de posição e o tabu movem-se sempre
em direção ao provável estado de não diferenciação. Todo mundo poderia
dizer: nous aussi, nous avons des aïeux. Mas, onde todos têm pretensões à
legitimidade, ninguém pode garantir a legitimidade de sua pretensão. Nem
tampouco existia a segurança da manutenção dos direitos sobre aquilo que
já se possuía. Exceto, talvez, através de uma série de ligações que trariam
singular distinção à sua descendência e o suporte de outras pessoas às suas
ambições – com a esperança, é claro, de realizarem suas próprias ambições
com a distribuição de terras e cargos. Podemos ver agora como as façanhas
comemoradas nos cantos de nascimento da elite havaiana não são apenas



reflexo de uma conexão geral entre a chefia e a fertilidade cósmica. Os
genitais aristocráticos são meios realmente valiosos de produção social.

O que valia para o reino podia ser aplicado ao mais humilde lar: havia
uma flutuação constante nos membros e na organização da casa, o que, em
parte, se devia às ligações sentimentais inconstantes. Não existiam regras
rígidas de residência pós-marital ou formas prescritas de família (p. ex.,
famílias patrilocais extensas). Havia também uma certa incidência de
poliandria e de poliginia. Além disso, os adultos jovens gozavam de um
período prolongado de mobilidade devotado à busca do prazer. Grande
valor era dado à u’i, “beleza vigorosa juvenil”. As mulheres jovens
relutavam em se estabelecer e ter filhos por causa dos efeitos estéticos
adversos. Alegam ser essa a principal causa de abortos e infanticídios, mas
a incidência dessas práticas é incerta. O que é certo, no entanto, é que
crianças eram frequentemente deixadas aos cuidados dos avós enquanto
suas mães seguiam seus próprios caminhos. Para os homens, as
responsabilidades domésticas acarretavam a desvantagem adicional de
colocá-los sob as ordens de um dos agentes de terras do chefe (konohiki),
sujeitos às suas demandas de trabalho e de produção. A estabilidade
doméstica, portanto, frequentemente não era atingida até alcançar uma
idade relativamente avançada. O povo chamava de noho pu, “morar junto”,
mas não havia uma linha claramente demarcada entre essa e as outras
uniões provisórias. Para a população, a marcação ritual do casamento era
fraca ou inexistente. No Havaí também não existiam termos específicos
para “esposo” e “esposa”, além daqueles de “homem” (kane) e “mulher”
(wahine). Existiam, no entanto, termos de afinidade, e a mulher era
considerada “o direito de propriedade”, o kuleana que um homem tinha na
família dela. Enfim, tanto para o povo quanto para os chefes, o efeito do
sexo era a sociedade: um conjunto de relações mutantes que gradualmente
se arrumavam e adquiriam permanência devido às considerações práticas a
ele associadas.20

Mais ainda, a conexão entre esses dois domínios, o doméstico e o
político, a sociedade civil e o Estado, era feita através dos mesmos meios
sexuais que, respectivamente, organizavam cada um deles em separado. As
pessoas comuns também tinham interesses nas aventuras eróticas da
nobreza, e ambição de se transformarem em objetos da afeição dos nobres.
Não era apenas o aloha, mas uma ligação sexual que serviria como um
importante caminho para a mobilidade ascendente, e esse caminho era



chamado de ‘imi haku’, “buscar por um senhor”. Relatos provenientes da
ilha do Hawai’i dão conta de uma espécie local de jus primae noctis, um
privilégio tanto para a filha do povo quanto para o chefe:

Antes de uma moça conseguir um marido, o chefe tem de [abrila]
wāwāhi. Se uma criança resultar dessa união, será criada com orgulho
pela família e pelo marido da moça. Este marido tinha um “senhor” hou
para criar. Este “senhor” era importante porque poderia ser uma “espinha
dorsal” [iwikuamo’o, um arrimo e um parente] na corte do chefe. O chefe
tinha o direito de abrir qualquer moça. Isso não só era aprovado pelas
famílias, como elas faziam tudo para que isto acontecesse (Declaração de
informante).

Para a população comum que vivia nos distritos não havia proteção
alguma da linhagem. Não havia linhagens. Os diversos chefes locais
periodicamente “colocados” (ho’onoho) e deslocados, pelos poderes
constituídos, pelos distritos do interior, não tinham nenhum parentesco
necessário ou essencial com os habitantes do lugar. E, ao mesmo tempo,
esse sistema de redistribuição de terras entre a elite não deixava espaço
algum para as estruturas locais alternativas de solidariedade de linhagem e
de propriedade coletiva – menos ainda para uma autoridade alternativa que
emanasse do povo e viesse de sua própria linha ancestral sênior. De acordo
com a definição tradicional, o povo, as pessoas comuns são aquelas que não
são capazes de traçar sua genealogia para além de seus avós. Nem mesmo
herdavam as terras onde seus antepassados haviam trabalhado, apenas os
substituíam na relação de subordinação ao chefe encarregado pelo distrito
naquele momento. Em um espaço de tempo relativamente curto, pessoas
que outrora tinham sido eminentes (ko’iko’i) e chefes quondam que viviam
na terra viam seus privilégios perdidos por gerações sucessivas de chefes
vitoriosos a elas impostos. Esta era, em termos gerais, uma sociedade de
retornos cada vez mais reduzidos, e daí a importância desta “busca por um
Senhor”.21

Essa busca podia ser iniciada desde o nascimento. Em muitas famílias do
interior, uma criança escolhida para ser o “filho preferido” (punahele) –
fosse menino ou menina – era criada verdadeiramente como se um chefe
sagrado estivesse na casa. A atenção que lhe era dispensada era equivalente



à atenção dada a um filho da nobreza, e, em especial, o complemento dos
elogios referentes à sua capacidade sexual antecipada em cantos de
nascimento de filhos da aristocracia. A criança preferida do povo era
consagrada aos seus familiares ancestrais. Este preferido, suas roupas,
comidas e atividades eram restritos por tabus, assim como acontecia com
um chefe sagrado. Um antigo texto conta da sagração da criança preferida a
um deus do sexo oposto: uma espécie de teogamia, que a obrigava à
virgindade durante sua juventude na expectativa da eventual união com o
chefe-deus visível, sendo esse o propósito da consagração. A oração de
consagração de uma filha preferida é eloquente em relação aos benefícios
antecipados:

Ó Fronteira do Ocidente,
 Ó Firmamento Superior,
 Ó Firmamento Inferior,

 Cá está seu tesouro.

Ofereça-a ao homem que governará a região,
 Um marido que governe o distrito,

 Um marido chefe

Para preservar seus [os da criança] pais,
 Para conservar seus filhos…

Guarde os meus genitais
 Para que meu marido os veja…

Atenção, ó espíritos guardiães da noite,
 Preservem sua criança,

 Assegurem-lhe um marido chefe que governe a região.

(Kekoa, 1865)



Fica evidente o motivo pelo qual os havaianos eram tão interessados em
sexo, o sexo afinal era tudo: posição, poder, riqueza, terras e a garantia de
todas essas coisas. Feliz sociedade, talvez, que podia tornar tão prazerosa,
por si só, a busca por todas as coisas boas da vida.

Estruturas performativas

Não como nós mesmos, para quem o trabalho penoso e a dor são condições
a priori do prazer. Ao mesmo tempo, como nós mesmos, no sentido de que
a sociedade parece sedimentada, como se houvesse uma mão invisível
partindo dos interesses pragmáticos dos seus sujeitos ativos e, desse modo,
enquanto forma histórica, feita e desfeita continuamente. E assim também
são sociedades como a esquimó, a tswana, a pul eliya ou as pouco
estruturadas, por assim dizer, da Nova Guiné. Todos esses povos têm a
característica comum de desafiar as explicações da antropologia. São
monumentos ao fracasso da imaginação antropológica – e, além dessa, do
pensamento social ocidental. Nós as observamos através de um vidro
esfumaçado, utilizando “modelos estatísticos” post facto, que se satisfazem
com a totalização dos efeitos das infinitas opções individuais e que depois
fazem valer esses resultados empíricos como uma verdadeira ordem
cultural. Ansiamos pelos “modelos mecânicos”, fornecidos pelas sociedades
que sabem agir de acordo com relações prescritas, em vez de determinarem
suas relações pelos modos de interação. Ficamos muito mais confortáveis
com as lógicas aristotélicas de “estrutura social”, legadas por nossos
doutores escolásticos: os grupos corporados e as normas jurídicas de um
Radcliffe-Brown, arranjos organizados em caixinhas não contraditórias e de
comportamento não problemático, um papel para cada status e cada qual em
seu lugar determinado. Somos como fiéis no templo de Termino, deus das
marcações de fronteiras.

Quando confrontados por pessoas que parecem criar suas regras em
movimento, que fazem do fato social uma ficção frente a seus verdadeiros
interesses, lembramo-nos de nós mesmos e começamos a falar, misteriosa
ou dialeticamente, de princípios antitéticos, de propriedades e tipos de
causação. Descobrimos diferenças ontológicas entre estrutura e prática,
sistema e evento, estado e processo, norma e comportamento. Um sistema,
ou uma estrutura aparece enquanto “ideal” ou “ideológico” ou “meramente



simbólico”; enquanto que a vida do modo como é vivida é real, empírica ou
prática. Temos dificuldade em imaginar que ao nível do significado, que é o
nível da cultura, ser e ação sejam intercambiáveis.

Para sermos mais exatos, temos dificuldade de encontrar o lugar teórico
para essa ideia, apesar de reconhecermos e agirmos sobre ela durante nossas
existências. Para nós, por exemplo, a amizade é uma relação de auxílio
mútuo. Pressupõe-se que amigos se ajudem uns aos outros: a ação é
prescrita de antemão pela relação. Porém, também, é proverbial entre nós
que “um amigo na necessidade, é um amigo de verdade”. Aquele que lhe
presta auxílio é realmente seu amigo: a relação é certamente criada mais
pelo desempenho, do que o desempenho garantido pela relação. (Em
antropologia ouvimos falar de sistemas de casamento prescritivo, que
estabelecem que as uniões se deem entre determinadas categorias de
parentesco, como entre primos cruzados, por exemplo. A meu ver, o sistema
de casamento entre primos cruzados dos povos Fiji é um sistema
perfeitamente prescritivo. Todos os nativos de Fiji se casam com seus
primos cruzados, não porque as pessoas assim aparentadas tenham que se
casar, mas porque elas sempre serão relacionadas dessa forma ao se casar –
não importando quais os seus laços prévios, se é que algum existia.) O que
quero assinalar é que, ao nível do significado, sempre existe uma
reversibilidade potencial entre tipos de ações e categorias de relações.
Verbos significam tanto e tão bem quanto substantivos, e a ordem estrutural
pode ser trabalhada tão bem em uma direção quanto em outra. Todas as
sociedades provavelmente se utilizam de alguma mistura desses modos
recíprocos de produção simbólica. Mas existem sistemas com movimentos
predominantemente radcliffe-brownianos: grupos delimitados e regras
obrigatórias, que prescrevem anteriormente em muito a maneira pela qual
as pessoas devem agir e interagir. Vamos chamá-las de “estruturas
prescritivas”. Por contraste relativo, a havaiana seria uma “estrutura
performativa”.

Esta última forma constantemente relações a partir das práticas – e, em
especial, como tentei demonstrar, da prática sexual. Agora mesmo tentei
destacar essa afirmação pela utilização de um paroxismo, sugerindo que um
sujeito gramatical pode estar em uma relação predicada com o verbo.
Porém a língua havaiana é assim, a ordem das palavras é governada por um
princípio chamado “deslocamento à esquerda”,e em que a informação mais
pertinente é avançada em direção ao início da sentença para o lugar



geralmente ocupado pelo verbo. Os próprios verbos são marcados por seu
aspecto e grau de realização, em vez do tempo verbal propriamente dito. Os
verbos usados com maior frequência são aqueles chamados de estativos,f ou
seja, aqueles que denotam um estado ou uma condição e não uma ação. De
fato, nessa língua sem inflexões, os mesmos termos geralmente funcionam
como verbos, substantivos, adjetivos ou advérbios, dependendo de sua
posição. Não estou ensaiando aqui a ideia, comumente atribuída a Whorf e
Sapir, de que as categorias gramaticais determinam as categorias do
pensamento. A mesma intercambialidade entre o ser e o fazer está
manifesta tanto na estrutura social quanto na gramatical e nada nos indica a
priori que uma deveria ser privilegiada em relação à outra. Mas, tomada
como um todo, a lógica cultural havaiana sugere que a oposição entre
estado e processo ou substância e ação, entronizada nas nossas ciências
sociais e históricas, não é pertinente – não importando o quanto essa
distinção nos pareça uma condição necessária do pensamento.

De acordo com o pensamento havaiano, sabemos que o parentesco pode
tanto ser criado quanto vir pronto do berço; o “nturir” (hānai), a assim
chamada adoção, pode efetivamente instituir a paternidade do mesmo modo
que o nascimento o faria. Essa lógica é altamente produtiva e consistente ao
nível do significado. Kama’āina, o “filho da terra”, está referido a alguém
que é nativo de algum lugar. Mas alguém pode igualmente ser kama’āina
por ação ou por prescrição: por residência prolongada ou por nascença. A
consistência está em que esses relacionamentos de infância ou natividade
têm um denominador comum, que é como a substância comum das pessoas
assim relacionadas é invocada. Pais e filhos são pessoas da mesma espécie:
são compostos das mesmas coisas, quer por reprodução da substância, quer
por seu consumo em conjunto. Segue-se logicamente que uma pessoa cujo
alimento provenha de um certo pedaço de terra – āina – seja um filho –
kama – dela, um kama’āina, assim como quem lá nasceu. (Na etimologia
popular, āina, a “terra”, é entendida como o “lugar de se nutrir”. Essa
derivação é imprecisa em termos históricos, ao mesmo tempo em que é
repleta de bom-senso histórico, sendo que a raiz polinésia em questão é a
familiar kaainga, que significa um lar e um grupo de parentes gerados
através de relações sexuais – e comer tem, em toda Polinésia, o significado
de relação sexual.)

Tudo isso ajuda a explicar o paradoxo aparente de uma sociedade que é
capaz de reproduzir uma ordem cultural recebida através da livre busca da



felicidade, le’a, o que equivaleria a dizer (em havaiano) pelas contingências
da atração sexual. Do ponto de vista do sujeito libidinoso, o sexo é um
interesse consumptivo, não apenas por si mesmo, mas por seus muitos
benefícios práticos. No entanto, da perspectiva global da sociedade, esses
fins subjetivos tornam-se os meios de constituição de uma ordem política,
econômica e espiritual definida. E, embora as escolhas individuais pareçam
ser livres, ou pelo menos muito liberais, o resultado não é de modo algum
aleatório e expressa de maneira válida as distinções e relações habituais
entre homens e mulheres, chefes e povo, deuses e mortais; em suma, o
tradicional esquema cósmico das coisas. A estrutura está justamente nessas
distinções e relações, que são (relativamente) constantes, e não nos arranjos
mutantes formados e reformados a partir delas. O sistema social é desse
modo constituído da paixão e a estrutura, constituída do sentimento.

Esse milagre aparente depende de várias condições inter-relacionadas do
modelo de produção simbólica, o modelo performativo. Enfatizarei apenas
duas dessas condições. Primeiramente, que os valores significativos
habituais das pessoas e os objetos de suas existências habitam os interesses
e as intenções de seus projetos pessoais, muitas vezes enquanto premissas
irrefletidas de ação. Tudo aquilo que é contratual não está no contrato. E a
contrapartida do aforisma durkheimiano são os aforismas, as impressões da
vida cotidiana, o habitus ou “estruturas estruturantes”, tão brilhantemente
descritas por Bourdieu (1977), perfilando assim uma maior ordem nos
interesses e nas ações pessoais. Deduz-se portanto, dessas compreensões,
que uma sociedade que funcione baseada na livre busca de seus interesses
não está, por isso, livre de relações motivadas entre os signos (ver Capítulo
5, adiante). E, em segundo lugar, ser e fazer, ou relações e condutas,
enquanto significados, habitam o mesmo universo, o do discurso, e são
sujeitas a operações conceituais comuns. Não estamos misturando alhos
com bugalhos, nem coisas “ideais” com “reais”. O esquema que liga certos
atos a certas relações é por si mesmo sistemático. Não é apenas por
partilharem uma experiência qualquer que os havaianos se tornam parentes
ou camaradas, “filhos da terra”, mas apenas por aquelas experiências que
implicam o valor apropriado de consubstancialidade. Por uma lógica
comum que é real a ambas, ação e relação podem assim funcionar
alternadamente, enquanto significante e significado, um para o outro.22

Embora esse processo de significação seja ad hoc em termos simbólicos,
ele é frequentemente post factum. E voltamos assim às questões históricas



e, de modo específico, à historicidade das estruturas performativas. O calcul
sauvage parece partilhar com sua mais famosa prima (la pensée sauvage)
uma grande capacidade de neutralizar os eventos que o cercam. Para os
havaianos, nada que fosse humano era realmente exótico, mesmo que o
contrário nem sempre seja verdadeiro. Havia sempre a categoria akua,
geralmente entendida como “deus” ou “divino”. Em minha opinião, é esta e
não o célebre mana que funciona como a categoria semântica zero,
significando não tanto um determinado conteúdo quanto a singularidade da
experiência. Em um primeiro momento, os havaianos aplicavam esse termo
às pessoas, aos navios e às traquitanas mecânicas dos estrangeiros.
Posteriormente, assim que eram incorporados à sociedade, tornavam-se
kama’āina, “filhos da terra”. Tudo aconteceu como se nada tivesse
acontecido, como se não existissem acontecimentos inesperados, nem
evento algum que já não tivesse sido providenciado pela cultura. A intenção
dos havaianos, ao acorrerem para os navios europeus que viam como sinais
dos deuses, era de “faça amor, não faça história” – e pas d’histoires.

No entanto, não se pode deduzir daí que a sociedade havaiana seja “fria”.
Pelo contrário, mostrou ser extremamente vulnerável à mudança. Essa
assimilação que houve de pessoas e coisas europeias, primeiro enquanto
divinas (akua) e depois enquanto nativas (kama’āina), era um convite ao
desastre cultural. A razão mais evidente e geral foi que os estrangeiros, aos
quais fora concedido esse status de nativos, tinham motivos próprios de
existência e nenhuma obrigação de se conformarem às preconcepções
havaianas a seu respeito. Incorporando eventos contingentes em estruturas
recebidas, percebendo relações míticas em ações históricas, o sistema
parece estar se reproduzindo de maneira flexível. Mas aí, para tomar de
empréstimo o bon mot de Pouillon, “quanto mais é a mesma coisa, mais ela
muda”.

Finalmente, temos de voltar à dialética. Minha intenção não foi ignorar a
interação da estrutura com a práxis, apenas reservar-lhe um local teórico
mais apropriado, ou seja, enquanto um processo simbólico, porque toda a
cultura foi programada para que houvesse a valorização simbólica da força
da prática material. Assim, ela muda precisamente porque, quando permite
ao mundo incorporação plena às suas categorias, admite a possibilidade de
que estas categorias sejam funcionalmente reavaliadas. O conceito do deus
Lono não seria mais o mesmo que era antes do capitão Cook estar nele
referenciado, nem podiam ser mantidas as ideias sobre as terras



estrangeiras, os tabus e o divino em geral da forma como eram
anteriormente. Enquanto a categoria dada é reavaliada no curso da
referência histórica, as relações entre as categorias também mudam: a
estrutura é transformada.

Aquilo que Marc Bloch observa para a Europa do século XV, aconteceu
de forma ainda mais dramática no Havaí: “embora os homens não
estivessem plenamente conscientes da mudança, os antigos nomes que
ainda permaneciam em todas as bocas tinham lentamente adquirido
conotações muito distantes do seu sentido original” (1966:90). Podemos,
então, perguntar-nos por que foi que Marc Bloch, que bem sabia ser a
prática a razão desse processo, não sucumbiu a alguma forma positivista de
raciocínio utilitarista. Não seria porque estava estudando sociedades tão
prontas a darem nomes familiares a práticas variantes que não podiam
esconder que lidavam com o mundo através de um esquema cultural
relativo?

 
a Para a grafia dos nomes específicos das ilhas havaianas utilizo as oclusões glotais (’) correntemente
admissíveis; enquanto que em referência ao arquipélago como um todo, são mantidos os termos
[aportuguesados] Havaí, havaiano. Esse procedimento permite-nos distinguir mais facilmente a
referência feita às ilhas como um todo da referência específica à ilha do Hawai’i.

b No original, tribal lays. (N.R.T.)

c No original, “thoroughly cooked”. Diz-se de alimento – como bife – bem-passado. (N.T.)

d No original “state of affairs”. Affair pode ter o sentido de um caso amoroso, mas a expressão
também é usada para falar do que está acontecendo com as coisas. No caso parece ser uma utilização
dos dois sentidos. (N.T.)

e No original inglês, “fronting”. (N.R.T.)

f No original inglês, statives. (N.R.T.)



2. Outras épocas, outros costumes: a antropologia da
história

A natureza das instituições não é nada senão o seu devir
(nascimento), em certas épocas e sob certas formas.
Quando a época e a forma são tais e quais, assim e não
de outro modo são as instituições que vêm a ser.

VICO The New Science

HISTORIADORES OCIDENTAIS DISCUTEM há muito tempo duas ideias do que
seria a historiografia correta, ideias essas que se opõem frontalmente. Em
vez da história das elites, narrada com especial atenção à alta política,
propõe-se um estudo cujo objeto seria a vida das comunidades. “Durante os
últimos 1.400 anos, parece que os únicos gauleses foram reis, ministros e
generais”, reclamava Voltaire, jurando que escreveria em substituição uma
“história dos homens” (no entanto, essa seria, dizia ele, “uma coletânea de
crimes, imbecilidades e tragédias”). A “nova história” mais recente de
inspiração populista é também, por vezes, cliente das ciências sociais e se
volta para questões como a das estruturas inconscientes, mentalidades
coletivas e tendências econômicas gerais. Tende a ser populista pela
relevância dada às circunstâncias práticas das populações subjacentes. Um
eminente historiador (Stone, 1981:23) evoca Thomas Gray: “Não
permitam… que a grandeza ouça com sorrisos de desprezo/Os anais curtos
e simples dos pobres.” Sua ideia é de que a história é culturalmente
construída de baixo para cima: como o precipitado, nas instituições sociais
e seus resultantes, das tendências prevalescentes do povo em geral.1

Mas antes de parabenizarmos a nova história por finalmente ter
aprendido as lições antropológicas (ou políticas), devemos lembrar que a
passagem de uma consciência de elite para uma mais coletiva realmente



ocorreu na história da sociedade ocidental, enquanto uma diferença na
prática real histórica, e isso muito antes do declínio das monarquias em
favor das democracias populares, e antes ainda das economias de mercado
fazerem com que a produção em massa de história parecesse a verdade
autoevidente de nossa própria experiência social-burguesa, poderíamos
dizer. Jean-Pierre Vernant (1982) analisa de forma brilhante essa mesma
transformação durante o primeiro milênio antes de Cristo, na passagem da
soberania dos reis-deuses de Micenas às instituições humanizadas da polis
grega. Ou será que teremos que nos contentar, tanto na sociedade quanto na
consciência, com uma “estrutura de longa duração”: uma alternância cíclica
entre o cesarismo e o poder do povo, os gumsa e gumlao da história indo-
europeia, cada forma social estando sempre, ao menos um pouco, prenhe do
seu contrário histórico.

Vernant, na verdade, começa por comparar as tradições reais atenienses
com os reis divinos das lendas citas. Nas diversas brigas pela sucessão, os
príncipes de Atenas acabam por dividir entre si as diversas funções –
sacerdotais, militares e econômicas – caracteristicamente unidas nos reinos
indo-europeus da idade heroica. É nesse momento que se inicia uma ideia
da política enquanto mútua acomodação de diferenças, cuja forma mais
democrática será alcançada na polis. O neto do Zeus dos citas, agraciado
com dons divinos, está em contraste direto com os príncipes de Atenas; o
poder soberano lhe foi concedido por seus irmãos mais velhos por ser ele o
único capaz de arrebatar os prototípicos objetos dourados emblemáticos das
três funções dumezilianas: a taça de libação, o machado de guerra e o arado
(Heródoto, Hist. IV, 5-6). O soberano é aqui apresentado da maneira
clássica “como alguém que está acima e além das diversas classes
funcionais constituidoras da sociedade, todas representadas na sua pessoa; e
como todas elas encontravam nele as virtudes pelas quais se autodefiniam,
ele não mais pertencia a nenhuma delas individualmente” (Vernant,
1982:42). Ao mesmo tempo abarcando e transcendendo a sociedade, o rei
divino podia mediar as relações desta com o cosmo – que, assim, também
responderia, em sua própria ordem natural, aos seus poderes soberanos.

Na polis, todavia, uma organização constituída pela consciência de si
mesma enquanto comunidade humana, o arche (poder soberano) “veio a ser
da responsabilidade de todos” (à exceção, como de costume, de mulheres e
escravos). A autoridade circulava entre os diversos grupos de cidadãos,
fazendo da dominação e da submissão lados alternantes das mesmas



relações. A execução de decisões provinha do debate entre iguais em praça
pública, enquanto pactos abertos e criados abertamente. Assim, o discurso
era elevado a uma preeminência em relação a todos os outros instrumentos
de poder. O discurso não era mais a palavra ritual proclamada do alto, mas
um argumento a ser julgado como persuasivo à luz da sabedoria e do
conhecimento passível de verificação por todos, como aquilo que é
chamado de verdade. A polis, através desse e de outros meios, sujeitava a
ação social à vontade coletiva, tornando os homens conscientes da sua
história enquanto história humana.

Considero a tese de Vernant como o principal suporte geral deste ensaio:
as diferentes ordens culturais têm seus modelos próprios de ação,
consciência e determinação histórica – suas próprias práticas históricas.
Outras épocas, outros costumes, e de acordo com a alteridade dos costumes,
a antropologia distintiva, necessária à compreensão da trajetória humana.
Porque não existe nenhuma trajetória (devenir) que seja simplesmente
“humana”, como disse Durkheim, “mas cada sociedade tem sua vida
própria, sua trajetória própria e sociedades semelhantes são tão comparáveis
na sua historicidade (ou modelo de desenvolvimento) quanto em sua
estrutura” (1905-6:140).2 Talvez esta menção a tipos estruturais seja
suficiente para evitar que se pense que estou apenas afirmando de forma
ideográfica a relatividade histórica. Pelo contrário, começo por fazer certas
reflexões sobre a soberania divina, representando a polis um afastamento
radical desse tipo de estrutura, para, aí sim, analisar a prática cultural geral
da história heroica.

A história heroica

A ideia é de Vico, seguindo precedentes homéricos, porém com a forma
elaborada pela antropologia da soberania arcaica de Frazer e Hocart e
modificada pelos conceitos dumontianos de hierarquia.3 As implicações que
podem ter para a história partem da presença da divindade entre os homens
na pessoa do chefe sagrado ou nos poderes do chefe mágico.
Consequentemente, o princípio da prática histórica torna-se sinônimo de
ação divina: o deus, enquanto criador das ordens humana e cósmica.

Obviamente não estou sugerindo um tipo neolítico da teoria de Grandes
Homens. Nem tampouco estou falando de “carisrna”, a não ser daquele



“carisma rotinizado”, que amplia estruturalmente um efeito pessoal por sua
transmissão ao longo das linhas de relações estabelecidas. Em uma versão
do Contrato Social, que ainda hoje permanece como a Carta Magna
filosófica da vontade geral, Rousseau argumenta que “cada Estado só pode
ter por inimigo outros Estados e, nunca, os homens; porque entre coisas de
natureza díspar não pode haver nenhuma real relação”. Porém, a etnografia
nos mostra que o chefe maori “vive a vida de toda a tribo”, que “ele está em
uma certa relação com as tribos vizinhas e grupos de parentesco” e que “as
relações com outras tribos estão abarcadas na sua pessoa” (Johansen,
1954:180). Os casamentos do chefe são alianças intertribais, suas trocas
rituais são comércio, do mesmo modo que afrontas à sua pessoa são causas
para guerras. A história aqui é antropomórfica em princípio, ou seja, na
estrutura.4 Admito que a história seja muito mais que os feitos dos grandes
homens. Ela é sempre e em todo lugar a vida das comunidades, mas
precisamente nessas nações heroicas o rei é a condição de possibilidade de
existência da comunidade. “‘se eu como’, diz um kuba, é o Rei; se eu
durmo, é o Rei; se eu bebo é o Rei’.” (Vansina, 1964:101).5 Nos maiores
estados de Fiji (p. ex. Mbau, Thakaundrove), ninguém pode sair pela
manhã, não se inicia trabalho algum nem a vida comunitária, até que se
tenha oferecido ao rei ou “deus-humano” (kalou tamata) a bebida sagrada
de kava: a cada novo dia, o rei recria o mundo (Lester, 1941-42:113-14;
Sayes, 1982).

As condições gerais de vida das pessoas são ordenadas hegemonicamente
enquanto forma social e destino coletivo pelas disposições particulares dos
poderes estabelecidos. Tampouco esse processo é meramente uma
“ideologia” reflexiva, já que raramente a vontade geral é igual ao interesse
soberano, exceto naquilo que for do interesse do soberano. A própria
soberania pode ter as suas contradições ou até mesmo contendas, tanto nos
reinos indo-europeus quanto em outros (ver Capítulo 3); não funciona,
portanto, sem tomar conhecimento das circunstâncias coletivas. Apenas,
tais circunstâncias são realizadas historicamente na medida em que forem
globalmente definidas por sua inclusão nos projetos da soberania. Segue-se
daí que a historiografia não pode ser – como na boa tradição da ciência
social – a simples avaliação quantitativa das opiniões ou das condições das
pessoas, baseada em uma amostra estatisticamente aleatória, como se,
assim, estivéssemos tomando diretamente o pulso das tendências sociais
generativas. Usando uma caracterização de Elman Service, a história



heroica procede mais como “Índios de Fenimore Cooper”: enquanto anda
em fila indiana ao longo da trilha, cada homem tem o cuidado de pisar nas
pegadas de quem está à sua frente, de modo a deixar a impressão de que ali
havia apenas um único índio gigantesco.

Assim, por mais de um século após terem sido convertidos por
missionários metodistas, os fiji ainda eram capazes de se referirem ao
cristianismo como “a religião de Thakombau” (Derrick, 1950:115).6

Thakombau foi o grande chefe da confederação Mbau, o poder dominante
no Fiji do século XIX. No dia 30 de abril de 1854, Thakombau finalmente
declarou-se a favor de Jeová, depois de aturar por mais de quinze anos a
importunação de missionários. Apenas dois anos antes, os missionários
contaram somente 850 “fiéis regulares” na área de Mbau (Meth. Miss. Soc.
Fiji Dist. 1852). Porém, imediatamente depois da conversão de Thakombau,
em conjunção com certos sucessos militares, “o espírito santo jorrou em
abundância” nos domínios de Mbau, tanto que, em meados de 1855, a
frequência à igreja tinha aumentado para 8.870 (Williams e Calvert, 1859-
484). Provou-se que na matemática histórica de Fiji 8.870 − 850 = 1,
Thakombau foi a diferença estatística.

Por outro lado, o número de 850 fiéis no ano de 1852 subestima em
muito os fiji, entre eles Thakombau que, já há alguns anos, admitia a
“verdade” do deus do estrangeiro. Até mesmo muitos deuses de Fiji,
falando através de seus sacerdotes, cederam à supremacia de Jeová e
fugiram para outros lugares, ou deram indicações de que eles mesmos
preparavam-se para a conversão ao cristianismo.7 “Admitindo a verdade do
cristianismo”, Thakombau aconselhou o irmão Calvert a ter paciência, pois
quando ele mesmo aderisse “todos seguiriam” (Williams e Calvert,
1859:445-46). E isto prova que a política da conversão não é a simples
expressão da convicção.

As repetidas referências à “verdade”, que encontramos nesses
documentos, indicam que a disposição geral de aceitar o cristianismo era
um questão de mitopoética mesmo que ainda não fosse uma questão de
política de chefia. Para os fiji, “verdade” (dina) é uma glosa de mana, como
Hocart (1914) observou, e indica um poder de fazer com que algo venha a
existir, da mesma maneira que uma ação fracassada por falta de mana é
uma mentira (lasu). E, assim, temos o chefe fiji falando ao missionário
metodista: “Verdade – tudo que vem do país do homem branco é verdade;
os mosquetes e a pólvora são verdades, sua religião também tem de ser



verdade” (Schütz, 1977:95; cf. Waterhouse, 1866:303). A extraordinária
presença do europeu era para os fiji um fato social “total”, ao mesmo tempo
“religioso”, “político” e “econômico”. Para ser mais exato, essa presença só
se tornaria mais inteligível através de uma teoria nativa que coloca Marx à
frente, na sua insistência de que (“em última análise”) a base econômica
dependia da superestrutura espiritual. Em 1838, o chefe supremo da Rewa,
que em breve viria a ser o grande inimigo de Thakombau, e nunca um
cristão professo, concorda em um ponto com os missionários: “Os deuses
de Fiji não são de verdade: são como os de Tonga; aqueles que neles
confiaram foram destituídos, e aqueles que aceitaram a religião do
estrangeiro ficavam prósperos” (Cross: 22 out. 1838).8 Se os missionários
trabalharam durante anos em Fiji central sem grande sucesso – salvo o que
tiveram especialmente entre os doentes que supunham de acordo com a
mesma teoria, que o deus dos wesleyanos faria os seus remédios
funcionarem – não era por falta de crença na opinião popular. Mas sim,
porque a questão estava centrada nos principais chefes, em especial os de
Mbau e Rewa, que vinham guerreando entre si desde 1843. Quando
perguntado por que não obedecia à palavra de Deus, o povo da ilha Viwa,
súdito de Mbau, respondeu ao irmão Sross: “‘Espero por [meu chefe]
Namosimalua’” (Meth. Miss, Soc.: District Minutes, 1841). E assim “as
pessoas comuns esperavam por seus chefes”, como outro missionário
reclama, “um chefe espera por outro [chefe superior], uma região por outra,
e desse modo temos um impasse em muitas áreas” (Jaggar: 21 out. 1839).
“Se Rewa tomasse a dianteira”, diz um terceiro, “logo teríamos cem mil
cristãos professos em Fiji” (Williams e Calvert, 1859:408). Mas enquanto
um chefe aguardava o outro, o outro aguardava o momento certo.
Thakombau não estava interessado em trocar de deus em meio a uma
guerra. E, quando finalmente se converteu, tornou esta mesma opção
impossível para o seu rival, o chefe de Rewa: “‘Se todos nós lotu [nos
tornássemos cristãos]’”, diz este último, “‘teríamos que desistir da guerra;
porque não seria correto orarmos ao mesmo deus e lutarmos uns contra os
outros’” (Williams e Calvert, 1859:356).

A conversão veio como uma tática de desespero.9 Mbau, no décimo
segundo ano da guerra, se encontrava completamente sitiada pelas forças e
aliados de Rewa, seu comércio europeu estava embargado, e seus próprios
aliados, clãs, aldeias e chefias, desertaram para o lado inimigo. A própria
Mbau estava nesse momento em revolta liderada por um dos parentes



próximos do chefe. É nesta conjuntura que Thakombau encontra o “Deus
verdadeiro” e essa profissão de fé redefine os termos da batalha de forma
abrupta. Thakombau torna-se a esperança encarnada do cristianismo em
Fiji, contra o inimigo “pagão”. Se, assim, perdia parte de seu apoio em Fiji,
ganhava em troca certos soldados cristãos – das ilhas Tonga – para não
esquecermos dos servos ingleses do Senhor, que agora estavam
comprometidos com sua causa. Auxiliado pelas intrigas dos missionários e
pela intervenção militar decisiva do rei cristão de Tanga, Thakombau pôde
finalmente derrotar seus inimigos na batalha de Kamba, em abril de 1855, e
assim foi salvo de fato pelo Senhor.

A antiga religião então vivificou a nova. Pois como dizem os fiji,
“antigamente o chefe era o nosso deus”, e o cristianismo ficou devendo algo
a esse conceito antigo de divindade. O cristianismo estava destinado a
tornar-se “a religião de Thakombau”, porque o seu triunfo se deu em uma
batalha cujas causas estavam identificadas com as do chefe, assim como o
motivo pelo qual lutavam era sua obrigação constituída de servi-lo, sendo
que os termos e o modo desse serviço (nggaravi) eram iguais aos da
adoração ritual dos deuses. E mais ainda, esse mesmo significado de
divindade regeu o curso da batalha, com um efeito-dominó paralelo ao seu
resultado.

Os fiji lutavam como os germanos de Tácito: “O chefe [princeps] luta
pela vitória; seus seguidores [comites] lutam pelo chefe” (Germ. XIV).10 O
chefe supremo de Rewa morreu repentinamente de disenteria, algumas
semanas antes do embate decisivo em Kamba, sem recobrar os sentidos e
passar os encargos de luta ao seu sucessor. Imediatamente, houve a quase
completa desintegração da oposição feita por Rewa e Bau. Os sobreviventes
mais importantes pleitearam a paz com Thakombau, também falando da
vontade que tinham de seguir Jeová. Não é possível que fossem apenas
criptorracionalistas, que soubessem encontrar boas razões ideológicas para
se livrarem de uma situação militar insustentável, pois tudo isso aconteceu
no momento em que estavam à beira da vitória. Nas semanas seguintes, os
rebeldes de Rewa conseguem arregimentar certos povos de Rewa contra
Thakombau e o cristianismo. Mas Rewa já não mais funcionava como força
de coerência. E, na batalha seguinte de Kamba, a ausência das principais
hostes de Rewa veio a ser uma séria (senão fatal) debilidade dos adversários
de Thakombau.11 A correlação real de forças e o consequente curso dos
eventos – com efeitos ainda hoje visíveis na estrutura política de Fiji – tinha



girado em torno da pessoa do chefe sagrado. A sua repentina remoção
dissolveu o propósito e a articulação de seus exércitos.

Esta é realmente uma história de reis e batalhas, mas somente por ser
uma ordem cultural que, multiplicando a ação do rei pelo sistema da
sociedade, lhe confere um efeito histórico desproporcional. Recapitularei
brevemente certas tendências do caso fiji, com a conjectura de que sejam
paradigmas do modelo de história heroico. Primeiramente, a força geral das
circunstâncias, como a presença europeia, por exemplo, transforma o curso
específico da história de acordo com as determinações da alta política. A
infraestrutura é realizada enquanto forma histórica e enquanto evento, em
termos dos interesses dominantes e de acordo com sua conjuntura. Em
segundo lugar, essa história demonstra uma capacidade para mudanças
súbitas ou para ruptura. E, assim, o quantum estatístico dá um salto. Como
corolário, esse tipo estrutural de história produz grandes homens, até
mesmo gênios, pela transformação das ações inteligentes de indivíduos em
resultados decisivos para a sociedade – pensemos nos resultados da
conversão de Thakombau. Ou, de modo mais geral, naqueles lugares onde a
história se desdobra enquanto extensão social da pessoa heroica,
provavelmente se apresentará uma curiosa mistura de genialidade tática e
de irracionalidade prática. Se Thakombau pode servir como um exemplo
consistente da primeira (a genialidade tática), a queda de Rewa quando da
morte de seu chefe supremo, e quando estava à beira da vitória, é um
exemplo de irracionalidade que testa duramente o nosso próprio sentido
nativo de surrealismo sisudo. Chadwick (1926:340-41) encontrou episódios
análogos – a captura ou a morte do rei levando à “destruição da organização
do inimigo” e em seguida ao “fim das hostilidades” – como um aspecto
recorrente da idade heroica germânica, tanto enquanto poesia como
enquanto história. Os antropólogos também podem apresentar muitos
acontecimentos exóticos que têm a mesma forma estrutural, mesmo
incorrendo no perigo de ser apagada a distinção entre história e ritual.12

Pensemos a respeito de um famoso incidente dos anais zulu, onde o
exército triunfante de Dingiswayo, o predecessor de Shaka, se dispersa
repentinamente quando ele é raptado e, depois, assassinado: uma reversão
total das expectativas, que suscitou comentários pouco elogiosos de um
missionário-etnógrafo sobre “o desamparo inato dos povos Bantu, uma vez
desprovidos do seu líder” (Bryant, 1929:166). De fato, a confederação
Mtêtwa, organizada por Dingiswayo, esfacelou-se completamente com sua



morte, abrindo assim espaço para Shaka, líder da subordinada “tribo”
zulu.13 O resto, como dizem, é história, o que inclui as crises de proporções
cósmicas que acompanharam os atentados à vida de Shaka, e a morte de sua
mãe, o complemento feminino da soberania dual Nguni (cf. Heusch, 1982).
A nação zulu inteira submergiu em um paroxismo de matança interna,
buscando impedir, através desse imenso expurgo do mal, a conjunção entre
Céu e Terra que seria a sequência natural da queda do governante celeste.14

Associo, de forma proposital, a catástrofe cosmológica à debâcle militar,
baseando-me no fato de que as duas são iguais em princípio. A desordem
que se apossou do exército vitorioso, quando este se viu privado de seu
líder, é uma atualização na modalidade da história do mesmo caos ritual
estabelecido quando da morte do rei-divino, já bem conhecido na etnografia
como a volta à condição original de desordem cósmica. No Havaí, por
exemplo, onde a “antiestrutura” aparece não somente nas inversões
características de status – que estarão documentadas mais adiante (Cap. 4) –
mas também na remoção do herdeiro legítimo para longe dessas cenas de
poluição de tabu. O povo, privado, dessa forma, de qualquer liderança, dá
vazão à sua dor através de diversas formas de automutilação, e assim morre
junto com seu rei. Durante dez dias o mundo está desfeito, depois dos quais
há o retorno do sucessor real para restabelecer os tabus e redividir as terras,
ou seja, para assim recriar as diferenças constitutivas da ordem natural e
cultural.15 No entanto, falamos desses eventos enquanto “ritual”, separando-
os do colapso homólogo de exércitos ao qual damos o nome de “batalha”.
Através desses meios estamos simplesmente marcando as nossas distinções
entre o “faz de conta” e a “realidade”, preservando assim um sentido da
história enquanto reino da razão prática. Se fosse possível remover essa
crosta praxiológica de nossos olhos, veríamos que todos esses e outros
acontecimentos, que vão desde as contendas fratricidas do interregno na
África Oriental à reclusão do rei nos rituais polinésios, estão classificados
no mesmo sistema hierárquico. Mas não posso aqui fazer um ensaio do
texto inteiro de O ramo de ouro.

Será suficiente chamar a atenção para certos aspectos da soberania
enquanto princípio cósmico de ordem. E aqui me refiro às várias formas
sociais subjacentes à generalização da ação heroica, ou aquilo que
poderíamos chamar do efeito de “Um Único Índio Gigantesco”. As formas
que destaco – a segmentação heroica, a solidariedade hierárquica, a



sucessão de posição e a divisão do trabalho na consciência histórica – não
são universais às sociedades heroicas, mas provavelmente bastante típicas.

Estudiosos veteranos da estrutura social apreciarão as diferenças entre os
modelos heroicos· de formação de linhagem e os processos de
desenvolvimento do sistema clássico de linhagem segmentar. A linhagem
segmentar reproduz a si mesma de baixo para cima: através do incremento
natural de seus grupos mínimos e a fissão ao longo das linhas colaterais de
ancestralidade comum. Sociedades como a havaiana ou a zulu, no entanto,
– ou as chefias nguni ou polinésias em geral – apresentam também a
evolução inversa. As principais divisões de “linhagem”/territoriais se
desenvolvem do topo do sistema para baixo, como a extensão da fissão
doméstica das famílias dominantes. Podemos chamá-las de segmentação
heroica, iniciada pela dispersão centrífuga do “parentesco” real, o que
tipicamente antecipa a luta pela sucessão. O processo implica a
redistribuição dos povos subordinados (ou derrotados) entre a aristocracia
dominante. Os princípios de descendência são substituídos nos níveis mais
altos da ordem segmentar pelos privilégios da autoridade. Barnes (1951,
1967) fornece exemplos notáveis para os Nguni: o estabelecimento de
comunidades “quase agnáticas” em torno das diversas esposas reais e seus
respectivos filhos, cuja rivalidade pode resultar na criação de reinos
independentes. Organizados pelas relações de poder entre príncipes
contemporâneos, em vez de estarem ligados à ancestralidade, os principais
grupos políticos são constituídos, portanto, como as projeções sociais das
ambições heroicas.16

Abrindo parênteses para a especulação, será que toda a extraordinária
expansão dos estados nguni desde o século XVIII, incluindo os zulu, swazi
e ndabele, poderia representar o vestígio histórico desses processos
heroicos? O Estado origina-se provavelmente como o meio estrutural de um
projeto pessoal de glória.

Precisaríamos de uma noção de “solidariedade hierárquica” para juntar
aos tipos mecânicos e orgânicos de Durkheim. Nas sociedades heroicas, a
coesão de seus membros ou de seus subgrupos não se deve tanto à sua
similaridade (solidariedade mecânica) ou à sua complementaridade
(solidariedade orgânica) mas à sua submissão comum ao poder dominante.
O corolário dessa solidariedade hierárquica seria a desvalorização da
organização tribal do modo como a conhecemos, porque a coletividade
seria definida por sua adesão a um dado chefe ou rei, em vez de definir-se



por seus atributos culturais específicos – mesmo enquanto os laços de
parentesco ou a ligação com as terras ancestrais estivessem sendo
dispersados por tais processos como a segmentação heroica. Chadwick
comenta repetidamente sobre a ausência de interesse ou sentimento
“nacional” durante a idade heroica europeia. Ao contrário, o Estado era
aparentemente “visto como sendo pouco mais do que a propriedade do
indivíduo [governante]” (1926:336). Portanto, Benveniste faz a observação
de que, à parte a Europa Ocidental, não há termos para sociedade no
vocabulário clássico das instituições indo-europeias. Pelo contrário, este
conceito “é expresso de uma forma diferente. Em particular pode ser
reconhecido sob o nome de reino [royaume]: os limites da sociedade
coincidem com um certo poder, que é o poder do rei” (1969, 2:9). Visto
assim, esse potencial para déracinement que vimos na África, e que poderia
ser igualado pelas migrações e conquistas feitas pela Germânia, Mongólia
ou Polinésia, aparece como característica da idade heroica: a contrapartida
na historiedade de uma certa hierarquia.17

Para além da ambição e da glória pessoal, as batalhas reais que estão no
epicentro desses redemoinhos históricos devem também referir-se a certas
estruturas. Posso demonstrar isso em relação às lutas fratricidas entre
famílias da chefia em Fiji, e esta mesma explicação faria sentido para os
estados nguni, igualmente marcados pelas alianças poligínicas dos
governantes de mais alto status de clãs estratégicos ou de estados vizinhos.
Essas alianças formam o conjunto maior de relações políticas. Só que, no
caso, os filhos de um dado chefe supremo, enquanto representantes dos
respectivos povos de suas mães, condensam em suas pessoas todo o sistema
regional de interesses políticos. Uma correlação extensiva de forças sociais
é realizada através das, e como se fossem as, relações interpessoais das
unidades domésticas reais, em especial a rivalidade entre meios-irmãos
paternos – e essa correlação depende dos resultados dessas relações.
Inquieta, portanto, está a cabeça onde a coroa real descansa. O peso
estrutural que o parentesco real é forçado a suportar ajuda a explicar as
intrigas bizantinas, que têm como clímax cenas cruéis de fratricídio ou
parricídio, tantas vezes relatadas nos anais da história heroica. 18

E enquanto as gerações mortas, de uma forma estrutural, “pesam como
um pesadelo nos cérebros dos vivos”, esses conflitos podem ser
intermináveis. “Sim, 1852”, diz um homem de Tonga, “foi o ano… em que
lutei contra o rei Tā’ufa’āhau.” Porém, o etnógrafo comenta que a “pessoa



que na realidade lutou com o rei Tā’ufa’āhau foi o tetravô do informante”.
Todos já ouviram falar do “nós real”.a Aqui, enquanto expressão ainda mais
radical de sucessão de posição, temos o “eu heroico”. E é dessa forma que
o chefe de um subclã do Reino Luapula de Kazembe fala:

Nós viemos ao país de Mwanshya… eu matei um puku [antílope]…
Demos parte da carne a Mwanshya. Ele perguntou de onde tinha vindo o
sal, e respondemos. Então ele enviou algumas pessoas que me mataram.
Minha mãe se zangou e foi buscar remédio para mandar raios. Ela
destruiu a aldeia de Mwanshya… Lukoshi mandou que eu avançasse e
disse que ele ficaria e governaria o país de Mwanshya. Então fomos
embora… Lubunda ouviu falar da minha força. Ele veio nos ver e casou-
se com minha mãe. Eles se foram e eu permaneci (Cunnison, 1959:234;
cf. Cunnison, 1951, 1957).

Todos esses acontecimentos, incluindo a morte do narrador, ocorreram
antes de seu nascimento.19

Através do “eu heroico” – e seus diversos complementos, por exemplo, o
parentesco perpétuo – as principais relações da sociedade são ao mesmo
tempo projetadas historicamente e incorporadas correntemente nas pessoas
de autoridade. Ancestrais contemporâneos, essas figuras históricas são
estruturais pelo simples fato de sua existência, na medida em que as vidas
de outros são definidas pelas suas. Em termos do discurso europeu isto é
“poder”, mas então o “poder” é um valor de posição ou sistemático que
pode funcionar por influência assim como por coação. E mais ainda, a
estrutura encarnada nos poderes estabelecidos pode, portanto, provar-se
imune ao que outras pessoas façam na realidade. O que está em questão é a
relação histórica entre a ordem cultural e a prática empírica – que
demonstrarei mais uma vez com o exemplo de Fiji.

As lendas dinásticas contam que a linha dominante tem origem na união
entre um príncipe imigrante e um mulher nativa de alta posição.20 Os chefes
ficam daí por diante na posição de tomadores de mulheres em relação à
população local. Como veremos no Capítulo 3, o conceito fiji da divindade
do chefe é o corolário dessa relação fundadora, pois a famosa prerrogativa
do filho de irmã é a de se apropriar dos sacrifícios feitos ao deus da
linhagem de sua mãe. O chefe tem direito, portanto, às oferendas feitas aos



deuses nativos. Ele serve de substituto desses deuses neste mundo, torna-se
sua forma visível ou homem-deus (kalou tamata) (Hocart, 1915, 1936). Em
termos estruturais, não importa que certos casamentos atuais entre mulheres
nas posições mais baixas dos clãs de chefia com homens do povo possam ir
contra o status divino da linha dominante enquanto tomadora de mulheres.
O que as pessoas comuns fazem não é sistematicamente decisivo, se visto
em comparação com os efeitos sociais de mais alta ordem sedimentados
pelas relações aristocráticas. Os chefes supremos de Fiji continuam a fazer
história de modo diferencial através de casamentos políginos que
correspondem a sistemas de aliança intertribal. A estrutura não é a
estatística, não é a expressão nas instituições das frequências empíricas das
interações. Como diz o provérbio maori, “o grande homem não está
escondido entre muitos”.21

Escrevendo sobre a nova história, o professor Barraclough (1978:58) nos
conta que “todas as generalizações”, incluindo julgamentos históricos tais
como o do que seja “significante”, são “inerentemente quantitativas” – o
que provavelmente vale também para esta citação. Para a história heroica
então, a regra estatística eficiente seria algo parecido com um Princípio do
Ser Significativo: daquele que tem valor. Isto demonstra quantitativamente
que a “significância”, já de saída, é um valor qualitativo (cf. Thompson
1977:254-55).

O complemento de tais estatísticas é uma divisão política do trabalho no
interior da consciência histórica e cultural. O tempo da sociedade é
calculado pelas genealogias dinásticas, isto porque a história coletiva reside
nas tradições reais. É nos rituais de Estado e nos conselhos políticos da elite
que o esquema cultural está sujeito à manipulação e comentários por parte
de especialistas, tais como genealogistas e sacerdotes ligados aos interesses
dominantes. Os antropólogos encontram nas pequenas aldeias uma certa
indiferença em relação à Grande Tradição histórica, que também é
associada a uma tendência por parte do povo em oferecer respostas
pragmáticas improvisadas às questões relativas a “costumes” em lugar das
exegeses exóticas sobre o sentido das coisas que seus interlocutores foram
ensinados a considerar como “a cultura.” São esses os anais curtos e
simples dos pobres.

“É provável que não exista outro povo, com igual nível de inteligência”,
escreveu um dos primeiros comerciantes entre os zulus, “que tenha tão
pouco conhecimento de sua história quanto os cafres” (Fynn em Bird,



1888:104). A julgar pelo êxito de Bryant (1929) em coletar uma detalhada
tradição zulu, este comentário deve se referir à maior parte das pessoas
comuns. Europeus que, desde o início até mais recentemente, residiram com
povos austronésios igualmente inteligentes, tiveram experiências
semelhantes, pelo menos em certas regiões. O missionário Hunt, falando
dos nativos de Fiji, diz que “eles praticamente nada sabem sobre o seu
passado. Sua origem e história são para eles um completo mistério” (28 out.
1843). Malani de Lakemba foi considerado por Hocart como sendo bastante
tagarela, “mas pouco sabia, por ter sido criado entre as pessoas comuns e
não entre os nobres” (WI:22). De modo semelhante, temos uma nota recente
de Madagascar que relata: “A história não é igualmente distribuída, porque
tê-la é um sinal de poder e autoridade político-religiosa” (Feeley-Harnick,
1978:402; cf. Fox, 1971, sobre Roti).22 Os exemplos são múltiplos, mas o
melhor provavelmente continuaria sendo a análise de Cunnison das
distinções políticas na consciência histórica entre povos Luapula (1951; cf.
Cunnison, 1957, 1959).

O conhecido artigo de Pocock, “The Anthropology of Timereckoning”
(1964), faz da consciência histórica diferencial um aspecto da lógica formal
de hierarquia. “A coordenação maior”, escreve Pocock, ou nível mais alto
de sistema social, “subordina as menores”. É assim que a soberania dá uma
indicação geral de tempo para os diversos incidentes de tradição de
linhagem ou de lembrança pessoal que, tomados em si mesmos, seriam num
sentido estrito socialmente desprovidos de significado e temporalmente
seriam a mera duração. Assim, vemos, nas expressões exemplares de
abarcamento hierárquico, o havaiano de outrora que calculava sua própria
biografia em termos das atividades do rei: “Eu nasci quando Kamehameha
conquistou O’ahu”; “Eu já tinha idade para carregar pedras quando
Kamehameha construiu o lago de peixes em Kiholo”; e outras do mesmo
tipo.23 Suas próprias vidas são calcadas na do rei.

Ao rei! Deixemos nossas vidas, nossas almas,
 Nossas dívidas, nossas zelosas mulheres,

 Nossos filhos, e nossos pecados, atribua-os ao Rei!

(Shakespeare, Henrique V, IV, i)



No limite, o povo está à beira de uma “ausência de história”. No Havaí, a
redistribuição contínua de terras entre os chefes dominantes exclui a
possibilidade de qualquer formação de uma linhagem local, reduzindo desse
modo a memória genealógica da maioria das pessoas comuns às lembranças
pessoais. Tendo perdido o controle de sua própria reprodução, como Bonte
observa em relação a uma situação análoga entre os tuareg, falta à
população uma apreciação histórica das principais categorias culturais
(Bonte e Echard, 1976-270s.). Para eles a cultura é, na sua maior parte,
“vivida” – tanto na prática quanto no habitus. Suas vidas funcionam com
um domínio inconsciente do sistema, algo parecido com o domínio que a
pessoa comum tem das categorias gramaticais, junto com os conceitos
domésticos do que é bom e que lhes permite improvisar as atividades
cotidianas ao nível do pragmático. Esse domínio irrefletido da percepção e
do preceito é chamado por Bourdieu de habitus: “esquemas de pensamento
e expressão… [que] são a base da invenção não intencional da
improvisação regulada” (1977:79).

O código do povo não é, no entanto, tão “restrito”. É bem verdade que os
reis havaianos têm genealogias que remontam a 963 gerações associadas a
mitos cósmicos e a lendas reais e que, quando contadas, especialmente
durante uma discussão política, são manipulações expressas das categorias
culturais. Mesmo assim, as pessoas comuns têm, por sua vez, dezenas – se
não centenas – de parentes que são contemporâneos seus, sobre os quais
“falam estórias” interminavelmente – isto é, contam as novidades.
Novidade não é simplesmente qualquer notícia sobre qualquer um. É uma
determinação seletiva daquilo que seja significativo de acordo com os
cânones da vida cultural. Se “fulano, filho caçula de beltrano, se casou com
fulana – você sabe, aquela que é a filha adotiva preferida daquele pessoal de
Kealoha – e se mudaram para o interior para se tornarem fazendeiros”,
então uma série completa de distinções e relações entre a terra e o mar, a
agricultura e a pesca, o primogênito e o caçula, o nascimento e a adoção –
os mesmos tipos de distinções que têm valor para os mitos e ritos reais –
estão sendo engajadas na recitação daquilo que é cotidiano e mundano. As
fofocas, além disso, frequentemente contam acontecimentos encantados tão
fabulosos quanto aqueles presentes nos mitos. É algo do mito no dia a dia.24

A consciência cultural objetificada nos gêneros históricos entre a elite
aparece sob outra forma, nas atividades práticas e nos anais correntes da



população: a divisão de trabalhos culturais correspondendo, assim, ao
modelo heroico de produção histórica.

Não precisamos exagerar o contraste em relação a nós mesmos, isso
porque o interesse geral dos Estados burgueses é o interesse particular de
suas classes dominantes, conforme os ensinamentos de Marx. Porém, a
sociedade capitalista realmente tem um modo distintivo de aparência e,
portanto, uma consciência antropológica definida, também difundida nas
disposições teóricas da academia. A teoria nativa dos “Boojwas”b é de que
as consequências sociais são as expressões cumulativas das ações
individuais e, por esse motivo, são mais atrasadas do que o estado
prevalecente das vontades e opiniões do povo, conforme geradas,
especialmente a partir de seus sofrimentos materiais. A sociedade é
construída como a soma institucional de suas práticas individuais. O locus
clássico desse folclore é, claro, o mercado, onde o êxito relativo de agentes
autônomos individuais e, portanto, a ordem política da economia, é
mensurável pelas porções quantitativas obtidas respectivamente nos cofres
públicos às expensas de quem interessar possa. Apesar disso, esse processo
social é vivenciado por seus participantes como sendo a maximização de
suas satisfações pessoais. E, como essas tais satisfações – desde ouvir a
orquestra sinfônica de Chicago a ligar para nossa própria casa a cobrar do
exterior – requerem a redução de relações e condições sociais a seu menor
denominador comum, o do custo pecuniário, com o propósito da alocação
racional de nossos recursos limitados, a impressão que se tem é de que a
cultura é organizada pela economicidade metódica do povo. Essa impressão
é duplicada pelo processo político democrático, onde qualquer pessoa vale
por “um” (voto) e, assim, os poderes dominantes são representados como
sendo a “escolha popular”. As pressuposições prevalecentes, quantitativas,
populistas e materialistas das nossas ciências sociais não podem ser
acidentais – senão não há antropologia.

Por outro lado, as diversas ordens culturais estudadas pela antropologia
têm sua historicidade própria, mesmo as ordens de parentesco. O sistema de
parentesco Crow/Omaha ignora a passagem do tempo, transformando
eventos contingentes de matrimônio em relações perpétuas, congelando
linhagens inteiras nas posições familiais assumidas em uma aliança inicial.
Os sistemas elementares de casamento igualmente reproduziriam de modo
indefinido as relações dos grupos que se entrecasam. Já os sistemas
complexos são definidos de forma negativa, ou seja, por regras que proíbem



o casamento entre parentes próximos, introduzem a descontinuidade nas
alianças dos grupos e a sua reformulação a cada geração. Os ilongot agem
no sentido de que inventam suas próprias vidas sociais, como se cada
geração estivesse redescobrindo as Filipinas (Rosaldo, 1980). Mas, ao agir
assim, não estarão se referindo a um sistema de casamento complexo,
combinando a filiação optativa (cognática) que gera, além do mais, a longo
prazo o fechamento dos momentos de dispersão residencial e de
“parentela”? Pois para os ilongot, assim como para os americanos, a
estrutura é reproduzida enquanto travestida nos aforismas do habitus – “nós
seguimos nossos corações” – e através do domínio impensado dos seus
objetos de percepção. Trata-se não de uma ausência de estrutura, mas de sua
inscrição no habitus, em oposição à sua objetificação enquanto
mitopoética.25 Aqui temos uma distinção principal entre estruturas, que
transpassa outras às quais tinha feito alusão: entre aquelas que são
praticadas principalmente através do subconsciente individual e aquelas que
organizam a ação histórica de forma explícita, enquanto projeções das
relações míticas. Opto por um extenso exemplo dessas últimas, escolhido
pelo escândalo que provoca numa historiografia pronta.

Mitopráxis

Na “Introdução” que faz à Guerra peloponesa, Tucídides relata suas
intenções de eliminar todo e qualquer elemento do que fosse maravilhoso
de sua história, como modestamente explica: “O meu trabalho não é uma
obra escrita com o desígnio de agradar aos gostos de um público imediato,
mas foi feita para ter duração eterna.” E assim temos o início da
historiografia ocidental da Verdade sem Retoque, ou o triunfo do logos
sobre o mythos (cf. Vernant, 1979:196s.). Não deixa, portanto, de ser
curioso que Sir George Grey, no prefácio de seu livro Polynesian
Mythology, conte como foi levado a agrupar esse grande corpo de mitos
maori para que pudesse lutar em uma determinada guerra polinésia. Sir
George fora nomeado governador em meio à insurreição maori e logo
descobriu que não poderia lidar com certas questões críticas de guerra e paz
entre os chefes maori, a não ser que tivesse um sólido conhecimento da sua
poesia e mitologia:



Para o meu espanto… percebi que esses chefes, quer em seus discursos a
mim dirigidos, quer em suas cartas, citavam, como explicação de seus
pontos de vista e de suas intenções, fragmentos de poesias e de antigos
provérbios, ou faziam alusões ao antigo sistema mitológico; e, mesmo
estando claro que as partes mais importantes de suas comunicações
estavam incorporadas a essas formas figurativas, os intérpretes…
raramente (se é que vez alguma)… podiam traduzir os poemas ou
explicar as alusões… Obviamente, entretanto, não poderia, como
Governador do país, permitir que um tão espesso véu fosse fixado entre
mim e os velhos e influentes chefes, que eu tinha por obrigação ligar aos
interesses britânicos e à raça britânica… Sob tais circunstâncias só havia
uma coisa a ser feita: familiarizar-me com a antiga língua do país e
induzir seus sacerdotes a me comunicarem sua mitologia e estudar seus
provérbios (Grey, 1956 [1855]: sem página, prefácio).

A história documentada das guerras polinésias começa onde a história de
grandes marcos das guerras peloponesas parou. E se a antropologia herdou
uma bela coleção de mitos, graças aos problemas práticos das batalhas, é
somente porque os maori pensam o futuro como estando já às suas costas e
encontram no maravilhoso passado a medida das demandas feitas às suas
existências atuais (cf. Johansen, 1954).

Exemplificarei utilizando-me de uma carta composta no estilo de oratória
pública, em que um chefe envia uma ameaça de guerra para outro sob a
forma de uma canção de amor (Shortland, 1856:189-92). De acordo com a
autoridade pākehā (europeia) a quem devemos este exemplo, a ameaça está
contida no refrão “A mão que foi estendida e que voltou tapu se tornará noa
(isto é, livre de tapu, ‘profano’).” A mulher, assim, diz ao seu pretendente,
antes rejeitado, que se ele fizer uma nova tentativa terá maior sucesso –
presumivelmente, aquilo que era intocável (tapu) poderá ser tocado (noa).26

O chefe, portanto, está dizendo ao seu inimigo que, apesar dele (o inimigo)
ter voltado de seu último encontro ileso, se ousar retornar, receberá uma
calorosa recepção. Os maori entenderão a alusão, pois, desde o princípio da
humanidade, o sexo tem sido uma batalha na qual vencem as mulheres,
transformando a morte do homem (a desintumescência de seu pênis) em
vida das pessoas (a criança). Os maori dizem que “os genitais da mulher são
os matadores do homem”. Por trás disso também há o mito da origem da
morte, no qual o trapaceiro maui tenta obter em vão a imortalidade para os



humanos e é espremido até a morte na vagina da ancestral guardiã do
submundo (Best, 1976 [1924]:146s.; 1925:763-67, 944-48; Goldie, 1905;
Johansen, 1954:228s.; J. Smith, 1974-75).

É claro que os maori são argutos mitólogos, com capacidade de
selecionar do corpo flexível de tradições aquelas mais apropriadas à
satisfação de seus interesses correntes, assim como são concebidos. O que
distingue a mitopráxis maori de outras, não é a existência (ou a ausência)
desses interesses, mas exatamente que sejam concebidos dessa forma.
Johansen diz que os maori “encontram-se na história” (1954:163).27

Apesar de existirem exemplares de discursos míticos provenientes da
mesma rebelião que trouxe Sir George (à época, capitão) Grey à Nova
Zelândia, tenho problemas semelhantes aos dele ao tentar decodificá-los
corretamente.28 Portanto, talvez me seja permitido utilizar um discurso
semelhante, tirado da reconstituição feita por John White (1874) da vida
cotidiana ngapuhi, a tribo que instigou a rebelião em questão. O narrador é
Rou, um homem de certa posição na comunidade, mas não da mais alta, que
perdeu um filho na batalha e protesta, junto aos anciãos da tribo, para que
os inimigos tomados por vingança fossem enterrados e não consumidos, por
causa das relações de parentesco entre os grupos em guerra. Rou começa
por recitar a lenda de origem do clã, daí a sua descendência e caráter
comum aos anciãos. O que leva a um exame das relações entre o
microcosmo e o macrocosmo: “O homem é como o mundo… Ele tem uma
voz: o mundo tem o vento. O mundo tem o solo: o homem tem um coração”
etc. Rou admite, no entanto, os poderes que os chefes têm sobre o cosmo e
enuncia o princípio de generalização heroica: “O homem é como o vento.
Se o vento sopra em uma direção, tudo sopra na mesma direção. Se o chefe
for louvado por um homem todos o louvarão… Quando o vento sopra em
uma direção, todos os homens inclinam-se na direção indicada por vós…”
É nesse momento que ele expõe a sua discordância que se inicia com as
origens do mundo. Ele recita o mito dos filhos de Rangi (o Firmamento) –
incidentalmente esse é um dos mitos citados por Grey em Polynesian
Mythology. A história conta as origens do canibalismo entre os ancestrais
divinos, um canibalismo que é, ao mesmo tempo, a instauração e a
possibilidade de existência humana. Tū, ancestral e padroeiro do homem
como guerreiro, derrota seus irmãos mais velhos filhos de Rangi, e pais dos
pássaros, árvores, peixes, dos alimentos cultivados e selvagens. Derrotar é
render noa (sem tapu), e portanto, torná-lo próprio para consumo. Tū,



portanto, está habilitado a comer os filhos de seus irmãos, e este poder ele
transfere para a humanidade. “Se os deuses, então, comem-se uns aos
outros”, Rou argumenta, “e eles eram irmãos… eu lhes pergunto por que
não me foi permitido comer aqueles que mataram meu filho?” Rou
prossegue, duplicando essa argumentação mítica com outra sobre as origens
da bruxaria, que explica como o mal penetrou no coração dos homens, o
que inclui seu projeto próprio de vingança canibal. Assegurando aos chefes
que não irá contra os seus desejos, termina, no entanto, por citar dois
provérbios que significam que, sozinho e no tempo certo, obterá sua
satisfação “Vocês conhecem o provérbio que diz: ‘A ira dos parentes é um
fogo de feroz ardor’ [ou seja, sua própria raiva pela morte de seu filho] e
um outro que fala, ‘a mão sozinha consegue alimento de sobra para o seu
corpo’” (White, 1874: 185-93).

O passado maori é um vasto esquema de possibilidades de vida, que vão
desde os mitos antigos até a memória recente através de uma série de
épocas paralelas na estrutura, e análogas nos eventos, enquanto
sucessivamente vão mudando de conteúdo, do abstrato e do universal ao
concreto individual, do divino ao humano e assim até o grupo ancestral, da
separação entre Céu e Terra à delimitação dos territórios dos clãs.29 O tipo
de transformação encontrada por Dumézil (1968) entre o mito sagrado e a
lenda histórica, operante entre os diversos ramos da raça indo-europeia,
aparece dentro da tradição maori como uma sucessão de estágios conexos,
com a adicional consideração de que o movimento do cósmico ao
“histórico” é consumado pela expressão máxima dessa mesma estrutura,
como na vida real. Nos mitos cósmicos estão as possibilidades genéricas.
Nascimento, morte, doença, sexo, vingança e canibalismo: as experiências
elementares são constituídas pelos feitos dos deuses/ancestrais primordiais.
Mas cada “tribo” (iwi) tem uma humanidade que é específica a ela própria,
fruto dos atributos de seus ancestrais particulares e da saga de sua migração
desde Hawaiki, lar espiritual dos maori (cf. os exemplos dados por
Simmons, 1976). A ordem da estrutura social é então estabelecida pela
progressão através da Nova Zelândia, paisagem dos ancestrais tribais e dos
clãs, que deixam seus respectivos traços no conjunto local de pontos
geográficos, que foram nomeados a partir de suas façanhas e também no
conjunto particular de pessoas, humanas e “naturais”, descendentes das suas
múltiplas uniões com as mulheres nativas do “povo da terra” (tangata
whenua)… Nessa estrutura social está a forma humanizada da ordem



cósmica, cujo protótipo é a busca primordial do ancestral divino Tāne –
Tāne, o fertilizador – para o uha, o elemento feminino: essa busca através
de uma série de experimentações sexuais exóticas deu origem a vários tipos
de pássaros, árvores, águas e pedras e, eventualmente, à humanidade pelo
acasalamento do deus com uma mulher fabricada do mons veneris da Mãe
Terra (Papa). Assim como fez Tāne na escala dos elementos, também o
fizeram os ancestrais tribais na Nova Zelândia. Desse modo, as principais
relações culturais passam através de uma série de formas progressivamente
distintas e delimitadas, correspondentes à passagem, na esfera social ou
nível segmentar, dos mitos primordiais às lendas tribais e clânicas e dessas
às histórias familiares, até – do modo como são levados adiante por
referências ancestrais de ditos proverbiais, nomes próprios ou o pronome
“eu” – tornarem-se a ordem da atual existência. A forma final do mito
cósmico é acontecimento corrente.

“A vida que os ancestrais levaram adiante na história é a mesma que está
ativa nos vivos” (Johansen, 1954:163). Johansen introduz assim um
contraste maori ao senso histórico ocidental, análogo à hábil crítica feita por
Furet à histoire événementielle enquanto cliente necessária de ideologias
finalistas, não havendo outro modo de tornar os acontecimentos inteligíveis
quando são concebidos como irrupções do “único e do novo na
concatenação do tempo” (1972:54). Para os maori, esses eventos estão
longe de serem únicos ou novos; ao contrário, são imediatamente
percebidos dentro da ordem recebida da estrutura como sendo idênticos aos
originais. Desse modo, onde o pensamento ocidental se esforça para
compreender a história de eventos contingentes que cria para si mesma por
invocar forças ou estruturas subjacentes, tais como as de produção ou da
mentalité, o mundo maori desdobra-se enquanto eterno retorno ou
manifestação recorrente da mesma experiência (cf. Eliade, 1954). Esse
colapso do tempo e do acontecimento é mediado para os maori por um
terceiro termo: tikanga, a ação peculiar de seres e coisas que vem de suas
naturezas específicas. Se o presente reproduz o passado, é porque os
habitantes desse mundo são instâncias dos mesmos seres que os
precederam. Essa relação da classe ao indivíduo é a própria noção da
descendência, isto é, da relação de ancestral a descendente, e como já se
sabe o universo inteiro é para os maori uma parentela compreensiva de
ancestralidade comum. Sendo esse o caso ontológico, devemos ter cuidado,
como Johansen nos avisa, ao imputar aos maori nossas ideias próprias sobre



evento e experiência: “Nós achamos perfeitamente óbvio que uma vez
ocorrido um evento ele jamais retornará, porém, isso é exatamente o que
acontece” (1954:161). Assim, são justamente as experiências do passado a
maneira pela qual o presente é vivido:

Era fonte de pura e inadulterada alegria para os maori de antanho poder
dizer a um inimigo “Eu comi seu pai” ou “seu ancestral”, embora isso
possa ter ocorrido dez gerações antes de seu tempo… (Best, 1902-3:71;
grifo nosso).

Para os maori a ontogenia “recapitula” a cosmogonia. O ato sexual
humano recria a união original do Firmamento (Rangi) masculino com a
Terra (Papa) feminina. Os encantamentos usados durante os ritos de
concepção, particularmente, são aqueles que possibilitaram ao primeiro pai
Tāne produzir prole humana com a mulher-formada-da-terra (Hine-ahu-
one), fabricada a partir de Papa. A fisiologia do nascimento vem a ser a
saga da criação (cf. Goldie, 1905; Best, 1929). O útero é o pō. Pō, nos
mitos, é a longa noite da autogeração do mundo, resultando finalmente no
ao, o “dia” ou o mundo de humanos e deuses (ao marama). Um sinônimo
de placenta é whenua, que é também a “terra” ou o “mundo”, portanto, uma
referência à mãe primordial. O umbigo ligando esta terra à criança, produto
da semente masculina divina, é chamado de iho, um termo que também
denota o coração e a força de uma árvore (H.W. Williams, 1975:75). Temos
aqui mais uma vez Tāne, o pai e o corpo das árvores, que assume nos mitos
justamente essa posição entre a Terra e os sagrados Céus. “Autoexaltador”,
“causador da degeneração”, irmão mais jovem dos deuses, Tāne se ergueu
de cabeça na Mãe Terra e, em um ato semelhante ao parricídio, afastou o
Pai Céu para longe do seu abraço. E então escorando o Céu com quatro
mastros, Tāne juntamente com seus cúmplices divinos – que incluem o
guerreiro Tū que praticou o sacrifício humano necessário – possibilitaram a
seus filhos humanos apossarem-se da Terra (cf. Grey, 1956 [1855]; Best,
1976 [1924]; J. Smith, 1974-75; S. Percy Smith, 1913-15; e também
Capítulo 4 adiante). Ou outra vez, em época posterior, o homem “desce”
(heke, “migra”) cruzando as águas vindo da pátria espiritual Hawaiki para a
Nova Zelândia, por meio de uma canoa feita de uma árvore, mais um dos



corpos de Tāne. Criação, migração e parturição são outras tantas versões da
mesma história. Assim vemos o pai cantar para seu filho recém-nascido:

Foi ele [Tāne] quem colocou os mastros do firmamento sobre nós. Então
nasceste para o mundo de luz (Johansen, 1954:161).

E é assim que voltamos diretamente à história, na verdade, aquela mesma
insurreição que trouxe Sir George Grey à Nova Zelândia e que (para fechar
o círculo) nos deu os textos canônicos dessa mitologia. A revolta de 1844-
46 foi por causa de um mastro, que também tinha a ver com a posse da
Terra: um mastro de bandeira com as cores britânicas voando ao vento
sobre Kororareka, na baía de Islands, que foi por muito tempo o
assentamento europeu mais populoso. Não estou falando de forma
(meramente) figurativa. Em quatro ocasiões diferentes, entre julho de 1844
e março de 1845, Hone Heke, o “rebelde maori”, e seus guerreiros da tribo
Ngapuhi cortaram o mastro da bandeira. E a persistência de Heke em
derrubá-lo só poderia ser igualada pela insistência britânica em reerguê-lo.
Em seguida ao último assalto ao mastro, tropas britânicas, auxiliadas por
certos maori “legalistas”, tiveram três grandes embates com Heke e seus
aliados – e nos dois primeiros os colonizadores foram realmente batidos.
Mas, durante todo esse tempo, o mastro permaneceu como a putake o te
riri, a “causa fundamental da guerra”, também no sentido de ser o objetivo
estratégico. 30

“Ele compete apenas por um único objetivo”, lê-se em um artigo de
jornal da época, “a não elevação do mastro” (Carleton, 1874, 2: apêndice,
vi). Heke não concordava com o interesse por pilhagem que parecia motivar
outros. “‘Vamos lutar’, ele disse ao seu aliado Kawiti, ‘apenas pelo
mastro’” (Ibid., x liv). No quarto assalto, em 11 de março de 1845, para que
Heke pudesse subir o morro e tomar o mastro, Kawiti e seus guerreiros
foram deslocados para atacarem o assentamento europeu em Kororareka,
como tática para desviar as atenções. Uma vez cumprida esta missão, Heke
e seus homens sentaram-se nas encostas para observar os distúrbios lá
embaixo na cidade. Em maio de 1845, Heke discutia com o reverendo
Burrows os termos possíveis para paz com o governador: “‘Uma condição’,
diz ele, ‘tem de ser que ele [o governador] não erga outro mastro’”
(Burrows, 1886:30).



Os ingleses, de sua parte, embora não dessem a mesma importância ao
mastro, sabiam muito bem apreciar o seu valor “simbólico” e dar a resposta
apropriada aos maori – a de pânico generalizado. Quase toda vez que o
mastro era derrubado, eram enviados novos pedidos de reforços à Austrália:
para mostrar aos maori, como um dos despachos proclamava, que os
bretões estavam prontos a proteger suas mulheres dos insultos e a sua
bandeira, da “desonra”. Mas quando os maori fizeram o primeiro ataque a
Kororareka, os britânicos, depois de inicialmente afastá-los, abandonaram
precipitadamente a cidade, para a total “mistificação” dos maori, que
“nunca a quiseram, nem tampouco lutaram por ela”, e, em seu “espanto”,
até mesmo hesitaram momentaneamente antes de pilhá-la (Carleton, 1874,
2:93). Em relação ao mastro da bandeira, os colonos sempre demonstraram
maior determinação. O governo considerava “mostrar as cores” uma
necessidade imperativa e providenciou ainda mais proteção para a bandeira.
Quando do quarto assalto, cercaram-na com uma paliçada e a proteção de
um fortim.

Pode ter havido alguns mal-entendidos aqui, pois os maori aparentemente
se interessavam muito mais pelo mastro do que pela bandeira. Após ter
derrubado o mastro durante o terceiro ataque, Heke estava satisfeito em
deixar a bandeira nas mãos de certos maori “simpatizantes” que tinham a
função de guardá-la para os ingleses. Porém, deve ter sido o fortim que, em
última instância, confirmou a interpretação dos rebeldes, pois agora a
construção estava claramente semelhante a um tūāhu maori: um altar
cercado dentro do qual erguiam-se um ou mais mastros; era assim que eram
constituídos os recintos sagrados dos maori e esses substanciavam suas
antigas reivindicações às terras tribais.

Os ingleses concordariam essencialmente com o ponto de vista maori.
Em setembro de 1845, o governador enviou uma carta a Heke com os
termos britânicos para a paz, que eram basicamente dois: primeiro, que o
tratado de Waitangi, no qual a “soberania” era cedida à Rainha, fosse
respeitado; e, segundo, “as cores britânicas são sagradas” (Buick,
1926:207). De fato, quando 470 soldados da tropa britânica chegaram por
mar a Kororareka para restabelecer “a soberania da Rainha”, o seu primeiro
ato foi elevar a bandeira inglesa na praia.

Assim como fizeram os ancestrais dos povos tūhoe e ngatiawa, quando
primeiro chegaram à baía de Plenty, “a primeira tarefa séria dos imigrantes
foi a construção e a santificação de um tūāhu, ou local sagrado” (Best,



1925:724). Best descreve esse recinto sagrado, também chamado de pouahu
ou “monte do poste”, como sendo um montículo onde se cravava uma
árvore ou um poste. Essa instalação é mimética da frutificação da Mãe
Terra pelo deus Tāne, de onde a humanidade surgiu, ou da separação
primordial entre Céu e Terra realizada por Tāne, que era, é claro, uma
árvore. No tūāhu dos tūhoe foi colocado um emblema físico (mauri),
representando o prestígio e a estabilidade do grupo tribal. Descrições
provenientes de outras áreas têm como poste central do santuário uma ponta
de canoa velha (é Tāne, mais uma vez) e o emblema guardado dentro do ou
próximo ao poste era o deus do povo, que era igualmente guardado em sua
canoa (waka) ou recipiente especial (Skinner, 1911:76; Hiroa, 1977:480-
81). Dada esta associação entre o tūāhu e a reivindicação ancestral às terras,
é possível compreender por que Hone Heke sempre afirmou que o mastro
da bandeira britânica significava sua posse da terra. Se não era esta a razão,
por que tanta insistência em reerguê-lo? Por outro lado, as crônicas da
época são virtualmente unânimes em dizer que Heke fora instigado por
agitadores externos, especialmente pelo cônsul americano local. O
reverendo Burrows (1886:6) é o único a escrever que a bandeira, voando ao
vento, tinha sido mostrada a Heke como sendo “um tohu”, um “sinal” de
que o “seu país não mais lhe pertencia”. Senão teríamos que acreditar que
Heke e outros chefes foram convencidos por alguns homens brancos com
certos interesses a acabar com o domínio inglês, apenas derrubando um
mastro de bandeira. Podemos, no entanto, julgar qual foi a interpretação
dada por Heke da sua própria discussão do assunto:

Eu disse: “Qual o significado que tem um mastro de bandeira?” Os
brancos falaram: “O mana da Rainha está na bandeira, há três tribos [iwi]
nela.” Eu disse: “Deus fez essa terra para nós e para nossos filhos.”
(Carleton, 1874, 2; apêndice C: xlvii-xlvii).

As três tribos provavelmente são os ingleses, escoceses e irlandeses.31

Seja como for, os maori já tinham manifestado essa interpretação a respeito
de outros mastros, uma vez que um navio de guerra e dois navios mercantes
franceses tinham ancorado na baía de Islands e lá levantaram duas
bandeirolas para fazer uma prospecção ao redor do porto. Os maori locais
logo atacaram as bandeiras dos “Oui-Ouis” – era conhecida desse modo a



tribo francesa – porque haviam chegado à conclusão imediata de que
“estavam tomando posse de seu país” (Carleton, 1874 2:29).32

Há certos rituais tradicionais maori, praticados dentro ou fora desses
recintos sagrados, que envolvem a utilização de mastros encravados em
pequenos montes. Esses rituais são análogos às manipulações feitas por
Heke com o mastro da bandeira no alto da colina, acima de Kororareka. Um
mastro feminino e da morte (toko mate), chamado de “Grande Monte (ou
Mons Veneris) de Papa (Terra)”, é derrubado, deixando ereto em seu lugar
um “tūāhu dos Céus” ou mastro masculino da vida (toko ora); tudo é feito
com os necessários encantamentos que significam a expulsão de efeitos
indesejáveis (cf. Best, 1925: 1072-74).33 Porém, no mito de Manaia, da
forma como está em Polynesian Mythology, Sir George Grey pode ter
encontrado a interpretação mais exata desse fetiche de mastro de Hone
Heke. Trata-se de um tema maori comum, o de contendas por terras entre
levas sucessivas de imigrantes vindos de Hawaiki. As pessoas chegadas a
terra em uma segunda canoa conseguem provar, através de ardil, que o
tūāhu local lhes pertence, ou que o deles é mais antigo. “Então eles olharam
para os mastros do tūāhu; os mastros do tūāhu dos Arawa eram crus (isto é,
de madeira ainda verde); aqueles dos Tainui foram cozidos pelo fogo para
apressar a sua secagem” (H.W. Williams, 1975:444). Aqueles que haviam
chegado antes, diante de tal argumento, nada puderam fazer e foram
obrigados a deixar as suas terras e ir para outro lugar.34

A força mitoprática do argumento é de que o recinto sagrado, enquanto
recriação em nível da comunidade da separação original entre o Céu e a
Terra, feita por Tāne, recria o ato que permitiu à humanidade herdar a Terra.
Esta separação do Céu (Rangi) e a Terra (Papa), ou das trevas (pō) e da luz
(ao) é, como afirma Johansen, “a própria substância da criação, aquilo que
torna o mundo habitável para um maori” (1958:85). A cerca ou as estacas
das quinas do tūāhu são os toko, termo usado no mito para designar os
mastros que escoram o Pai Céu e que têm o significado, enquanto verbo, de
“apoiar”, “empurrar para longe” e “divorciar”. Toko também pode ser usado
para designar o mastro ou mastros centrais; alternativamente o termo pode
ser pou que, enquanto verbo, tem o significado de “fixar”, “deixar imóvel”
(H.W. Williams 1975:279, 434; Tregear, 1969:528-529). Segue-se daí que o
estabelecimento do tūāhu ou casa do tapu do deus corresponde, no plano
terrestre, à separação do Céu e Terra – e, assim, deixa a maior parte do
plano livre para ocupação humana. Dessa forma, diz-se que “o chefe de



qualquer família que descobrisse e tomasse posse de terras desabitadas” –
sendo o tūāhu o sinal dessa posse – “obtém o que era chamado de mana
dessa terra” (Shortland, 1882:89).35

A guerra de Hone Heke era antiga antes mesmo de começar. Ele tentou,
uma vez, explicar ao governador que a sua própria rebeldia “não era uma
coisa nova”, mas sim herdada de seus ancestrais; um eminente maori, seu
adversário, confirmou, de fato, que isso já vinha ocorrendo há cinco
gerações (Buick, 1926:42, 198). Essa guerra, no entanto, tinha como
precedente imediato a carreira de um famoso chefe ngapuhi da geração
anterior, Hongi Hika, cujas conquistas, alianças e até mesmo sua própria
pessoa, Hone Heke tentava assumir. A carreira de Heke seguia o modelo
tradicional de usurpação ou, ao menos, de mobilidade ascendente, de um
chefe guerreiro de comprovado mana, incluindo aí até mesmo o seu
casamento com a filha de Hongi Hika. Esse respeito pelo precedente
estendia-se às escolhas táticas de locais de batalha, feitas, por exemplo, com
um olho nas associações históricas com Hongi. Nesse caso, as alianças e as
inimizades tribais eram engajadas respectivamente nas forças rebeldes ou
nas pró-britânicas, sendo muitas dessas relações do século XIX resíduos
recentes de memórias antigas de vinganças.36

Um chefe ngapuhi, que lutou do lado inglês, deixou um relato encantado
da guerra, repleto das estruturas mitopoéticas profundas da política maori,
assim como os fabulosos contos de batalha que Tucídides nos ensinou a
ignorar (Anônimo de Ngapuhi em Maning, 1906: 220-232; White, 1855:
144-46, 175-76). Essa ignorância era justamente um dos problemas dos
britânicos de acordo com esse relato: eles eram lutadores esplêndidos, mas
nada sabiam de presságios. Em todo caso, poderíamos ter uma pista da
historiografia ocidental dada e transformar em virtudes os limites do tempo
e da teoria, resolvendo toda essa mitopráxis à luz das utilidades básicas da
conjuntura econômica. A atividade mística deve realmente ter sido prática –
ou será que a atividade prática era realmente mística?

Entre 1840, quando os britânicos tomaram o controle da Nova Zelândia,
e 1844, a região norte do país sofreu um sério declínio no comércio com a
Europa, privando os maori dos bens ocidentais aos quais se tinham
acostumado. Este declínio deve-se em parte à redução da população pākehā
que se havia mudado para a nova capital em Auckland; e, em parte, às
tarifas portuárias impostas pelo novo governo colonial. Contudo, uma
simples explicação econômica da insurreição de 1844 seria problemática,



porque muitos dos maori legalistas sofriam (se é que essa é a palavra certa)
tanto quanto os rebeldes de Hone Heke. Os legalistas eram liderados por
homens de linhagem aristocrática, opostos em seus princípios às pretensões
de Heke. Mas, mesmo não podendo diretamente determinar a estrutura da
conjuntura a partir dos interesses materiais, os ataques de Heke ao mastro
parecem ser logicamente apropriados à crise econômica. Ou, ao menos, a
resposta dos maori à situação colonial era tão mitológica quanto a
pragmática da presença europeia era metafísica. Para os maori, a crise
material era um sinal revelador de algo ainda mais intangível e enigmático:
daquilo que havia ocorrido em 1840 quando os chefes, concordando com o
tratado de Waitangi, renunciaram ao que os ingleses chamavam, com
prazer, de “a soberania”.37

Nós todos procuramos saber por que o Governador estava tão ansioso
para que fizéssemos essas marcas. Alguns de nós pensamos que o
Governador queria nos enfeitiçar, mas nossos amigos pākehā riram disso
e nos disseram que a gente da Europa não sabia enfeitiçar as pessoas.
Alguns nos diziam uma coisa, outros diziam outra. … Não sabíamos o
que pensar, mas estávamos todos ansiosos para que [o Governador]
viesse logo; pois todos temíamos que seus cobertores, tabaco e outras
coisas já teriam terminado antes dele chegar à nossa parte do país e que
não teria mais nada para nos pagar por termos deixado nossas marcas no
seu papel… e quando encontramos com o Governador, aquele que falava
maori [isto é, o intérprete] disse que se puséssemos nossos nomes, ou
mesmo que apenas fizéssemos uma marca naquele papel, o Governador
então nos protegeria e impediria que fôssemos roubados das nossas terras
cultivadas e de nossas terras madeireiras e de tudo o mais que nos
pertencia… O que falava maori, então, continuou e nos contou certas
coisas; o sentido daquilo que falou estava tão bem-guardado que nunca o
descobrimos. Uma coisa entendemos bem, no entanto, porque ele disse
claramente que se escrevêssemos no papel do Governador, uma das
consequências seria que um grande número de pakeha viria fazer
comércio conosco, que teríamos uma abundância de bens valiosos…
Ficamos muito alegres ao ouvir isso (Anônimo de Ngapuhi, em Maning,
1906: 223-25).



Em termos de total e completa mistificação, os curiosos hieróglifos dos
chefes apostos ao Tratado de Waitangi só poderiam ser igualados pelas
várias cláusulas contidas no seu texto. O governo de Sua Majestade tinha
sido levado a intervir por causa do projeto de aquisição de terras da New
Zealand Company. No início, o governo pretendia antecipar-se à companhia
e proteger as terras maori ainda restantes. (Também existia a ameaça
potencial dos franceses, que estavam em processo de anexação do Taiti.)
Daí o tratado ser instado com tanta urgência aos chefes (juntamente com os
presentes habituais) como sendo uma boa coisa econômica, como sendo a
segurança de um futuro próspero. Por outro lado, a combinação oferecida,
de cessão da soberania e de manutenção da posse das terras, seria
totalmente ininteligível a um maori. “O que falava maori, então, continuou
e nos contou certas coisas; o sentido daquilo que falou estava tão bem-
guardado que nunca o descobrimos.” Logo antes de os chefes ngapuhi
assinarem em Waitangi, o reverendo Colenso interveio respeitosamente
para perguntar ao Governador (Hobson ) se ele pensava que os maori
realmente compreendiam os termos do tratado. “‘Eu tenho falado com
alguns chefes a respeito dele’”, disse Colenso, “‘e eles não têm a menor
ideia quanto ao teor do tratado’” (Buick, 1936:155)38

O texto em maori já era suficiente para guardar seus próprios segredos.
No artigo 1º, a “soberania” que os chefes concordaram em ceder foi
interpretada como a forma subjuntiva (ou concreta) da palavra-empréstimo
inglesa para “governar”, “governador”, kawanatanga, coisa da qual os
maori até aquele momento tinham tido pouca ou nenhuma experiência.
Porém, no artigo 2º, eram dadas garantias solenes de rangatiranga, a
“chefia” ou se quisermos a “soberania” – “de suas terras, de seus
assentamentos e de todas as suas propriedades” (Buick, 1936:360-62).39 E
enquanto missionários ingleses, especialmente Henry Wiliams,
contentavam-se em pensar que tinham explicado satisfatoriamente os
termos do tratado em diversas ocasiões, foram justamente as mentiras a esse
respeito que Hone Heke pôs em questão quando vieram reclamar com ele
sobre os incidentes com o mastro. “Heke não deixou passar essa
oportunidade sem fazer alusão ao Tratado de Waitangi, e de como fora
enganado pelo Arquidiácono [Williams] e por outros, induzindo tantos
chefes a assiná-lo, quando eles [Williams et al.] sabiam que os maori
estavam assinando a entrega de suas terras etc.” (Burrows, 1886:9; cf.). O
problema era a distinção entre supremacia política e ocupação de ou



“direito” à terra não ser uma distinção pertinente para os maori. Enquanto
um chefe e seu povo mantivessem residência em suas terras ancestrais e
tivessem vontade de defendê-las, nenhum outro chefe poderia lá governar.
Para além de quaisquer ideais ocidentais de soberania ou de propriedade, a
terra é “o corpo inorgânico de identidade clânica” (adotando a frase de
Marx). É o mana objetivado do grupo de parentesco. Os conceitos
ocidentais e maori são incomensuráveis nesse ponto. E, mais ainda, Firth
devia estar certo quando disse que “o conceito de mana quando ligado à
terra é… muito próximo da ideia de soberania” (1959:392; cf. White,
1855:190-91). Quando Heke concluiu que o Tratado de Waitangi estaria
propondo um novo arranjo sagrado de propriedade, concluiu que
significaria para os maori a perda de mana – como ocorreria no caso de
conquista, expropriação e escravização. Os britânicos estariam construindo
seu próprio tūāhu.

Nesse sentido as privações econômicas que se seguiram ao Tratado eram
meramente sintomáticas de uma questão maior: qual o significado da
presença inglesa; ou qual o destino dos maori. Os maori diziam que o
governo alegava ser um pai, mas apenas tinha mostrado “soldados,
casernas, oficiais de polícia e cadeias” (Sinclair, 1972:31). O debate sobre o
que tinha significado o tratado continuou entre os chefes maori, e foram
improvisadas várias explicações metafísicas. A mais conhecida foi a de um
certo Nopera Panakareau, onde se lia, “A sombra da terra vai para a Rainha
Vitória, mas a substância ainda é nossa.” Isso ele disse em maio de 1840,
mas em janeiro do ano seguinte, Nopera havia invertido os termos: “A
substância da terra é dos europeus, apenas a sombra é a porção que nos
cabe” (citado em Wards, 1968: prefácio). Seja lá qual fosse o significado do
Tratado, o Anônimo de Ngapuhi diz, “ao menos uma coisa era verdade,
tínhamos menos tabaco, menos cobertores e outros bens europeus do que
antes, e vimos que o primeiro Governador não tinha falado a verdade, pois
ele nos havia dito que teríamos muito mais” (Maning, 1906:230-31). Os
navios baleeiros e mercantes já não vinham mais e os pākehā deixavam os
distritos do norte do país. O governo havia agido de maneira misteriosa e
enganadora. Ou foram esses efeitos adversos que conscientizaram os maori
de que o que estava realmente em jogo era o mana. As atividades de Heke
em torno do mastro foram nesse sentido uma desmistificação. Eram uma
lembrança de que o mesmo já havia acontecido antes, quando da primeira
chegada dos chefes à Nova Zelândia vindos de Hawaiki, e a construção dos



recintos sagrados (tūāhu) nessa terra, tomando o controle do país das mãos
do “povo da terra” (tangata whenua).

Assim vemos um mito ser decodificado por outro (exatamente como foi
dito por Lévi-Strauss), pois o Tratado de Waitangi era um mito, mesmo em
termos europeus. Em um dos mais acadêmicos relatos sobre a rebelião de
Heke – embora tenha sido escrito do ponto de vista pākehā – Ian Wards é
levado a admitir que “o Tratado foi um estratagema para cegar e distrair
selvagens ignorantes”, o que já havia sido dito por seus críticos
contemporâneos. Sem fazer qualquer gasto desnecessário, a coroa “rápida e
silenciosamente” apossou-se da Nova Zelândia. E se o Tratado garantia de
modo ostensivo o bem-estar dos maori, não representou uma decepção
absoluta, já que era muito difícil conciliar este propósito com a colonização
em massa levada a cabo pelos súditos brancos de Sua Majestade, ele foi,
por esse motivo, pelo menos contraditório, já que o governo não possuía
meios de assegurar os interesses dos maori, e logo abandonaria qualquer
pretensão a tal. Ainda por cima, o Colonial Officec sabia muito bem que a
diferença entre soberania e propriedade não seria compreensível para os
maori, estando isso claramente escrito em todos os rascunhos preliminares
das instruções para negociação do Tratado entregues ao capitão Hobson.
Todos os rascunhos indicavam que “não se acreditava que os maori
entendessem a distinção entre soberania e direitos de propriedade” (Wards,
1968:28). Entretanto, nada a esse respeito foi encontrado nas instruções
definitivas, “claramente porque não seria muito político admitir tal coisa
publicamente” (Ibid., p.29). O Tratado fora negociado com má-fé.

Em outras palavras, as irrealidades essenciais bem como as
impraticabilidades da situação foram estabelecidas pelos ingleses. Heke, ao
atacar o mastro, mostrou-se capaz de penetrar, tornar-se consciente de e
objetivar os significados que os pākehā estavam dispostos a manter ocultos
até de si mesmos. Se a sua resposta nos parece fora de propósito ou
“simbólica”, não devemos esquecer que a questão decisiva, como Wards
também admite, era igualmente abstrata: Heke “sofria as dores inevitáveis
de alguém que vê, ou sente, o eclipse de seu modo de vida por um outro”
(Ibid., p.145).40

Uma antropologia estrutural histórica



Em um comentário frequentemente citado de A busca de um método; Sartre
pergunta: “Teremos meios hoje de constituir uma antropologia estrutural
histórica?” O que procuro sugerir aqui é que sim, le jour est arrivé. A
prática, obviamente, já foi além das diferenças teóricas que supostamente
separam a antropologia e a história. Os antropólogos elevam-se da estrutura
abstrata para a explicação do evento concreto. Historiadores desvalorizam o
evento único em favor das recorrentes estruturas subjacentes. E também
paradoxalmente, os antropólogos têm sido tão diacrônicos em pontos de
vista quanto os historiadores têm sido sincrônicos. Nem esta questão, nem
tampouco este ensaio, tratam meramente do valor da colaboração. O
problema agora pertinente é o de explodir o conceito de história pela
experiência antropológica da cultura. A história, até há pouco tempo
obscura, de ilhas remotas, merece o seu lugar ao lado da autocontemplação
do passado europeu – ou da história das civilizações – por contribuições
próprias e notáveis a uma compreensão histórica. Assim, multiplicamos
nossos conceitos de história pelas diversidades de estruturas e assim, de
repente, há um mundo de coisas novas a serem consideradas.

 
a Na Inglaterra o monarca utiliza o pronome nós como primeira pessoa do singular pois, quando fala,
são ele e Deus quem estão falando por sua boca. (N.T.)

b O autor brinca com a pronúncia inglesa de “bourgeois”. (N.T.)

c Ministério encarregado de assuntos das colônias britânicas. (N.T.)



3. O rei-estrangeiro; ou Dumézil entre os fiji

COMEÇO ESTE CAPÍTULO com certos incidentes históricos e rituais que se forem
tomados em conjunto resultarão em uma teoria polinésia da vida social.
Georges Dumézil, o grande estudioso do classicismo, sugere que ideias dessa
filosofia relativas à soberania política são semelhantes a estruturas que
encontrou nas civilizações indo-europeias. Partirei, em minha comparação,
do ponto onde ele parou. Nela, assinalo uma característica do poder soberano
que não foi necessariamente enfatizada por Dumézil, embora certamente
esteja presente no seu próprio e em outros célebres estudos da soberania
“arcaica”. A soberania aparece como vinda do exterior da sociedade. O rei,
que é de início um estrangeiro e uma figura um tanto aterrorizante, será
depois absorvido e domesticado pela população nativa, em um processo que
passa por sua morte simbólica e seu consequente renascimento sob a forma
de um deus local.

Sabe-se que a história tem encenado, repetidamente, esse drama cósmico.
Consideremos o que ocorreu ao capitão Cook. Para os havaianos, Cook havia
sido mito antes de tornar-se evento, já que o mito foi a moldura para sua
aparição.1 Cook surge nas ilhas proveniente de Kahiki, domínio celeste e
invisível do além-horizonte, fonte lendária dos grandes deuses, de antigos
reis e das coisas boas da cultura. Espaço reprodutivo natural, Kahiki também
era o tempo cultural original. E, assim, os havaianos receberam Cook como o
reaparecimento de seu Deus-Ano, Lono, o deus especialmente conhecido
como o padroeiro da fertilidade na agricultura. Esse fato não os impediu de
matá-lo no dia 14 de fevereiro de 1779.2 Tão logo morto, Cook foi
empossado como antecessor divino pelos chefes dominantes do Havaí.

Os incidentes que acompanharam a chegada do capitão Wallis ao Taiti em
1767 sugerem outros aspectos dessa mesma teoria polinésia: a captura do
deus/chefe mediada pela dádiva da mulher. Os taitianos aproximaram-se do
Dolphin, o primeiro navio europeu a ancorar ali, e arremessaram troncos de
bananeiras ao convés. As plantas eram signos de suas próprias pessoas.
Chamadas de “bananas compridas como o homem” (ta’at o mei’a roa), eram
utilizadas como complemento às vítimas nos rituais de sacrifício humano.



Poucos dias depois, fazendo uma finta com a exibição de mulheres nuas para
desviar as atenções dos ingleses, guerreiros taitianos atacaram o Dolphin com
uma chuva de pedras. E da mesma maneira que o mana de Cook sacrificado
recaíra sobre os reis havaianos como sinal de sua legitimidade (a dos reis), o
pendão que fora deixado por Wallis na praia de Matavai foi tecido à trama da
tanga sagrada (maro ‘ura), insígnia da realeza no Taiti (Wallis em Kerr,
1824:120-241; Robertson, 1948; Henry, 1928:11; cf. Oliver, 1974:1215-16 et
passim).

Por volta dessa mesma data, de acordo com as tradições genealógicas
locais, uma cena semelhante transcorria a milhares de quilômetros a oeste; os
fiji das ilhas Lau empossavam o primeiro chefe dominante da atual linhagem.
O evento era análogo ao tratamento dispensado a Cook e a Wallis, porque o
chefe fiji, na sua ascensão, é simbolicamente envenenado e, desse modo,
capturado e domesticado pelos nativos. O veneno é a sagrada oferenda, a
bebida feita da planta de kava, consagradora de chefes. Kava é a oferenda
preeminente dos antigos lewe ni vanua, “membros da terra”, ao chefe
dominante, que é, ele mesmo, sempre um estrangeiro de origem. Os mitos
contam que a kava primeiro brotou do corpo de uma criança morta ou de um
jovem chefe. Na versão de Tonga, muito semelhante à de Lau, a criança fora
sacrificada originalmente para servir de alimento ao chefe. Desse modo, o
rei-estrangeiro consome a terra e se apropria de seus poderes de reprodução,
mas somente para ser, ele próprio, apropriado por meio dessa ação (Hocart,
1929:67ss.; Sahlins, 1983).

Para tomar de empréstimo a frase de Pierre Clastres, é a “sociedade contra
o Estado”. Esses acontecimentos da Polinésia sugerem haver algo de
importante e verdadeiro na controversa tese de Clastres sobre o ressentimento
do povo (1977). É verdade que a ideia foi formulada por Clastres com base
no modelo de desenvolvimento de chefia nas terras baixas da América do Sul
e, também, que existe muito a ser criticado na noção de que as pessoas
possam rejeitar a priori, por “intuição” e “premonição”, um tipo de sociedade
da qual jamais tiveram experiência. Mesmo assim, os tiv da África Ocidental,
refletindo sobre suas próprias circunstâncias políticas comparáveis, dizem
que “os homens chegam ao poder pela devoração da substância dos outros”
(P. Bohannan, citado em Balandier, 1967:72). É de mesmo tom a saudação
mais respeitosa que pode ser feita por um reles plebeu de Fiji a seu chefe:
“‘Me coma’” (Waterhouse, 1866:338). Portanto, não é de surpreender que tal
negação do poder, reivindicada por Clastres para a América do Sul, encontre
eco até mesmo na divindade com a qual os polinésios – do mesmo modo que



os indo-europeus da idade clássica – cercavam os seus reis. “Os chefes
havaianos eram considerados como deuses por causa da morte de um súdito”,
observa um sábio nativo (Kaawa, MS). Porém, como diz um outro, “alguns
dos antigos reis tinham um medo saudável do povo” (Malo, 1951:195).

Acontece que Clastres também desenvolveu o seu argumento no contexto
de uma teoria nativa diferente do poder: o conceito ocidental singular de que
a dominação é a espontânea expressão da natureza da sociedade, mais ainda,
da natureza do homem. Nem sempre foi essa a opinião de consenso dos
estudiosos. A origem do Estado na conquista, teoria bem conhecida a partir
dos trabalhos de Gumplowicz e de Oppenheimer, era pelo menos fiel à antiga
doutrina europeia – por exemplo, a lenda de Rômulo – na qual o poder só
poderia ser entendido sob a condição de que se originasse além da sociedade,
e fosse violentamente imposto à vontade geral. No entanto, esse conceito
nativo do poder, enquanto estrangeiro à sociedade, tem dado lugar
ultimamente a vários outros – marxistas, biológicos, o contrato social –
semelhantes na sua compreensão da autoridade política enquanto surgimento
interior, nascendo da essência das relações ou disposições sociais humanas.

Não ofereço aqui nenhuma teoria da história para competir com as outras,
pois deveria estar claro que não falo daquilo que “realmente” aconteceu.
Embora aquilo de que falo – esquemas nativos de proporções cosmológicas –
possa até ser significativo em termos históricos. O destino de Cook sugere
que tais esquemas são a verdadeira organização da prática histórica, se não
forem as lembranças reais de acontecimentos primordiais. Por outro lado, é
possível que os discursos em voga nas ciências sociais sobre a origem da
desigualdade sejam também, sob certos aspectos, versões dos mitos que
pretendem explicar.

A sociobiologia mais moderna, por exemplo, simplesmente internaliza
como natureza humana a oposição entre cultura e poder, característica do
“folclore” recebido. Essas pretensões ad hoc à continuidade entre macacos
dominantes e uma ou outra das espécies atuais de despotismo político
parecem realmente ser, como diz Clifford Geertz, “uma mistura de senso
comum com a comum falta de senso”.3 Pois tal afinidade, habitualmente
sentida entre poder e natureza, é em si uma construção social, que passa pela
mútua oposição de ambos à sociedade civil. O poder e a natureza são
parecidos naquilo que está além e à parte das normas da cultura habitual.
Propensos a uma apropriação privilegiada de palavras e coisas enquanto
valores hierárquicos, em vez de meios recíprocos para a comunicação
humana, o poder é a negação da comunidade e, como tal, é banido para o



reino das forças naturais. Por ser esse o lugar onde é encontrado por nossos
colegas da sociobiologia, presumem eles que seja este o seu local de origem.4

Meu principal propósito será de examinar, em um quadro de referência
tipológico mais maleável, os análogos polinésios da mesma teoria. Digo
“análogos” porque o conceito de reis divinos que encontramos no Havaí, e
também em Fiji, por acaso governa a história subterrânea das nossas
democracias – das quais periodicamente também emerge a antítese cósmica
do rei, “o povo que ri”. Ainda assim, essa comparação poderia ser de pouco
interesse, se não fosse por outra reivindicação que podemos fazer. Espero
poder demonstrar, de forma necessariamente sumária, que o conceito
antropológico de cultura não é exposto da maneira mais útil pelo modelo
saussuriano, isto é, como um conjunto estático de oposições e
correspondências simbólicas. Em sua representação mais poderosa e global a
estrutura é processual, um desenvolvimento dinâmico das categorias e de
suas relações resultando em um sistema mundial de geração e de
regeneração. Enquanto programa do processo de vida cultural, o sistema tem
uma diacronia interna, que é, por si mesma, temporal e mutante. A estrutura é
a vida cultural das formas elementares. Exatamente porque essa diacronia é
estrutural e repetitiva, é possível seu diálogo com o tempo histórico enquanto
projeto cosmológico que abarca o evento contingente.

As dimensões políticas da estrutura em questão, a ideologia de dominação
externa e de usurpação política, são bem conhecidas dos estudos
antropológicos de estados arcaicos e de protoestados. Os célebres trabalhos
de Sir James Frazer e de A.M. Hocart sobre a soberania divina documentam
uma ampla distribuição mundial do mesmo esquema básico de poder, das
ilhas Fiji às Américas, através da Índia ao mundo clássico (Frazer, 1905,
1911-15; Hocart, 1969 [1927], 1970 [1936]). Luc de Heusch (1958, 1962,
1972) sintetizou de forma brilhante a sua descrição para muitas partes da
África. Ele se utiliza dos estudos de Dumézil para certos conceitos
descritivos e Dumézil por sua vez encontra certos aspectos fundamentais da
soberania repetidos na Polinésia, em Daomé e no México pré-hispânico,
assim como na antiga Irlanda, na Índia, na Pérsia e na Escandinávia. “Nem é
entre os indo-europeus”, escreve Dumézil, “que esses fatos estão mais claros
ou mais completos.” Para estudá-los do “ponto de vista da sociologia geral”,
seria melhor voltar o olhar para os polinésios ou para os índios do noroeste da
América do Norte, e o melhor comentário sobre a ascensão do antigo rei
hindu Prthu “talvez seja fornecido pelas cenas que, apenas recentemente,
marcaram a sucessão do soberano, nas ilhas Fiji” (Dumézil, 1949:41-42).5



Adotando-se o ponto de vista da sociologia geral, em todas as civilizações
acima mencionadas, basicamente compostas de parentela, de diversas
linhagens e de clãs, o governante é visto como estando não somente acima da
sociedade, mas também além dela. Enquanto ele está além dela em termos
morais, ele também vem do além e o seu advento é uma espécie de terrível
epifania. É um fato notavelmente comum que os grandes chefes e reis da
sociedade política não fazem parte da população que governam. De acordo
com as teorias locais de origem, trata-se de estranhos, do mesmo modo como
os feitos draconianos pelos quais chegam ao poder são estranhos à conduta de
“pessoas reais” ou verdadeiros “filhos da terra”. É assim que diversos povos
polinésios se expressam. Os reis-estrangeiros consequentemente serão
abarcados pelos nativos, ao ponto de suas soberanias serem sempre
problemáticas e de suas vidas estarem sempre em perigo. Porém, são
justamente fatos como esses que motivam uma teoria naturalística da
dominação. O rei, por ser de sua própria natureza exterior à cultura
doméstica, aparece em seu interior como uma força natural. Ele irrompe
sobre uma cena pastoral de fugacidade pacífica e relativa igualdade que, no
futuro, poderá vir a ser lembrada nostalgicamente como a idade de ouro.
Esses governantes, tipicamente, não surgem do mesmo barro que a população
local: eles vêm dos céus ou – como é muito comum – de outra etnia. Seja
como for, a realeza é o estrangeiro.

Os fiji muitas vezes reclamam que o seu chefe dominante é um kai tani,
uma “pessoa diferente” ou “estrangeira” na terra; ou pode ser
alternativamente um vulagi, um “hóspede”. Hocart dá também outra
interpretação a esse termo, o significado de “deus celeste”. “‘Os deuses
vieram do além-mar’”, contou um nativo de Lau a Hocart, “‘é assim em
todos os países de Fiji’” (Hocart, 1929:129). Em versão muito condensada,
tem-se a seguir o típico mito de origem fiji para o clã governante (mataqali):

Um tubarão faz amizade com um forasteiro, bonito e de pele clara, vítima
de um acidente no mar, e o leva para terra, na costa sul de Viti Levu. O
estrangeiro perambula até o interior, onde é acolhido por um chefe local e
acaba por se casar com a filha dele. Dessa união é que surge a linha de
chefes dominantes Noikoro, sendo o narrador da estória o décimo
descendente da linha. Ele e seus companheiros de clã são chamados de “Os
Tubarões” (Na Qio) (Brewster, MS).



Tudo acontece como no provérbio havaiano: “O chefe é um tubarão que
caminha sobre a terra” (Handy e Pukui, 1972:199). Luc de Heusch cita Saint
Just no sentido de que “entre o povo e o rei não pode haver relação natural”.
Entretanto, esta ideia não era inteiramente revolucionária. Muitos povos
haviam concluído, e já há muito tempo, que o poder não é inerente à
humanidade. Só pode vir de outro lugar, externo à comunidade e às relações
humanas. Nesse sentido clássico, o poder é um bárbaro. Ele é tipicamente
fundado em um ato de barbarismo – assassinato, incesto ou ambos. Heusch
chama a isso de “a proeza”, um feito associado de forma mítica com o
ancestral da dinastia e recriado com frequência quando da instalação de cada
sucessor. Essa violência original, por ser a própria negação do
comportamento entre parentes, é o complemento à teoria de Clastres – assim
como às de seus ilustres antecessores que também fizeram grande caso dos
princípios conflitantes de Estado e Sociedade Civil, Gemeinschaft e
Gesellschaft ou Civitas e Societas. O poder se revela e se define como a
ruptura da ordem moral da população, e precisamente como o maior dos
crimes contra o parentesco: fratricídio, parricídio, a união de mãe com filho,
pai com filha, ou irmão com irmã.

Falando ainda de um ponto de vista mais geral, não importa que essa
proeza seja “meramente simbólica”, porque não deixa de ser simbólica
mesmo sendo “real”. Em algumas versões da lenda, Rômulo mata Remo por
passar sobre o sulco que havia traçado na (Mãe) terra, desse modo
demarcando o local das muralhas da futura Roma. O rei da África Oriental
realiza as mesmas associações homicidas/sexuais quando, após vencer uma
guerra fratricida de sucessão, ele copula com sua meia-irmã. Zeus não havia
feito menos com seu pai Cronos e sua irmã Hera, mas ao mesmo tempo tinha
o exemplo de Cronos para seguir. A dinastia havaiana de chefes sagrados
inicia-se com o incesto lendário de pai com filha e termina em tempos
históricos com o sacrifício do rei Kiwala’o por seu irmão (classificatório)
Kamehameha, que então se casa com a filha de sua vítima.6 E como Édipo,
seja mito ou complexo, tem novamente a mesma estrutura, talvez não seja
necessário falar-se mais sobre como o poder dos signos funciona como os
signos do poder.

Mais importante é notar que o poder não é aqui representado como uma
condição social intrínseca. É uma usurpação com o sentido duplo de tomada
por força do poder e a negação soberana da ordem moral prevalecente. Em
vez de uma sucessão normal, a usurpação é em si mesma o princípio da
legitimidade. Hocart demonstrou que os rituais de coroação do rei ou do



chefe supremo celebram a sua vitória sobre seu antecessor. O herdeiro à
soberania havaiana, se não tiver realmente sacrificado o finado governante,
será o suspeito (ou algum de seus auxiliares) de o ter envenenado. Seguem-se
as cenas de caos ritual (descritas no Cap. 2) quando o mundo se desfaz ou é
invertido em seus aspectos significativos, até que o novo rei retorne para
restabelecer os tabus – isto é, a ordem moral.

Tais façanhas míticas e distúrbios sociais são comuns aos primórdios de
dinastias e às sucessivas investiduras dos reis divinos. Podemos interpretar
brevemente o seu significado, como algo assim: o rei, para mostrar sua
capacidade de colocar ordem na sociedade, tem que, em primeiro lugar,
reproduzir uma desordem original. Após ter cometido suas ações
monstruosas contra a sociedade, e provar dessa forma que é mais forte do que
ela, o governante então procede à retirada do sistema do caos. A ascensão do
rei recapitula a constituição primeira da vida social e recria, desse modo, o
universo. O rei faz seu advento como um deus, o simbolismo dos rituais de
instalação é cosmológico. Daí a equação frazeriana entre a vida do rei, o
bem-estar da sociedade e a harmonia das forças cósmicas.

Cientistas sociais frequentemente veem em tudo isso uma mistificação do
poder, formulada pelos interesses dominantes. No entanto, enquanto
“ideologia dominante” esta visão é, no mínimo, equivocada, já que, no caso
do capitão Cook ou em outros análogos antropológicos como o do sacerdote
de Nemi, essa ideologia também autoriza as pessoas a “sentarem-se no chão e
contarem tristes estórias das mortes dos reis”. Falar de uma ideologia
motivada por interesses é em primeiro lugar empobrecer de forma muito
triste a descrição desses fatos. Trata-se menos de racionalização de poder do
que da representação de um esquema geral de vida social: uma “estrutura
reprodutiva” total, que inclua as relações complementares e antitéticas entre
rei e povo, deus e homem, homem e mulher, estrangeiro e nativo, guerra e
paz, firmamento e terra.

O político aparece aqui como um aspecto do cosmológico: a expressão
como batalha humana de transformações entre vida e morte que são
universais. O político, porém, não é o mero reflexo do natural, como pensava
Frazer. Nem tampouco é o reverso, a morte (ou a pseudomorte) do rei uma
catarse política nas vestes de uma ideologia cósmica, como pretende a teoria
funcionalista. Nem é o sistema caracterizado da forma mais adequada pelas
noções estruturalistas familiares de haver transposição entre os códigos
paralelos de cultura e natureza. Se o esquema polinésio é diferente do
chamado “totemismo”, como alega Lévi-Strauss, por causa da continuidade



genealógica (ou consubstancialidade) entre “sobrenatural”, “natural” e seres
humanos, então esse é um sistema universal de homologias diferenciais e não
de diferenças homólogas. O esquema enfatiza as diversas relações de
descendência entre fenômenos ancestrais “naturais”, e as diferencia pelos
mesmos meios – daí haver as semelhanças residuais com o “totemismo”.
Segue-se daí que as relações lógicas entre os vários planos do cosmo não são
simplesmente metafóricas, nem mesmo meramente metonímicas. As relações
são de sinédoque: um sistema ancestral de classes formais (ver Cap. 1).
Proporções tais como rei : povo :: firmamento : terra são proposições sobre a
natureza das coisas, uma verdadeira ontologia.

Levemos a sério a sugestão feita por Dumézil de que os rituais de
instauração do chefe fiji podem servir de pista para o sistema indo-europeu.
Frazer já havia colocado certos termos para essa comparação. As lendas dos
reis latinos, desde Rômulo até Tarquínio II, assim como as dos gregos desde
Tântalo e Pêlops até Agamêmnon, mostram similaridades consistentes
relativas à filosofia de governo. O rei é um estrangeiro, frequentemente um
príncipe guerreiro imigrante cujo pai é um deus ou um rei em sua terra nativa.
Mas, exilado por seu próprio amor ao poder, ou banido por assassinato, o
herói é incapaz de lá ser bem-sucedido. Em vez disso, toma o poder em outra
parte e através de uma mulher: princesa nativa, que ele consegue por uma
proeza milagrosa que envolve façanhas de força, artifício, estupro, habilidade
atlética e/ou o assassinato de seu antecessor. O heroico genro, vindo de terras
estrangeiras, demonstra seus dons divinos, obtém a filha da terra e herda a
metade do reino ou mais (cf. Préaux, 1962). Antes de ser um conto de fadas
essa era a teoria da sociedade.

Da mesma forma, antes de Rômulo, nos primórdios dos romanos, veio
Eneias, o troiano, que foi combatido por nativos armados sob o comando do
rei Latino. Livy (Hist. Rome I, 1) nos dá duas versões do que aconteceu
depois, uma bélica e a outra pacífica, porém as duas terminam por Eneias
unir-se a Lavínia, filha do rei Latino, e a unificação de estrangeiros e nativos
sob o rei imigrante. Na versão de Diôniso de Halicarnasso, o pacto original
fora um acordo entre os respectivos deuses. Os latinos nativos deram terras
aos troianos em troca de auxílio na guerra. Cada partido contribuiu, portanto,
com uma parte de sua natureza essencial e juntos puderam formar um todo
viável. Mas, como a natureza é a riqueza reprodutiva, no plano matrimonial a
troca fundadora é assimétrica: a população local é de doadores de mulheres.
Os dois reis, para darem o exemplo,



uniram a excelência das duas raças, a nativa e a estrangeira, pelos laços do
matrimônio. Latino deu sua filha Lavínia a Eneias. E, assim, o resto do
povo concebeu o mesmo desejo de seus reis e, combinando em muito
pouco tempo seus costumes, suas leis e cerimônias religiosas, formando
laços através de intercasamentos e misturando-se uns aos outros nas
guerras que combatiam juntos e, designando-se pelo nome comum de
latinos, como o rei dos habitantes do local, eles se relacionaram tão
firmemente com seu passado que nenhum lapso de tempo os separou
(Dion. Halic. Rom. Antig. I, 60).

Por outro lado, a dádiva de Latino da mulher Lavínia implicou uma
endogamia local e envolveu os povos unidos em uma guerra com os rútulos.
Os rútulos foram levados à rebelião por Tirreno (na história de Diôniso,
Turno na Eneida), pretendente rejeitado de Lavínia, que era sobrinho da
mulher de Latino, Amita, cujo próprio nome sugere que o que está em
questão é um casamento frustrado de filha da irmã do pai, ou seja, uma forma
de casamento que resultaria em troca recíproca. Os tomadores de mulheres de
uma geração tornam-se os doadores da seguinte. Este episódio, como um
todo, codificá uma transformação da reciprocidade nativa entre rei e povo
para um fluxo hierárquico de mulheres a favor do rei-estrangeiro.

Vejamos, também, a adoção do nome nativo de “latinos” como a
denominação de um povo agora unificado. Esse é igualmente um uso comum
em Fiji. Nos diversos níveis estruturais do clã (mataqali) à aldeia, a terra
(vanua) e o conjunto confederado de chefias de domínios (matanitu), o grupo
como um todo é designado pelo nome do segmento nativo local e
subordinado: esta é a origem de “Tubou”, a aldeia capital de Lau (sendo esse
mesmo o nome dado às ilhas mais longínquas do domínio), ou de
“Cakaudrove” e “Verata”. O mesmo acontece com os títulos cerimoniais dos
chefes dominantes (“Burebasaga” em Rewa, “Matanikutu” em Naitāsiri etc.).
Trata-se de um tipo de regra de marcação inversa que faz do termo social
inferior o conceito genérico da totalidade. Essa classificação expressa
claramente o cerceamento do rei e as contradições de sua soberania. A terra
“pertence” ao “povo verdadeiro” (tamata dina), assim como ele realmente
pertence ao lugar, relações essas captadas perfeitamente pelo termo fiji, i
taukei, que tem duas traduções alternativas: os “donos” e os “ocupantes
nativos”.



Voltando aos latinos, Rômulo, filho da mulher sagrada (vestal) de Alba
com Marte, o deus da guerra, fundaria Roma com base no modelo da invasão
troiana original. Rômulo e Remo haviam sido expulsos por Numitor, o rei de
Alba e seu avô materno, que, aproveitando o ensejo, expulsou também, com
estes dois, seus súditos rebeldes. Os gêmeos tinham “um amor antissocial
pelo poder” (Dion. Halic, Rom. Antiq. I, 85) e quando dividiram o grupo em
dois, com o objetivo de estimular a rivalidade, aconteceu a famosa discórdia
cujo desfecho foi fatal para Remo. Esse fracasso do dualismo – que nem
complementar era – seria a razão da estrutura tripartite que acaba por
caracterizar Roma fundada por Rômulo.

Criado como um rústico pastor e líder de um bando de jovens ladrões,
assassino de seu próprio irmão, Rômulo acaba por estabelecer sua cidade
através de um ardil, um festival agrícola, que atrai os sabinos nativos,
moradores campesinos (na verdade montanheses), e rapta as filhas deles. Na
guerra que se segue, os romanos são quase vencidos pela traição de uma
mulher, Tarpeia, cujo amor por riquezas permite aos sabinos tomarem a
cidadela. (As riquezas são a contrapartida econômica dos poderes de
crescimento e fertilidade agrícola e, portanto, indicativas, como observa
Dumézil, do lado feminino.) Rômulo impede a retirada de seus homens e
força um empate, graças à milagrosa intervenção de Júpiter. As sabinas, então
filhas de um dos exércitos e esposas do outro, intervêm e efetuam uma
reconciliação. Plutarco (Lives, Rômulo) significa o termo sintético produzido
por sua conjunção, feita através de uma lógica combinatória mais poderosa
do que a troca complementar que havia unido troianos e latinos. Os romanos
adotam a armadura, isto é, as técnicas militares dos sabinos nativos; e os
sabinos, os nomes dos meses romanos, ou seja, o calendário/agrícola
cerimonial dos guerreiros invasores. Acima de tudo os romanos conseguiram
meios para sua própria reprodução nas mulheres sabinas e seus dotes de
casamento, e assim todos viveram felizes para sempre na Cidade Eterna.

Haverá mais permutações estruturais necessárias para garantir essa
imortalidade. Estas, porém, serão melhor discutidas após compararmos
algumas daquelas cenas, às quais Dumézil fez alusão, que “apenas
recentemente marcaram a sucessão do soberano nas ilhas Fiji”. O que
Dumézil tinha em mente era a descrição de Hocart das cerimônias de
instalação de Lau e Bau (veibuli) e aqui me baseio, igualmente, nesses relatos
e em outros sobre ritos comparáveis de Fiji oriental. A investidura do Tui
Nayau como governante de Lau é a nossa melhor fonte até o momento,
graças à atenção dada às formas tradicionais durante a mais recente



cerimônia, em julho de 1969. Essa cerimônia será o ponto focal da discussão
que se segue.7

Deixo de lado a instalação preliminar do chefe como o Tui Nayau, na ilha
de Nayau, não deixando, no entanto, de levar em conta seu significado. A
investidura seguinte do Tui Nayau como chefe supremo de Lau está pautada
conscientemente na lenda de uma odisseia primordial, que levou ao poder em
Lakeba, a ilha principal do grupo Lau, o ancestral a quem pertencia o título.
O chefe aparece em Lakeba vindo do mar, enquanto estrangeiro na terra
nova. Quando desembarca na aldeia capital de Tubou, de imediato é levado à
casa da chefia (vale levu) e, no dia seguinte, à área cerimonial central (rārā)
da ilha. Nos dois estágios de sua progressão, o pretendente é conduzido pelos
chefes locais dos nativos ao longo de um caminho coberto com um tecido
feito de casca de árvore.8 Em Lau, esse tecido de casca de árvore é, por
prescrição, considerado como sendo de origem estrangeira, o tecido de casca
de árvore de Tanga. Depois, quando da cerimônia do kava, o principal ritual
da investidura, um nativo irá amarrar um pedaço de tapa branca de Fiji em
torno do braço do chefe supremo. A sequência de tecidos de casca de árvore,
juntamente com a sequência de movimentos até a área cerimonial, recapitula
as passagens correlatas lendárias do Tui Nayau, do estrangeiro para o
doméstico, do mar para a terra e da periferia para o centro. O tecido de casca
de árvore de Fiji, que captura no final o chefe, representa sua própria captura
daquela terra: na sua instalação, dizem que ele tem agora a posse do “tecido
de casca da terra” (masi ni vanua).

Assim, vemos que esse tecido de casca de árvore tem um significado mais
profundo. Em sua utilização ritual mais geral, serve como “o caminho do
deus”. Pendurado nas vigas da parte posterior, a parte mais sagrada do
templo, representa ele a avenida de descida do deus para sua incorporação
pelo sacerdote. O sacerdote, por sua vez, é um representante da – e em certas
áreas ele é o malosivo, o chefe original e deposto – população local, aqueles
que em Fiji são chamados de os “donos” (i tankei) ou de a “terra” (na vanua),
em contraste com os imigrantes, tais como o chefe que vem do mar. O rei-
estrangeiro é em si um triunfante guerreiro e um canibal, o que seria igual a
dizer que é um deus vindo à terra. A instauração representa a transposição
das cerimônias sagradas do templo a um outro código. Em Lau como em
Moala, os líderes dos antigos grupos de sacerdotes (mataqali) têm o papel
central de acompanhar o pretendente através da área cerimonial e de
celebrarem a instalação kava. E o Tui Nayau, a quem acompanham ao trono
de Lau, é o sucessor dos parricidas. A lenda conta, com sangrentas proezas, a



origem do título: o assassínio de um irmão mais moço pelo filho do mais
velho, seguido de uma vingança igualmente cruel do filho do mais moço
sobre o assassino e seu pai.9

Há ainda mais significados para o tecido de casca de árvore: ele dá acesso
ao chefe/deus e expressa sua soberania. Esse tecido é o bem feminino
preeminente (i yau) em Fiji. É o produto mais importante da troca cerimonial
(sōlevu). A ascensão do chefe é mediada pelo objeto que marcadamente
significa a mulher. O mesmo se repetirá, como veremos, no clímax de tom de
epifania, quando o governante bebe “o kava da terra”. Se o chefe então possui
“o tecido de casca da terra”, é porque se apoderou dos poderes de reprodução
da ilha.

Assim como o antigo rei indo-europeu é o genro mágico, o governante de
Fiji é o sobrinho sagrado, descendente de um filho de irmã nativa (vasu i
taukei). Essa relação fundadora – já mencionada na estória dos chefes
tubarões de Noikoro – é geral aos mitos e à genealogia de Fiji. A
transferência original do poder ao príncipe imigrante é marcada pela cessão
de uma mulher nativa de alta posição. De forma semelhante, quando um
grupo de Fiji é derrotado em guerra, sua submissão é assinalada pela dádiva
de uma cesta de terra (a terra)a e das filhas de seus chefes. A linhagem dos
chefes conquistadores torna-se a dos filhos de irmãs do povo dominado.

“Todos os clãs de chefia em Fiji”, escreve Rokowaga, brilhante etnógrafo
autóctone, “são de ancestralidade feminina” (ko ira kece na mataqali Turaga
e Viti, era sa vu yalewa). Portanto, são a “mão da festa” (liga ni magiti), isto
é, doadores de banquete, pois foi a ancestral quem cozinhou a comida (baleta
nona dau vakasaga kakana na vu yalewa). Nesse contexto, a oposição de
gênero é feita em relação aos súditos nativos: estes são da linha masculina
“mão de taco” (liga ni wau), isto é, os guerreiros guardiães do chefe
(Rokowaga s.d.: 63; cf Hocart, 1929:236). Daí o uso que durante longo
tempo intrigou Hocart, o de que a nobreza de Fiji é o “chefe criança” (gone
turaga), enquanto os donos nativos são os anciãos (qase). A relação é aquela
de progênie para ancestral, do modo como fora estabelecido pela dádiva da
mulher. Reparem como, no entanto, há uma outra mensagem, pois os chefes
imigrantes poderiam ser concebidos, mesmo no idioma de Fiji, como os
tomadores de mulheres em relação aos doadores autóctones de mulheres ou o
“lado do homem” em relação ao “lado da mulher” nativo. Tudo se passa
como se o ponto de vista do povo fosse o ponto arquimediano do universo
cultural.



Mas, então, em termos de Fiji, o povo terá que dizer: “O chefe é o nosso
deus” (Hocart 1970 [1936]:61; 1912:447; Rabuka, 1911:156). Pois como já
foi visto (Cap. 2), o filho da irmã tem o paradigmático privilégio ritual de
tomar as oferendas feitas ao deus do povo do irmão da mãe (Hocart, 1915). O
sobrinho uterino assume o papel do deus: daquele que consome as oferendas.
Ele é “sangue sagrado” (drā tabu), como dizem os habitantes de Moala. Da
mesma maneira que o chefe dominante é o usurpador daquela terra, por sua
aquisição da princesa nativa, sua linhagem usurpa a posição do deus da
população. O ancestral dinástico casa-se com a terra, e os seus descendentes
(em Bau, por exemplo) aparecem entre as pessoas como “deuses humanos”
(kalou tamata).

Assim, temos a dualidade distintiva da divindade em Fiji tradicional, que
consiste por um lado dos antigos deuses invisíveis da terra e, por outro, de
suas manifestações visíveis nos chefes vivos. O panteão não é o reflexo direto
do poder temporal, como seria em um culto de ancestrais segmentar. Pois os
grandes deuses, aqueles que governam os destinos da coletividade,
particularmente os principais deuses da guerra, não eram ancestrais em linha
direta dos chefes dominantes. Eram, ao contrário, espíritos dos chefes
originais e/ou as fontes (vū) das linhagens autóctones. Os deuses maiores
pertenciam à população nativa ou aos governantes depostos, que, de acordo
com esse fato, eram seus sacerdotes. As divindades nativas se tornavam
manifestas durante o culto, entrando (curuma) no sacerdote. Porém, por outro
lado e de modo contínuo, estavam presentes visivelmente no chefe
governante que, por ser o sobrinho uterino dos adoradores, os havia
substituído nesse mundo. O chefe supremo de Tokatoa, dando os nomes dos
deuses dos diversos templos, disse a Hocart: “Todos esses são os meus
nomes”.

A divindade do chefe não significava meramente um privilégio ocasional e
ritual. Documentos datando do início do século XIX relatam que as imensas
quantidades de bens e comidas trazidas de outras terras para a troca ritual
(sōlevu) eram oferecidas não às pessoas, mas aos deuses dos recipientes
(Diários de Hunt: 11 fev. 1840; Lyth Tongan and Feejeean Reminescences,
1:84-86). Quase tudo aquilo que chamaríamos de “comércio” ou de “tributo”
era, naquele tempo, sacrifício. Se, então, esses bens coubessem ao chefe de
mais alta posição, era exatamente por seu direito divino enquanto filho da
irmã, direito esse estabelecido através da transferência primordial da mulher.
Somos levados a lembrar a máxima de Hocart: “Não há religião em Fiji,



somente um sistema que na Europa seria dividido entre religião e comércio”
(1970 [1936]:256).

Também relevante é a observação feita pelo irmão Hazelwood, “seus
deuses são canibais iguais a eles”, já que a aquisição inicial da mulher pelo
rei-estrangeiro é uma forma de consumo social (Erskine, 1967 [1853]:247).
Os nativos de Fiji, de maneira igual a muitos outros povos, equacionam a
posse sexual com consumir a mulher.10 O chefe, divino e feroz canibal do
exterior, come a terra, sob a forma transposta e benigna do casamento.11

Assim como Rômulo fundou seu reino pela captura das sabinas, o governante
de Fiji, também um terrível guerreiro de descendência divina, consegue a sua
soberania quando toma as virtudes femininas (reprodutivas) da terra. Para o
chefe/deus então, cabem as oferendas dos primeiros frutos (i sevu) feitas pelo
povo – um termo que serve também para a prestação cerimonial do Kava (i
sevusevu).

Notem que em todas essas genealogias, nesses mitos e ritos, sejam eles
polinésios ou indo-europeus, estamos tratando com categorias culturais.
Mesmo abstratas, são conceitos fundamentais representados nas pessoas. As
supostas ações dessas revelam as relações corretas entre as categorias,
enquanto processo de sua organização e combinação. Antropólogos chamam
a isto de “estrutura”, porém esse termo não deveria ser pensado como um
esquema sincrônico de contrastes e de correspondências – por exemplo, o
chefe está para o povo como o estrangeiro está para o nativo, o mar está para
a terra como os tomadores de mulheres estão para os doadores etc. Assim
como o tempo e a sequência são fundamentais para contar um mito ou
executar um rito, a estrutura também é um desenvolvimento produtivo das
categorias e de suas relações. No evento são produzidos termos novos e
sintéticos e as categorias elementares mudam seus valores. A vida da
sociedade, de uma maneira abstrata, é gerada através da combinação de
qualidades opostas, porém complementares, cada uma incompleta sem a
outra. É por isso que a metáfora do masculino e feminino tem um papel tão
privilegiado. O imigrante soberano é um macho feroz: jovem guerreiro viril e
penetrante vindo do exterior. Grande criador e procriador, é frequentemente
associado aos céus e ao sol (ver Cap. 1). Os nativos são, em um primeiro
momento, “o lado da mulher”. São associados aos poderes da terra e do
subterrâneo, ao crescimento e às ações pacíficas da agricultura. Portanto,
como os sabinos, estão associados à riqueza (opes); ou, de um modo mais
geral, àquilo que nutre a semente divina e a transforma em substância social.
O subterrâneo é o lugar da morte, assim como é fonte telúrica de subsistência



da vida, e o poder masculino não pode fruir ou ter efeito até que seja
abarcado pelo da mulher, daí a razão desse poder ambíguo da mulher. O
tecido de casca de árvore de Fiji, bem feminino, que fornece o caminho para
o deus, também é utilizado no cotidiano como tanga, ocultando,
culturalizando, o sítio primário do poder masculino. Existe uma contradição
latente na apropriação feita pelo chefe do “tecido de casca da terra”. Como
Hocart diz, o tecido de casca é usado para “pegar” o espírito (1929:237).
Dumézil, referindo-se aos conceitos indo-europeus, dá nomes às forças
opostas que estão em jogo: celeritas e gravitas, e esses termos latinos cabem
perfeitamente no caso de Fiji. Celeritas refere-se à violência juvenil, ativa,
desordeira, mágica e criativa dos príncipes conquistadores; e gravitas, às
venerandas disposições, calmas, judiciosas, sacerdotais, pacíficas e
produtivas de um povo estabelecido. No momento inicial de sua combinação,
celeritas prevalece sobre gravitas, isto é, quando os invasores capturam os
poderes reprodutivos da terra para fundarem seu reino. Mas essa mesma
violência criativa que institui a sociedade seria perigosamente imprópria para
constituí-la. Esses dois termos combinados produzem um terceiro, o poder
soberano, ou seja, uma junção das funções de guerra e de paz, rei e sacerdote,
vontade e lei.

Essa dualidade da soberania é uma condição “da sociologia geral” de todos
esses reinos, sejam polinésios ou indo-europeus. O soberano pode governar a
sociedade, o que vem a ser a mediação de suas partes antitéticas, pois o poder
soberano em si mesmo partilha a natureza da oposição, combinando em si a
antítese elementar. O chefe de Fiji é ambos; o macho invasor e, enquanto
filho da irmã, é o lado feminino da linhagem nativa. Notório canibal cuja ira
(cudru) é sempre temida, ele está, por outro lado, imobilizado: ele “apenas
senta”, como dizem os fiji – isto é, fica em casa, como uma mulher – “e lhe
trazem as coisas”. De fato, as funções do chefe dominante são transmitidas,
assim que possível, a um jovem herdeiro, um filho seu cujas façanhas
efeminilizadoras de assassinatos e viagens são prescrições culturais. Em vez,
ou além disso, os poderes de celeritas e gravitas da soberania estão divididos
entre a linha sênior e júnior da descendência dos chefes, porém não é tanto
para a organização da chefia que quero chamar a atenção. Essa determinação
da soberania é mais do que uma dualidade, é uma ambiguidade nunca
resolvida, e transforma-se em um destino histórico.

Aparece como uma oposição complementar e cíclica das duas naturezas da
soberania. Acima e além da sociedade e, portanto, em contraposição à
mesma, o rei também a incorpora e representa o bem-estar geral. Por esse



motivo existem certas permutações entre os modos celeritas e gravitas de
soberania, como nas tradições reais romanas, onde as duas formas se
intercambiam em uma estrutura diacrônica de longo prazo. Rômulo, por
exemplo, inicialmente partilha o poder com Tácio, o rei sabino. Apesar de
provavelmente tê-lo assassinado, Rômulo também desaparece sem deixar
herdeiros nem herança, salvo sua apoteose, e é sucedido por Numa, um
sensato sabino. Porém, seu desaparecimento e apoteose já são indicativos de
certas contradições. Em uma das versões, Rômulo é vítima de um sacrifício
que ele mesmo ofereceu no altar de Marte. Içado misteriosamente aos céus no
momento do sacrifício, ele torna-se o deus Quirino, deus da ralé, não dos reis.
Logo veremos como o chefe polinésio primordial é sua própria vítima
sacrificial e o deus perdido de seu povo. Seja como for, Numa, o sucessor
sabino de Rômulo, dá a paz a Roma, fundando o sacerdócio e o culto,
instrumentos em direção à ordem civil. As reformas por ele realizadas
representam o interesse mais geral da população que ele, por pertencer a um
povo autóctone, está disposto a encarnar. De agora em diante, a soberania
latina alternará entre os dois polos de celeritas e gravitas, reis mágicos da
guerra e reis religiosos da paz.

Mas essa alternância entre os polos opostos de Estado e Sociedade é
apenas um dos muitos ciclos desse tipo, colocados em diversas dimensões
temporais. Em um dos ciclos de duração mais curta, a cada ano o reinado de
Júpiter é interrompido por uma saturnália popular, durante a qual toda a
ordem é suspensa.12 Na Saturnália, na Lupercália, em seus sucessores
carnavalescos e nos festivais anuais análogos dos reinos tradicionais, em toda
parte, aparece mais uma permutação da estrutura original. Nesse momento de
renascimento cósmico e social, celeritas e gravitas mudam de lugar: o povo
se torna o partido da desordem e a celebração de sua comunidade vem a ser
aquilo que é chamado de um ritual de rebelião (Gluckman, 1963). Um
festival das ordens mais baixas é então a celebração “dos baixos estratos
materializados em corpo”, como é chamado por Bakhtin – precisamente
aquilo que chamamos de “mundano”. A inversão é combinada com subversão
e, até mesmo, com perversão, em cenas de licenciosidade geral, de folia e de
intercâmbio de papéis. Escravo e senhor se tornam iguais e, talvez, até
invertam suas posições. O rei é posto em fuga (regifugium) ou é morto
ritualmente. No célebre caso antropológico das cerimônias incwala dos
swazi, sua capital é saqueada e ele é marcado por insultos sagrados como
inimigo do povo. Em partes da Europa e na Polinésia, assim como na África



e no Oriente Próximo, o governante é substituído por um rei farsesco ou pelo
deus deposto do povo, que recupera a rainha da terra e preside a folia.13

No Makahiki (“Ano”), a cerimônia anual desse tipo no Havaí, o deus
perdido-rei lendário retorna para novamente tomar posse de sua terra.
Circulando através das ilhas para coletar as oferendas do povo, ele deixa em
seu rastro cenas de batalhas simuladas e de celebração popular. Ao término
dessas etapas, os havaianos realizam a sua versão das cerimônias de
instauração de Fiji. O rei vem do mar ao encontro dos atendentes do deus do
povo, que arremessam lanças e uma delas é levada de forma simbólica a
atingir seu alvo. O rei, assassinado desse modo pelo deus, entra no templo
para oferecer sacrifícios e acolher o deus na “terra de nós dois”. Porém, o
momento da morte do rei é também o momento de sua reascensão e, no final,
quem será sacrificado é o deus. Da mesma forma que o rei provisório do
carnaval finalmente será executado, a imagem do deus que retorna é, logo em
seguida, desmantelada, amarrada e ocultada, em um rito presidido pelo duplo
cerimonial do rei (ou deus-humano), que tem como um de seus títulos “A
Morte Está Próxima”. E, então, o verdadeiro usurpador, o rei constituído,
reassume sua faina habitual de sacrifícios humanos (Valeri: no prelo).

Esse ritual produz outra articulação curiosa com a história europeia, na
morte do capitão Cook, a quem os havaianos identificaram como Lona, o
deus perdido/rei. Os detalhes do evento estão no próximo capítulo e aqui
devemos nos contentar com uma breve sinopse. A primeira visita de Cook a
Kaua’i em janeiro de 1778 coincidiu justamente com os meses tradicionais do
rito do Ano-Novo (Makahiki) e Cook retornaria às ilhas mais tarde, no
mesmo ano, quase no recomeço das cerimônias de Makahiki. Dessa vez ele
chegou à costa norte de Maui e procedeu à circum-navegação da ilha do
Hawai’i na direção prescrita da procissão anual de Lono, para aportar
finalmente na baía de Kealakekua, onde começa e termina o circuito de Lono.
Sua partida foi no início de fevereiro de 1779, quase na data precisa do
término das cerimônias. Porém, quando partiu para Kahiki o Resolution teve
um mastro quebrado e Cook cometeu a falta ritual de voltar inesperada e
inexplicavelmente. O Grande Navegador estava agora hors catégorie,
perigosa condição como nos ensinaram Leach e Douglas, e dentro de poucos
dias estaria realmente morto, apesar de certos sacerdotes de Lono terem
perguntado quando voltaria. Foi um falecimento ritual: centenas de
havaianos, entre eles muitos chefes, se empurravam em torno do deus caído
para desempenharem um papel em sua morte (cf. Sahlins, 1981). Mas, muitos
reis de estados tradicionais fizeram destinos semelhantes. Hocart, citando um



nobre de Lau, diz que “foram poucos os chefes supremos a não serem
assassinados” (1929:158).14

Quanta infinita paz de coração
 Perdem os reis, e gozam os homens!…

 Que tipo de deus és tu, que sofres mais
 De dores mortais do que teus adoradores?

(Shakespeare, Henrique V)

A soberania jamais se livra das ambiguidades de sua posição. Para o
governante de Fiji, isso tudo poderia ter estado presente no momento de sua
instauração, quando a Sociedade tomou alguns cuidados para se proteger do
Estado. De fato, durante os rituais de instauração, o chefe é investido com o
“governo” ou a “autoridade” (lewā) da terra, mas a terra em si não lhe é dada.
O solo (qele) é identificado de forma específica com seus “donos” (i taukei)
nativos e esse é um vínculo que não pode ser anulado. Daí a afirmativa
comum de que tradicionalmente (ou antes da Comissão de Terras) o clã de
chefia não possuía terras, a não ser aquelas que fossem recebidas a título
provisório dos donos autóctones, isto é, sob a forma de dote de casamento do
povo original ou de legado como filho de sua irmã (Hocart, 1929:97, 98;
1950:88; HF:441; Conselho de Chefes, 1881:55). O chefe governante não
tem controle algum sobre os meios de produção, portanto, não pode forçar
seus súditos nativos a trabalhos servis, tais como os de preparar ou
providenciar seus alimentos diários. Essas são as obrigações de sua própria
casa, de sua linhagem ou dos povos conquistados (nona tamata ga, gali kaisi
sara). Condições mais dramáticas ainda são impostas à soberania quando da
ascensão do governante. Hocart observa que o chefe de Fiji passa por um
renascimento ritual nessa ocasião. Para que renasça na forma de um deus
doméstico, será necessário que alguém o tenha matado por ser um perigoso
forasteiro.

E de fato é morto pela população local com a oferenda de kava que conduz
a terra à sua autoridade (lewā). Surgida do corpo leproso de uma criança
nativa sacrificada, o kava bebido pelo chefe o envenena. Versões dos mitos
de Tonga e Rotunanos sobre a origem do kava são ritualmente recapituladas
nesse momento.15 O kava da instauração, produto sagrado da agricultura do



povo, é levantado em Lau por um representante dos donos nativos (mataqali
Taqalevu), que começa por realizar a separação da raiz principal, não da
maneira usual, mas por violentos golpes, feitos com um instrumento
pontiagudo (provavelmente, no passado, uma lança). Morta assim, a raiz
(filho da terra) é então passada a jovens (guerreiros) de descendência real
que, sob as instruções do sacerdote nativo, preparam a taça e a servem ao
governante (Rokowaga [s.d.:40], descrevendo o costume em Bau, diz que o
tū yagona, ou carregador da taça, deveria nessa ocasião ser um vasu i taukei e
loma ni koro, “filho de irmã dos donos nativos no centro da aldeia”). Notem
que, tradicionalmente, a raiz do kava era mastigada para se fazer a infusão: a
criança sacrificada do povo é canibalizada pelos jovens chefes. A água do
kava tem procedência simbólica diferente. O canto clássico do kava de
Cakaudrove, executado durante os ritos de instalação de Lau, refere-se às
águas sagradas das chuvas dos céus. Essa água masculina e derivada do chefe
(sêmen) mistura-se aos produtos (femininos) da terra no ventre da tigela do
kava, cujos pés são chamados de “seios” (sucu) e de sua frente é esticado um
cordão sagrado atado a um triângulo invertido, na direção do chefe. O cordão
é decorado com as conchas brancas do cauri, que não somente é um símbolo
da chefia, mas de nome buli leka, uma continuação da metáfora do
nascimento: buli, “formar”, está referido na teoria de procriação de Fiji ao ato
de concepção masculina no corpo da mulher.

Dessa maneira, a criança sacrificada do povo dá à luz o chefe. Mas,
somente depois que o chefe, feroz canibal estrangeiro – aquele que consome
a vítima canibalizada –, é, ele próprio, sacrificado por ela. Pois, quando o
governante bebe a oferenda sagrada, ele fica em um estado de intoxicação
que os fiji chamam de “morto de” (mateni) ou “morto de kava” (mate ni
yagona). Recuperar-se desse estado é explicitamente chamado de “viver”
(bula).16 Isso explica a segunda taça que é dada somente ao chefe, a taça de
água doce. O deus é imediatamente ressuscitado, trazido à vida em um estado
transformado.

Vindo do mar para a terra, do estrangeiro para o nativo, o chefe é agora
abarcado pelo povo. É verdade que o eixo de sua divindade faz uma rotação
do plano terrestre para um plano superior: dádivas de esteiras trazidas pela
população fazem seu assento elevado na área cerimonial.17 Mas ao mesmo
tempo foi domesticado e humanizado, trazido da periferia da sociedade para
o seu centro. Essa metamorfose é o poder essencial da mulher: a
transformação de uma força natural, ao mesmo tempo criativa e destrutiva,
em substância cultural. De agora em diante o chefe e a sua linhagem serão



“pessoas do centro da aldeia” (kai lomanikoro). Aqui o chefe “apenas senta”.
Marcado por seus tabus sagrados – que servem como observa Freud
(baseando-se em Frazer) tanto para proteção do povo contra o chefe polinésio
quanto vice-versa – ele se encontra condenado a um quase isolamento.

É assim também que celeritas e gravitas mudam de posição com o
desdobrar da estrutura. Enquanto o chefe é trazido para o centro da aldeia
onde ele “apenas senta”, os habitantes antigos são agora os seus cães de
guerra (kolī, esta metáfora é conhecida em Fiji). Eles são os seus bati, termo
que, ao mesmo tempo, significa a “fronteira” e o “guerreiro”. Também quer
dizer o “dente [que morde a vítima canibal]”. Assim, em vez de consumir a
população local, o chefe deve obter sacrifícios humanos de fora e dividi-los
com o povo. O Vūnivalu, na conclusão de sua investidura em Bau,
recompensa o chefe nativo que o empossou com uma vítima canibal (Hocart,
1929:70).18 Tomadas em guerra realizadas além da própria terra (vanua), dos
inimigos tradicionais e de chefes estrangeiros nessa instância privilegiada,
essas vítimas, terríveis deuses exteriores, são na verdade de natureza idêntica
à do chefe governante. O chefe que fora envenado para depois renascer como
deus doméstico deve agora banquetear o povo com os corpos de sua própria
espécie. Após ter feito a consagração das vítimas cruas, o chefe distribui uma
certa porção dos corpos cozidos aos donos nativos, particularmente aos
sacerdotes e outros chefes de linhagens locais, e assim partilha com eles os
benefícios divinos. O que ajuda a explicar certos relatos do século XIX sobre
o tratamento dispensado aos inimigos mais honrados ou mais odiados, que
inclui paródias das cerimônias de instalação dos chefes (por exemplo,
Endicott, 1923:59-60; Diapea, 1928:19-20; Glunie, 1977). Como também
explica esse lindo canto registrado pelo missionário inglês Thomas Williams,
no qual o cadáver é levado a dizer, enquanto está sendo arrastado para o local
de sacrifício por guerreiros triunfantes e mulheres escarnecedoras:

Yari au malua, Me arrastem docemente,
Yari au malua, Me arrastem docemente,
Koi au na sara ni nomu vanua. Eu sou o campeão de sua terra.
 (Williams e Calvert, 1859:163).19

Homens cozidos foram dados pelo chefe dominante em troca de mulheres
catwa cruas.20 Essas equivalências não foram inventadas por Lévi-Strauss. Os
nativos de Fiji as representam assim (Hocart, 1929:129), pois o chefe já fora



obrigado a realizar a mesma transação com sua própria pessoa. Nos ritos
finais da instalação em Lau, o governante é, mais uma vez, conduzido ao
longo do caminho de pano de casca de árvore, após as cerimônias de
purificação. Dessa vez, porém, é levado pelos guerreiros da aldeia mais
distante e autóctone da ilha, cantando o canto tradicional da vitória. Estarão
eles celebrando a vitória do rei recém-coroado? Este canto é o mesmo que os
guerreiros entoam sobre o cadáver da vítima canibal.

Concluirei por apontar a última permutação estrutural. Vimos que a
conjunção do chefe com o povo do mar com a terra gera um termo sintético,
o poder soberano: este, por si só, masculino e feminino, uma combinação de
celeritas e gravitas. Essa permutação dá ao sistema uma dimensão vertical –
o chefe estando acima e no interior ao mesmo tempo – mas também motiva
sua expansão horizontal para a inclusão de um terceiro termo necessário. A
estrutura global, totalmente constituída, é um esquema piramidal, tripartite,
composto das mesmas três funções determinadas por Dumézil para sua
descrição (e.g., 1949:76).

O chefe dominante, uma vez transformado em deus local, inibe suas
disposições canibais em relação aos donos nativos e passa a obter vítimas do
exterior, cuja distribuição é feita como recompensa pelas oferendas do povo –
mulheres e primeiros frutos da lavoura crus. O deslocamento do conflito para
um campo de Marte extramuros conclama uma terceira categoria, análoga à
terceira tribo romana, composta por militares etruscos. Em Fiji essas pessoas
serão igualmente “estrangeiras”, por oposição à “terra” (vanua) que é, agora,
composta de chefe e povo com os quais, no entanto, os estrangeiros estão
unidos em um “governo” (matanitū) de ordem mais alta. Os guerreiros
estrangeiros pertencem a duas classes gerais: aldeias ou terras aliadas além
das fronteiras da chefia (bati [balavu]), as quais retêm uma certa autonomia;
e aqueles que estão integrados de uma forma mais completa, “o povo do mar”
(kai wai dina), que vivem no interior dos domínios do chefe dominante. Os
verdadeiros povos do mar são os mais eminentes assassinos; são os notórios
“homens perigosos” (tamata rerevaki). O povo levuka de Lau, os butoni de
Koro e de Cakaudrove e os pescadores lasakau de Bau são exemplos famosos
– estes últimos têm a pesca de tartarugas como ocupação cerimonial, mas são
também pescadores de homens quando o chefe tem necessidade de sacrifícios
humanos.21 São sempre de origem e de condição exterior, considerados
“pessoas diferentes” (kai tani) mesmo quando estabelecidos por muito tempo
naquele reino. Esses guerreiros estão ligados aos serviços do supremo chefe
pela dádiva fundadora de uma filha do rei. Assim como o chefe é o sobrinho



sagrado dos cultivadores nativos seus sicários estrangeiros são, na origem, os
seus sobrinhos sagrados.22

O todo constitui assim um elaborado ciclo de trocas de mulheres cruas por
homens cozidos, marcado em certos pontos, no entanto, por transformações
que preservam as distinções entre categorias e as suas relações de hierarquia.
Nos rituais de nascimento real, tanto a mãe – uma mulher crua obtida pelo
chefe junto à população autóctone – quanto sua criança são simbolicamente
cozidos.23 Se isso as traz à cultura, as incorpora tirando-as do mundo natural-
espiritual, também implica que essa filha que fora repassada pelo chefe a seus
sicários fica reduzida a dimensões humanas. Em troca, os guerreiros
estrangeiros trazem para o chefe corpos crus ou, se deixarem de preencher a
cota cerimonial, terão que procurar vítimas entre seus próprios parentes (de
outras comunidades) sob pena de compensarem a falta com suas vidas. As
vítimas também estão identificadas com o chefe enquanto sacrificante; mais
uma vez, porém, essas oferendas estão cozidas, tendo seu valor espiritual
reduzido antes de serem partilhadas com os cultivadores nativos – cuja
dádiva de uma mulher crua tinha iniciado todo o ciclo (ver Fig. 3.1). As
transformações entre cru e cozido, natural e cultural, sustentam a posição
hierárquica e intermediária do chefe: acima e entre seus povos da terra e do
mar, seus cultivadores e seus pescadores (marinheiros), seus súditos
domésticos e seus aliados estrangeiros, seus guardiães internos e seus sicários
externos.



Figura 3.1. Mulheres cruas/homens cozidos: relações fundadoras do Matanitu (“Governo”)

Mais ainda, a troca de mulheres cruas por homens cozidos é um paradigma
da economia da chefia total. Os fiji fazem uma extensa classificação de coisas
materiais paralela ao dualismo básico entre o povo nativo da terra e o povo
imigrante do mar. Alimentos vegetais, carnes, líquidos, utensílios, móveis
domésticos e adornos pessoais são igualmente diferenciados em coisas da
terra e coisas do mar: trata-se de produtos complementares cuja combinação é
indispensável a uma existência cultural completa (Rokowaga, s.d.:37-39).
Pode então ser dito o mesmo em relação ao chefe dominante que, ao mesmo
tempo ou alternadamente, terra e mar, funciona como o supremo mediador do
intercâmbio material e como o grande gerador da totalidade cultural.
Imigrante por origem, ele é uma pessoa do mar em relação à gente da terra e,
como tal, fornece bens do mar em troca dos produtos da terra. Por outro lado,
em termos dos sicários o chefe representa a “terra” (vanua) e transfere para
seus aliados marítimos os produtos agrícolas e artesanais dos donos nativos.
Em combinação com o status alternante terra/mar do soberano, uma regra
simples garante a redução contínua do sistema triádico a uma troca binária:
ninguém pode consumir os produtos especiais, frutos de seu próprio trabalho
(seu salu), na presença de membros da categoria oposta. A regra, além do
mais, se torna geral porque o chefe está praticamente presente (como doador
e receptor) nas transações entre quaisquer dos dois grupos da sociedade,
mesmo se não estiver presente na realidade, pois as relações entre os dois
grupos são determinadas de forma transitiva por suas respectivas relações



com o chefe. Tudo isso quer dizer que seu verdadeiro modo de movimento é
maior do que qualquer conjunto dado e estático de contrastes. Aqui farei
minha colocação geral sobre a prática teórica. Uma análise estrutural não
seria digna desse nome se se desse por satisfeita com uma extensa tabela de
oposições binárias, ou mesmo com as proporções clássicas A:B::C:D,
derivadas de tal tabela. Há uma grande indústria etnográfica em torno dessas
proporções saussurianas. Assim então consideremos a proposição para Fiji,
homens:mulheres::cultura:natureza::chefe:povo. A afirmativa é válida, mas
apenas como uma redução simplificada ou um momento particular da
estrutura global, tomada de um contexto ou perspectiva local específica. Não
pode ser uma descrição suficiente da estrutura, já que é sempre passível de
falsificação por proposições semelhantes, também válidas mas que foram
propostas de outros pontos de vista, nos quais todas as categorias têm seus
signos alterados. Assim, também é, da mesma forma, verdadeiro, para Fiji,
que homens:mulheres::natureza:cultura::povo:chefes. Acredito que essas
inversões locais de valores são condições gerais da estrutura, que não foram
suficientemente levadas em conta, por exemplo, em estudos populares sobre
o status das mulheres.24

Muitas vezes, também, chega-se à conclusão de que muitas das categorias
culturais chave, são “ambíguas”, “contraditórias” ou “logicamente instáveis”.
Esse tipo de conclusão nos traz a mais uma observação, a de que essas
categorias podem perder esta ambiguidade quando referenciadas a outros
contextos. Porém, tais conceitos de estrutura, ou seja, enquanto um conjunto
de proposições contextualizadas, expostas em série, não esgotarão a lógica
nem a especificarão. Todas essas formulações presas a contextos são
meramente representações contingentes do esquema cultural, ou seja, seções
transversais provisórias do mesmo, observadas a partir de algum ponto de
vista motivado (seja o do observador, seja o do participante). A lógica do
todo está no desenvolvimento produtivo de todas as suas categorias e é
somente por esse desenvolvimento que podem ser motivadas todas as suas
expressões estáticas ou parciais. É somente pela diacronia interna da estrutura
que podemos compreender a “ambiguidade” de tais formas lógicas como a
síntese, ou a determinação contextual de valores como uma determinada
valorização de contextos. Tal é a vida cultural das formas elementares.

 
a No original inglês, a basket of earth (the land). (N.R.T.)



4. Capitão James Cook; ou o deus agonizante

CONCERNENTE À MORTE do capitão Cook:

…aquilo que disse aqui não asseguro ser a Verdade Real em cada detalhe
apesar de em geral ser bem próxima ao assunto. Escolhi cuidadosamente
as relações que tiveram a maior aparência de Verdade. Mas, de fato,
estavam tão Excessivamente perplexos em seus Relatos, que foi tarefa
árdua coletar certeza nos casos particulares, ou mesmo escrever Relato
algum.

Diário de bordo de Alex: Home, Marinha Real de Buskenburn,
Berwickshire, que estava com o capitão Cook em sua Última Viagem

“Uma cadeia de eventos que não mais poderia ser prevista nem
mesmo impedida” (William Ellis, segundo imediato de médico,
HMS Discovery)

Fora a recepção mais generosa conferida a qualquer viagem europeia de
descobrimento neste oceano.1 “Ancorados em 17 braças de areia negra”, lê-
se no diário de bordo de um aspirante, “em meio a uma quantidade
inumerável de canoas, em que as pessoas cantavam e exultavam ao longo de
todo o caminho” (Riou, Diário de Bordo: 17 jan. 1779). Eles estavam
cantando! Nem mesmo o capitão Cook, com toda sua vasta experiência, vira,
antes, tantos polinésios juntos quanto ali na baía de Kealakekua. Além das
inúmeras canoas, havaianos subiam a bordo do Resolution e do Discovery,
ocupavam as praias e nadavam nas águas como “cardumes de peixes”.
Talvez lá estivessem dez mil pessoas, ou seja, cinco vezes mais que o
número normal de habitantes do local. E não se via arma alguma com
nenhum deles, como Cook reparou. Em vez disso, as canoas estavam



carregadas de porcos, batata-doce, fruta-pão, cana-de-açúcar: enfim, tudo
aquilo que era produzido pela ilha. As mulheres também “pareciam estar
especialmente ansiosas de se ligarem a nosso pessoal” (Ellis, 1782, 1:86).
Um sacerdote subiu a bordo e enrolou o capitão Cook com o tecido de tapa
vermelho, decoração da imagem do templo, fazendo depois a oferenda
expiatória de um porco. Uma vez já na praia, o sacerdote levou Cook pela
mão até o templo de Hikiau. As pessoas que estavam em seu caminho
corriam para suas casas ao ouvirem os gritos de “Ó, Lono” do arauto, ou
prostravam-se ao chão. Lono é o deus associado à reprodução humana e ao
incremento natural que retorna anualmente às ilhas junto com as águas
fertilizantes do inverno; ele também é o rei antigo em busca de sua noiva
sagrada. Em janeiro de 1779, o capitão Cook foi levado a cumprir no templo
os ritos de boas-vindas a Lono. Cook tornou-se realmente a imagem de
Lono, enquanto o sacerdote Ko’a e o tenente King mantinham seus braços
esticados à sua frente. Ele parecia uma duplicata do ícone de travessão
(construído com varas de madeira) que é a aparência do deus. Esta era a
cerimônia do Makahiki, o grande festival de Ano-Novo havaiano. O
Makahiki foi descrito por Sir James Frazer em O ramo de ouro, parte 3, O
Deus Agonizante.2

A morte de Cook pelas mãos havaianas, apenas algumas semanas mais
tarde, poderia ser descrita como a sequência ritual: a metáfora histórica de
uma realidade mítica. E os mitos não eram somente de origem havaiana,
havia o folclore britânico complementar caracterizado por J.C. Beaglehole,
biógrafo de Cook, como “a busca inglesa por um ‘Rei’”. Na manhã de
domingo, 14 de fevereiro de 1779, o capitão Cook desembarcou na praia
com um contingente de fuzileiros navais para levar o rei havaiano,
Kalaniopu’u, como refém em troca do pequeno veleiro guarda-costas do
Discovery, roubado na noite anterior em uma manobra audaciosa – da qual o
velho e bondoso governante era inocente. No instante decisivo, Cook e
Kalaniopu’u se confrontaram como adversários cósmicos. Permitam-me,
portanto, fazer uma leitura antropológica dos textos históricos, pois em todas
as confusas narrativas tolstoianas do embate – dentre as quais o criterioso
Beaglehole se recusa a escolher – a única certeza recorrente que temos é a de
existir uma estrutura dramática com propriedades de transformação ritual.
Da sua saída para o interior a fim de buscar o rei até sua volta em direção ao
mar com seu refém, Cook passa por uma metamorfose, de objeto de
adoração a objeto de hostilidade. Logo que chegou à praia o povo se



dispersava diante de sua presença, prostrando-se de rosto ao chão; no final, é
ele quem fica jogado de cara na água, esfaqueado pela adaga de ferro de um
chefe, arma usada na troca ritual, com a multidão exultante cercando-o para
acumular honras pela participação em sua morte: “agarravam as adagas uns
dos outros”, é o que lemos no relato de Burney, “no afã de ter participação
em seu assassinato” (Diário: 14 fev. 1779). Na última inversão ritual, o
corpo de Cook seria oferecido como um sacrifício pelo rei havaiano.

Cook sofrera a transformação de beneficiário divino do sacrifício em
vítima sacrificada – esta nunca foi considerada uma mudança radical no
pensamento polinésio e era sempre uma possibilidade nos combates reais
(Valeri, no prelo). A cada fase da transformação havia um tipo de oferenda
correspondente: os signos materiais mutantes da trajetória de Cook através
dos valores cósmicos. Inicialmente ao ir “buscar o Rei”, empurravam-lhe
porcos e enquanto esperava que Kalaniopu’u acordasse, recebia outras
oferendas de tecido de tapa vermelho – o que prova que, nesse momento
ainda, o capitão inglês era a imagem do deus havaiano. O rei se apresentou
de bom grado e de mãos dadas com Cook partiu em direção ao jovem que os
esperava para levá-los até o navio. Então foi parado por sua esposa preferida,
Kaneikapolei, e por dois chefes que lhe suplicavam e insistiam com ele para
não embarcar. Todos os relatos, tanto ingleses quanto havaianos, dizem que
Kaneikapolei e os chefes contaram-lhe tantas estórias de mortes de reis que
fizeram com que ele se sentasse no chão, onde acabou por parecer – de
acordo com a narrativa do tenente Phillips – “abatido e intimidado” (em
Beaglehole, 1967:535).

Nada até esse momento havia ocorrido que levantasse suspeitas no rei e
foi também nesse instante, como Phillips relata, que “nós começamos a
suspeitar que eles não estavam bem-dispostos para conosco” (Ibid.). A
transição é repentina e ocorre quando o rei começa a perceber Cook como
um inimigo mortal. Esta é a crise estrutural quando todas as relações sociais
começam a mudar seus signos. As dádivas materiais agora também contêm
uma certa ambiguidade, semelhante àqueles sacrifícios maori que poluem os
deuses enquanto os apaziguam. Um velho oferece um coco a Cook, mas de
modo tão insistente que o capitão exasperado não consegue se livrar dele.
Estaria ele suplicando a liberdade do rei? O tenente Phillips achou que “o
sacerdote velhaco e ladino” estivesse agindo dessa forma para desviar as
atenções do fato de que seus conterrâneos, que eram agora umas duas ou três
mil pessoas, estivessem se armando para defender seu rei. Aproximadamente



nessa hora também chegaram notícias de que os ingleses haviam matado um
chefe importante na extremidade sul da baía. O rei ainda podia ser visto
sentado no chão “com os sinais do mais forte pavor estampados em seu
semblante” (Cook e King, 1784, 3:44), mas logo desapareceria de cena. Os
acontecimentos já estavam além do controle de quem quer que fosse. “Os
nativos” manifestavam a sua disposição para aquilo que os ingleses
chamavam de “insolência”. As homenagens finais a Cook ocorrem sob a
forma de projéteis, que incluem entre pedras e clavas, pedaços de coco e
fruta-pão. Cada lado, portanto, reagia de forma violenta às ameaças que
percebia no outro, e assim rapidamente se chegou ao “impacto fatal”.3

Mas quem exatamente cometeu o delito? Os textos históricos escritos
entre aquele dia e cerca de cinquenta anos depois identificam entre oito a dez
diferentes homens como “o homem que matou o capitão Cook”, afirmação
geralmente referente ao primeiro a atingi-lo com a adaga de ferro. Muitos
dentre eles têm nomes – Pahea, Nuha, Pihole, Pohewa etc. Frequentemente
são diferenciados de acordo com sua posição, filiação e outras características
sociais: essas são pistas importantes, pois espero poder demonstrar que a
chave do mistério está nas categorias elementares (meu caro Watson).4

Morte de Cook, morte de Lono. O evento era absolutamente único e, ao
mesmo tempo, repetido anualmente. Pois o evento (qualquer evento) se
desdobra simultaneamente em dois planos: como ação individual e como
representação coletiva; ou melhor, como a relação entre certas histórias de
vida e uma história acima e além dessas outras. Parafraseando Clifford
Geertz, o evento é uma atualização única de um fenômeno geral (1961:153-
54). Assim, por um lado, temos a contingência histórica e as particularidades
da ação individual; e, por outro, aquelas dimensões recorrentes do evento,
onde podemos reconhecer uma certa ordem cultural. O paradoxo para uma
“ciência” histórica é que as circunstâncias contingentes – tais como
acidentes biográficos ou geográficos – são condições necessárias. Se Cook
não tivesse feito isso ou aquilo, então… Então, o quê? De modo inverso, o
historiador sempre estará tentado a procurar aquele ato decisivo que acionou
o movimento de toda a cadeia de acontecimentos. Para Beaglehole, esse
momento foi quando Cook, exausto por suas aventuras pelo mundo, perdeu
o controle de si e deu o primeiro tiro. E esse modo de pensar ainda comporta
a promessa de que a história possa ser resgatada de sua triste condição
“ideográfica” pela verdadeira ciência. Por exemplo, de acordo com o
diagnóstico de um eminente médico inglês, Cook mostrava ter durante esta



terceira viagem todos os sintomas de uma infecção parasitária dos intestinos
(Watt, 1979). Foram vermes que acabaram com ele. De fato, há algo
longinquamente heroico na ideia: a homenagem de um medicine mana à
posição assumida por Cook no folclore ocidental, como ente constituidor,
responsável pelo formato do mundo como o conhecemos – e como se os
havaianos, então, nada mais pudessem ter feito a não ser reagir à sua
presença determinante de forma previsível, por uma psicologia ingênua.
Ainda assim independente de sua condição intestinal, se a maré estivesse
mais alta ou os barcos mais próximos, Cook teria facilmente escapado,
apesar de – mais um fator decisivo – não saber nadar.

Mesmo assim, para saber o que realmente ocorreu, seria insuficiente
assinalar que certas pessoas agiram de certos modos, a não ser que
soubéssemos o significado dessas ações. Aquilo que é contingente só se
torna plenamente histórico quando é significativo: somente quando o ato
pessoal ou o efeito ecológico toma um valor de posição ou sistemático em
um esquema cultural. Uma presença histórica é uma existência cultural. E
foi assim que o efeito específico da individualidade de Cook foi mediado
pela categoria (ou categorias) cultural que ele representava, enquanto
indivíduo lógico. As relações categoriais estão, então, inferidas. Frazer
poderia ter incluído os havaianos entre aqueles povos polinésios que
encontrara e que poderiam testemunhar que o inimigo do rei é um
estrangeiro. E se, naquele dia, o povo do Havaí se mostrara tão sensível em
relação a vida de seu rei, não seria por que, como Frazer também
argumentou, o rei divino vivia a vida do povo?

A vida do cosmo também. Minha argumentação própria relativa à morte
de Cook se iniciará com a criação, o famoso canto havaiano “Começando-
[na]-Escuridão-Profunda”, o Kumulipo (Beckwith, 1972). É o canto de
nascimento de Ka-’I-i-mamao, pai do rei da época de Cook. Os havaianos
veem este canto, alternativamente, como a estória do universo ou como a
biografia do rei: a criança real assim é “o cosmo descrito” (Luomala em
Beckwith, 1972: xiii). De acordo com uma tradição havaiana tardia, o canto
Kumulipo era entoado pelo sacerdote nas cerimônias do templo com as quais
Cook foi acolhido como Lono. Essa tradição não pode ser confirmada
historicamente. A verdade da tradição talvez esteja na relação metafórica de
Cook com o sujeito real do canto de criação, pois Ka-’I-i-mamao fora o
último antecessor havaiano de Cook no papel de Lono: destituído de seu
governo, de sua esposa e de sua vida por rivais políticos.



Nana i ke Kumu: busque as origens

O Kumulipo também pode ser ligado a Cook de outra forma. O canto coloca
a origem do universo na elevação outonal, crepuscular, das Plêiades: o
evento celestial que antecipa o início do ano ritual havaiano, o retorno anual
de Lono – e, com oito dias de antecedência, em novembro de 1778, a
aparição de Cook em Maui. De modo inverso, a cerimônia do Ano-Novo
havaiano, o Makahi, tem o significado do eterno retorno: o renascimento do
mundo na mudança das estações, como fora efetuado ou concebido por
Lono. Porém, nem Lono, nem qualquer outro dos deuses havaianos, havia
presidido a criação inicial. No Kumulipo, assim como em certos mitos
cosmogônicos dos maori, o mundo de coisas naturais nasce das noções
primordiais, elas próprias sendo princípios de reprodução (cf. Cap. 2). O
divino primeiramente surge de forma abstrata, como o espírito-gerador-em-
si. Somente após as setes épocas do pō, a longa noite de autogeração do
mundo, nascem os deuses – como irmãos e irmãs da humanidade. Deus e
homem surgem juntos e em uma contenda fraterna quanto aos meios de sua
reprodução: a sua própria irmã mais velha. Esta contenda começada na
oitava época da criação faz a transição para as sucessivas eras do ao, o “dia”,
ou o mundo da forma pela qual o homem o conhece. Na verdade, a luta é
apresentada como a condição de possibilidade de vida humana no mundo
onde os poderes geradores de vida são divinos. Assim, ao final do oitavo
canto temos a celebração de uma vitória: “O homem agora se espalha, o
homem agora estava aqui;/Era dia [ao].” A vitória conseguida sobre os
deuses é análoga ao triunfo anualmente obtido sobre Lono durante o Ano-
Novo, quando é efetuada a transição sasonal, como dizem os havaianos, do
tempo de noites longas (pō) para o tempo de dias longos (ao) (ver Kepelino,
1932).

La’ila’i, irmã mais velha de deus e do homem, é a primogênita em todas
as eras de criação anteriores. De acordo com a teoria havaiana, La’ila’i é a
herdeira legítima da criação; e, enquanto mulher, é singularmente capaz de
transformar vida divina em vida humana. A questão em torno da luta de seus
irmãos para possuí-la, portanto, é cosmológica na extensão, e política na
forma. Esses dois irmãos primordiais, descritos em certas genealogias como
gêmeos, são nomeados no canto simplesmente como “Ki’i, um homem” e
“Kane, um deus”. Mas como Ki’i significa “imagem” e Kane significa
“homem”, tudo já está dito: o primeiro deus é “homem”, e o primeiro



homem é “deus”. Como também está no canto, onde os status de deus e
homem são invertidos pelas ações de La’ila’i. Ela “senta-se de lado”, o que
significa que ela toma para si um segundo marido, Ki’i, e seus filhos com
Ki’i, o homem, nascem antes de seus filhos com o deus Kane. Desse modo
os descendentes do homem são mais velhos:

Houve murmúrios, lambança de beiços e falatório,
Estalos, zangas e cabeças abanando.
Muxoxos, rabugice, silêncio.
Kane estava quieto, recusando-se a falar,
Rabugento, zangado, ressentido
Com a mulher por causa de sua prole…
Ela dormiu com Ki’i.
Kane, suspeitando da primogênita, teve ciúmes,
Suspeitava da união secreta entre Ki’i e La’ila’i [?]…
Kane estava irado, tomado de inveja por ter sido o último a deitar com ela.
Seus descendentes seriam da linha mais jovem,
Os filhos da mais velha seriam os senhores
Primeiros através de La’ila’i, primeiros através de Ki’i
Filhos dos dois nascidos nos céus
Surgiram.

(Beckwith, 1972:106)

A vitória da linha dos homens é assegurada nas gerações sucessivas que se
seguiram por repetidos casamentos entre os filhos dos homens e as filhas dos
deuses, ao ponto de a descendência do divino Kane ser totalmente absorvida
pelos herdeiros de Ki’i (Genealogia Kamokuiki). É o modelo paradigmático
da política de usurpação havaiana. Mas o que também é evocado nessa
estória é uma ideia polinésia mais geral sobre a condição humana: os
homens às vezes (ou mesmo frequentemente) são compelidos a infligir uma
derrota ao deus para garantir sua existência, através da apropriação do poder
feminino – a terra que sustenta e nutre.

Se me permitem, tomarei de empréstimo uma página de O ramo de ouro:
cada ano a paisagem silvestre da antiga Nova Zelândia nos dava “uma cena
de uma estranha e recorrente tragédia”. Em uma pequena horta de batata-



doce que havia sido reservada para o uso do deus, um sacerdote maori
realizava um casamento sagrado, digno de seu lendário colega do bosque de
Nemi. Plantava os primeiros montes (puke, também “mons veneris”) da safra
do ano e seus movimentos eram acompanhados da frase “esteja grávida,
esteja grávida” (Kapiti, 1913; Johansen, 1958). O sacerdote estava
desempenhando o papel do deus Rongo (-marae-roa, �Ha., Lono), aquele
que originalmente trouxera a batata-doce dentro de seu pênis desde a pátria
espiritual, para engravidar sua esposa (Pani, o campo). Durante o período de
maturação da planta nenhum estranho podia perturbar a horta. Mas chegando
a época da colheita, a posse de Rongo era contestada por um outro deus, Tū
(-matauenga) ancestral do homem “enquanto guerreiro tapu” – em uma
batalha que é lembrada como sendo a origem da guerra. Um segundo
sacerdote, representando o papel de Tū, usa um galho bruto da árvore mapou
– por que não dizer um ramo arrancado da árvore sagrada? –, remove e
amarra e novamente enterra as primeiras tuberosas da batata-doce. Assim
fazendo mata Rongo, o deus, pai e corpo da batata-doce, ou então o
adormece, para que os homens possam fazer a colheita para seu próprio uso.
O brilhante informante maori de Colenso chega à essência desse mito de
orientação:

Rongo-marae-roa [Rongo enquanto batata-doce] foi morto com seu povo
por Tu-matauenga ([Tū enquanto guerreiro]… Tu-matauenga também
assou num forno e comeu seu irmão mais velho Rongo-marae-roa de
modo que ele fosse totalmente devorado sob a forma de alimento. Agora,
a interpretação simples ou o sentido desses nomes em palavras comuns é
que Rongo-marae-roa é a kumara (batata-doce) e Tu-matauenga é o
homem (Colenso, 1882:36).

Lembrem-se de que no pensamento polinésio, na maneira que se distingue
do assim chamado totemismo, todos os homens são parentes de todas as
coisas por descendência comum. O corolário seria que, em vez de uma
espécie ancestral ser tabu, a vida social da Polinésia é um projeto universal
de canibalismo generalizado ou até mesmo de endocanibalismo, pois as
pessoas são genealogicamente relacionadas a seus meios “naturais” de
subsistência. Este problema, no entanto, não era tão agudo para os havaianos
quanto para os maori; mesmo assim o taro, base da alimentação havaiana, é
o irmão mais velho da humanidade; na verdade, todas as plantas e animais



úteis são formas imanentes de ancestrais divinos – são outros tantos kinolau,
“incontáveis corpos” dos deuses. Mais ainda, o cozimento que torna as
tuberosas apropriadas para o consumo humano é justamente o que destrói
aquilo que elas têm de divino: seu poder autônomo de reprodução que só
existe no estado cru. (Daí o valor ritual da distinção cru/cozido no Havaí,
como em outras partes da Polinésia, especialmente na Nova Zelândia.)
Porém, esta transformação agressiva da vida divina em substância humana
descreve tanto o modo de produção quanto o de consumo – até mesmo o
termo para “trabalho” (Ha., hana) serve também para “ritual”. A pesca, o
cultivo, a construção de uma canoa ou até mesmo gerar um filho
representam as muitas maneiras de o homem tomar “uma vida do deus”.

Os homens, assim, aproximam-se do divino, portanto, com uma mistura
curiosa de submissão e orgulho, cujo objetivo final é transferir para si a vida
que os deuses originalmente possuem e continuamente incorporam e que
somente pode ser concedida por eles. Uma relação complexa entre súplicas e
expropriação, sucessivamente trazendo o sagrado para o domínio humano e
dele o banindo. A vida humana só é possível através de uma espécie de
deicídio periódico. Caso contrário, o deus é separado dos objetos da
existência humana por atos de devoção que seriam iguais na vida social ao
roubo e à violência – para não falar em canibalismo. “Esteja por baixo,
enquanto estou por cima”, é dito no canto mágico dos maori, que acompanha
a oferenda de alimentos cozidos; pois como nos alimentos cozidos o tabu
está destruído, a oferenda é, ao mesmo tempo, espécie de poluição – isto é,
do deus (Shortland, 1882:62; cf. Smith, 1974-75). Essa relação agressiva
com os seres divinos auxilia a explicação de por que o contato com o
sagrado é extremamente perigoso para aqueles que não estejam em tabu. É
precisamente por esse motivo que os polinésios preferem arrancar sua
existência dos deuses sob o signo e a proteção de um adversário divino. Para
isso colocam Tū (Kū) como deus dos guerreiros. E assim os homens
aprendem a se opor ao divino em seu aspecto mais produtivo e pacífico que
é o de Rongo (Lono). Os homens são guerreiros nas suas relações máximas
com o universo, que incluem as relações de produção e de reprodução.

Essa digressão comparativa será mais convincente se assinalarmos o fato
de que o capitão Cook aparece nas tradições maori como “Rongo Tute”
(Rongo Cook), cognato exato de sua histórica aparição no Havaí. De fato, os
havaianos tinham um ritual da batata-doce com a mesma estrutura geral do
ciclo maori. Esse ritual era utilizado nos “campos de Kamapua’a”, nome do



deus-porco, que algumas pessoas dizem ser uma das formas de Lono, cujo
fuçar da terra é um símbolo bem conhecido da atividade viril. Durante o
período de crescimento da colheita, a horta era tabu para que, assim, o porco
pudesse fazer seu trabalho inseminador. Pessoa alguma poderia jogar pedras
na horta, nem um graveto sequer; era também proibido que nela se andasse –
estranhas proibições, exceto que todas resultam em proteção contra ataques
humanos. Se, portanto, a horta pertencia a Lono, o primeiro deus a ser
invocado na hora da ceifa era Kūkuila, Kū-o-esforçado (Kamakau,
1976:25s.). Porém, de significado muito maior – universal e cósmico – é os
havaianos recapitularem o ciclo maori até seus últimos detalhes, durante as
grandes cerimônias do Ano-Novo, chamadas de Makahiki (cf. Sahlins: no
prelo). A batalha crítica entre Tū (Kū) e Rongo (Lono) desdobrava-se a cada
ano em um conjunto complexo de ritos que se estendia por quatro meses
lunares. Exceto que, no Havaí, o rei é o guerreiro par excellence e que dá
início às agressões contra Lono: o rei cuja dádiva de vitória vem justamente
de seu deus emplumado, Kū, Arrebatador-da-Ilha (Kū-ka-ilimoku).
Poderíamos dizer, mesmo correndo o risco de simplificar a questão em
demasia, que aquilo que é referente ao homem em geral na Nova Zelândia é
sintetizado no rei do Havaí. Esta é a permutação havaiana do sistema
polinésio: uma evolução hipertrófica da hierarquia (no sentido dumontiano)
ou soberania divina (no sentido frazeriano). A vida do rei abarca a existência
da humanidade – capacidade na qual o rei busca incorporar Lono.

Quando as lendas dos antecessores havaianos de Cook no papel de Lono
são postas em ordem cronológica, elas ilustram de maneira semelhante esse
princípio de hierarquia na transposição da luta primordial entre homem e
deus para as guerras dinásticas mais recentes – nas quais a figura de Lono
torna-se a do rei vencido.5 Os principais Lonos antes de Cook foram, além
do deus original, o lendário rei Lono-no-Makahiki (Lonoikamakahiki) e o
proto-histórico Ka-’I-i-mamao, para que foi composto o canto de criação, o
Kumulipo. De fato, essas histórias são apenas outras tantas versões da
contenda entre o deus, o homem e a mulher que tinham estado juntos na
origem da humanidade. O discurso tradicional muda, no entanto, quando a
época da vítima divina em questão, a figura de Lono, se aproxima da
histórica. É o que se vê com o caso do falecido rei Ka-’I-i-mamao cuja
mulher é raptada pelo filho da irmã de seu pai, o que leva a mais uma troca
de insultos entre parentes rivais e finalmente à batalha onde o rei é
(dependendo da versão) deposto e banido, assassinado ou se suicida. De



forma análoga, o anterior rei Lonono-Makahiki tinha abandonado ou
assassinado sua mulher devido às pretensões de um homem socialmente
inferior, He’a-o-ke-koa, “Oferenda de Sangue do Guerreiro”, cujo próprio
nome é uma referência à função específica da soberania e ao ato diacrítico –
o sacrifício humano.

O sacrifício humano, prerrogativa do rei, é o que coloca o deus a distância
e permite à humanidade herdar a terra. É uma vida em troca de outra. Como
vimos (Cap. 2) no sacrifício prototípico da tradição maori, uma divindade
menor chamada de Kaupeka (“Oferenda”) foi morta por Tū, o ancestral do
homem guerreiro, para conseguir material para a fabricação dos mastros do
céu; o Pai Céu (Rangi) foi assim fixado em um estado separado, permitindo
aos deuses e à prole humana habitarem a Mãe Terra (Papa). Assim como os
templos consagrados ao sacrifício humano no Havaí, ao separarem o
“sagrado” (celeste) do “secular” (terrestre) ou o tabu (kapu) do noa, liberam
o resto do plano terrestre para a humanidade. Algo parecido acontece
durante o ritual do Ano-Novo, da forma como é realizado na relação entre
Lono e o rei.

A estação da passagem de Lono, época das chuvas de inverno, é a
transição do “tempo anual de morrer” para o tempo em que “as coisas
frutificam”. Esse é o efeito benéfico da passagem de Lono. A conjunção com
o deus produtivo é possível porque se mantém o deus militar
temporariamente inativo: os ritos normais do templo, quando sob a égide de
Kū, são suspensos. Mas, logo que Lono tiver partido, o rei reconsagra os
templos de Kū por meio de sacrifícios humanos. E, então, circula pela ilha
reabrindo os santuários agrícolas e os de pesca – santuários agrícolas que
pertencem a Lono. Foi possível ao rei assumir e incorporar Lono, mas para
que ele possa transferir os benefícios frutificantes da passagem de Lono, o
deus tem de perdê-los. O deus é o primeiro sacrifício do Ano-Novo (cf.
Valeri, no prelo).6

O rei obtém uma vitória e o povo, suas condições de subsistência. Há um
aloha especial entre o povo e Lono, que é em certos mitos o deus original e
cujo retorno anual é ocasião de alegria geral. O momento ritual de conjunção
com o deus é especialmente comemorado pelo povo, mesmo que o momento
de separação final pertença ao rei. A alegria, então, faz parte da
argumentação que faço de que a imagem de Lono nasce anualmente da união
entre o deus e as mulheres do povo, assim como Lono desce dos céus em
certos mitos para se acasalar com uma linda havaiana. Portanto, segundo



Samwell, quando Cook surge na baía de Kealakekua durante a estação do
Makahiki, as jovens passavam a maior parte de seu tempo cantando e
dançando – evidentemente faziam isso de uma maneira muito determinada,
tanto que ele coletou dois cantos muito sensuais de hula. Até mesmo a
padroeira da dança, a deusa Laka, é descrita em um canto antigo como sendo
esposa-irmã de Lono. Como acontece em ritos análogos das ilhas Marquesas
e de outros povos da Polinésia (Handy, 1927), a dança despertaria o deus:
um tipo de cópula cósmica entre mulheres mortais e o progenitor divino.

Se estou correto, a imagem Makahiki resultante desse casamento sagrado
é fruto de uma união socialmente simétrica e inversa daquela onde o rei é
ritualmente produzido. Lembremos que, na morte do rei, a ordem social se
dissolve em cenas de violação excessiva de tabu. Cenas que são
especialmente marcadas pela fornicação pública entre mulheres da chefia e
homens comuns, relações sexuais que seriam de outro modo estritamente
proibidas. O efeito simbólico é de que o herdeiro do trono, mantido longe da
licenciosidade pública durante os dez dias, pode então retornar para restaurar
a ordem (os tabus) nas cerimônias de instauração que imitam (idealmente) os
ritos de nascimento da nobreza. O rei é, portanto, fruto metafórico de uma
mulher sagrada e seu inferior social, enquanto que a imagem de Lono nasce
de uma união hipergâmica entre um macho divino e mulheres do povo.
Tarde da noite, antes de a imagem ser vista pela primeira vez, há uma das
cerimônias do Makahiki denominada “espirrando água” (hi’uwai). Kepelino
conta que os chefes sagrados eram carregados para a água onde o povo em
toda sua elegância se banhava; na excitação criada pela beleza das roupas,
“uma pessoa é atraída por outra e o resultado”, diz esse prosélito do
catolicismo, “não era de modo algum bom” (1936:96). De madrugada,
quando as pessoas emergiam de seus folguedos amorosos, lá estava a
imagem de Lono de pé, na praia.

A imagem alta de travessão tinha panos de tapa branca pendurados
juntamente com as peles do pássaro ka’upu em sua barra horizontal. O
ka’upu é, com quase toda certeza, o albatroz, um pássaro migratório que
aparece na cadeia ocidental das ilhas havaianas – o albatroz Lanyon branco
na ilha de Ni’hau – para acasalamento e desova em outubro-novembro, ou
seja, no início da estação do Makahiki. A lenda sobre o antigo rei Lono-no-
Makahiki consiste de repetidas viagens entre o Hawai’i e as ilhas ocidentais,
em uma canoa que, de acordo com uma versão, tem seu mastro pendurado
com peles de ka’upu (Kamakau, 1961:52-53). Lono descobre a ligação entre



sua mulher e um jovem guerreiro, discute com ela e a mata. Então, magoado
e com remorsos, viaja pelas diversas ilhas lutando contra o povo para, no
final, perambular empobrecido e demente pelos confins da ilha ocidental,
Kaua’i. É uma viagem em direção à morte, à privação e a um estado de
natureza: esta é a condição de Lono durante o triunfo do homem guerreiro,
ou seja, durante a maior parte do ano. Na outra parte, a estação do Makahiki,
o deus retorna em sua procissão triunfal – prelúdio de mais um desterro,
iniciado por suas lutas com a população.

O tabu anual de Lono, que inclui uma paz prescritiva, é proclamado
quando a imagem do templo é vista na praia. “Paz” significa a suspensão de
toda atividade humana tanto quanto de contendas, sendo que o deus agora
casa com a terra ou dela toma posse – daí a “posse”, que, em si mesma, tanto
quer dizer domínio quanto apropriação sexual. A imagem principal de
“Lono-o-pai” (Lono-makua), acompanhada de certos deuses do esporte,
agora circunda a ilha inteira tomando a direção do sol, para voltar ao templo
de origem 23 dias após sua partida. Este é o “circuito correto”,b mantendo a
ilha à sua direita, e este circuito à direita, diz um sábio havaiano, “significa a
retenção… do reino” (Kamakau, 1976:5). Na fronteira de cada distrito, eram
oferecidos ao deus alimentos e propriedades, da mesma forma como o chefe
arrecadava “tributos”. Mas após fazerem as oferendas e desse modo
reconhecerem o domínio do deus, as pessoas em cada distrito se entregavam
a combates rituais com a multidão que acompanhava Lono. Aparentemente a
população local conseguia a vitória, tanto que era nesse momento que se
retirava o tabu do deus: a terra fertilizada podia agora ser penetrada. No
mesmo instante em que o povo dá início às comemorações, que durariam
muitos dias, a imagem do templo é levada do distrito virada para trás: “para
que”, como explicam, “a ‘esposa’ possa ser vista” (I’i, 1959:72).

Os paradoxos aparentes desse triunfo soberano destro de Lono são
resolvidos no final do circuito através de uma luta global com o rei. O rei em
uma batalha ritual com o deus resume todas as batalhas locais e consegue a
vitória final, ganhando a vida para o povo e sua soberania por si mesmo.
Esse combate chamado kāli’i é o clímax estrutural do Makahiki. Kāli’i
significa “golpear o rei” e “agir como – ou ser feito – o rei”. Tudo isso
acontece simultaneamente, o rei é golpeado por um dos partidários do deus e
recupera sua soberania.

É o décimo sexto dia do primeiro mês havaiano. A imagem de Lono,
retomada de sua procissão, de pé na praia, é defendida por um grande



contingente de guerreiros armados. O rei, também acompanhado de sua
hoste de guerreiros, porém precedido por um especialista no combate com
lanças, vem do mar em uma canoa (um lembrete da origem da dinastia em
Kahiki). Duas lanças são apontadas. A primeira é desviada por seu
guerreiro-defensor mas a segunda, carregada por um corredor, toca no rei.
Uma morte simbólica – ao mesmo tempo prenúncio dá vitória do rei. O tabu
sobre ele é suspenso e seus guerreiros fazem uma investida em direção à
praia, onde travam um falso combate com os defensores de Lono. De forma
semelhante, em uma alusão mítica ao teste do kāli’i, o herói canta:

As pontas das lanças passaram bem próximas a meu umbigo. Por acaso
será um sinal de posse da terra (Fornander, 1916-19, 5:20).

A referência seria aos rituais tradicionais do corte do cordão umbilical nos
nascimentos dos nobres, que confere à criança honras sagradas; ou às
tradições da investidura real que têm igual formato. Pelo teste das lanças, o
rei é morto como estrangeiro para renascer como rei.

A transformação é conseguida através do e como abarcamento de Lono. O
conquistador se torna o governante pela apropriação do deus nativo, pacífico
e produtivo, sob pena de sua própria domesticação. Assumindo os atributos
de seu antecessor divino, ele surge como o benfeitor do povo. Valeri (livro
no prelo) demonstra que no decorrer do ano cerimonial vindouro, o rei será
simbolicamente transposto para o polo Lono da divindade havaiana; o ciclo
anual amansa o rei-guerreiro da mesma forma que os ritos de instauração de
Fiji, por exemplo (Cap. 3). Só é preciso notar que a renovação da soberania
no clímax do Makahiki coincide com o renascimento da natureza. No
calendário ritual ideal, a batalha kāli’i ocorre 33 dias após o aparecimento
outonal das Plêiades. Coincidia precisamente nos fins do século XVIII com
o dia 21 de dezembro, o solstício de inverno. O poder é retomado junto com
o sol.7

Nos dois dias seguintes, Lono faz o papel de sacrifício. A efígie do
Makahiki é desmantelada e escondida em um rito presidido pelo “deus-vivo”
do rei, que é Kahoali’i ou o “Companheiro do Rei”, aquele que é também
conhecido como “A-Morte-está-Próxima” (koke-ka-make). Kahoali’i,
parente próximo do rei e seu duplo cerimonial, é quem engole o olho da
vítima nas cerimônias de sacrifício humano (traço simbólico condensado do
rei-estrangeiro canibalístico). Ainda por cima, o “deus-vivo” passa a noite



anterior ao desmembramento da imagem de Lono numa morada temporária
chamada “a casa de rede de Kahoali’i”, construída diante da estrutura do
templo onde a imagem dorme. No mito pertinente a esses rituais, o herói
trapaceiro – cujo pai tem o mesmo nome (Kūka’ohi’alaka) que a imagem Kū
do templo – usa uma certa “rede Maoloha” para cercar a casa, prendendo a
deusa Haumea; Haumea (ou Papa) é também uma versão de La’ila’i, a
mulher fértil arquetípica e a rede que é usada para embaraçá-la tinha
pertencido a um certo Makali’i, “Plêiades”. Assim também a cerimônia
Makahiki, que se segue ao guardar do deus, é denominada “a rede de
Maoloha” que representa os ganhos em fertilidade que cabem à população,
provenientes da vitória sobre Lono. Uma grande rede de trama, cheia de todo
tipo de comida, é sacudida a mando de um sacerdote. Os alimentos caídos ao
chão são a porção que pertence aos homens e augúrio do ano que entra. A
fertilidade da natureza é assim tomada pelos seres humanos (e uma canoa-
tributo para Lono é posta ao mar em direção a Kahiki, pátria espiritual dos
deuses). E assim o Ano-Novo chega ao seu término. Na próxima lua cheia,
Kahoali’i apunhalará um homem (transgressão de tabu) e o sacrificará. Logo
em seguida se iniciará a reconstrução das casas e das imagens do templo:
consagradas – com mais sacrifícios humanos – para os ritos de Kū e para os
projetos do rei.8

História ou mitopráxis

Na noite de Natal de 1778, a bordo do Discovery, batendo-se contra as ondas
em direção leste da costa norte do Havaí, a tripulação comemora “de acordo
com antigos costumes desde tempos imemoriais”, com bebedeira e brigas
gerais (Samwell em Beaglehole, 1967:1155). Um havaiano, que estava a
bordo, aterrorizado por “tal cena de tumulto e confusão”, teve que ser
socorrido por um dos “cavalheiros”. Sir James Frazer teria adorado essa
convergência histórico-mundial de costumes de saturnália dos nativos:
polinésios e ingleses celebrando em conjunto o advento do Ano-Novo e o de
um príncipe da paz martirizado, com falsas batalhas e folia coletiva. Pelo
calendário havaiano, o Natal de 1778 era o quinto dia do décimo segundo
mês lunar, ou exatamente o meio do caminho do tumultuado circuito de
Lono, isto é, o circuito à direita da ilha.

Cook fazia o mesmo circuito da imagem de Makahiki e exatamente ao
mesmo tempo. O Resolution e o Discovery chegaram a Maui uns oito dias



antes das Plêiades, aparecendo ao noroeste de Hawai’i, quando Cook iniciou
uma prolongada circum-navegação no sentido à direita da ilha, ancorando
em Kealakekua na costa ocidental para a alegre recepção de dez mil
exultantes havaianos. Em Kealakekua, ou “O Caminho [de] o Deus”, é onde
a imagem de Lono geralmente começa e termina o seu circuito. Assim foi no
templo de Hikiau, Cook se tornou o ícone daquele ícone: untado com coco
mascado e alimentado por um sacerdote, enquanto o tenente King mantinha
seus braços estendidos e os acólitos entoavam os cantos costumeiros. Essa
alimentação ritual do deus (hānaipū) é realizada diversas vezes durante a
progressão ritual de Lono, nos santuários domésticos do rei e dos sumos
sacerdotes (cf. Sahlins, 1981). É verdade que o rei não tinha chegado mas
havia testemunho suficiente dos poderes que representava. Cook, por
exemplo, “se deixou ser dirigido” pelos sacerdotes para beijar e se prostrar
diante da imagem central do templo, a figura do deus Kū, Cook aquiesceu de
todas as formas ao status que os havaianos insistiram em lhe dar. Exceto que
o circuito desse Lono havia se estendido treze dias além do curso normal do
Deus Ano. Porém, ainda era tempo de Makahiki.

Não é necessário supor que todos os havaianos julgassem que Cook fosse
Lono ou, para ser mais preciso, que o fato de ele ser Lono tivesse o mesmo
significado para todos. Em relação às mulheres comuns que coabitavam com
os marujos a bordo dos navios, seria mais apropriado o comentário de
Antígono a respeito de sua própria deificação: “Não é esta a opinião que
meu criado tem de mim.” Por outro lado, os sacerdotes de Kealakekua
designaram um assim chamado homem-tabu para atender constantemente a
Cook, anunciando suas idas e vindas aos gritos de “Lono”, para que as
pessoas pudessem se prostrar, demonstrando dessa forma que, seja lá o que
for que as pessoas em geral estivessem pensando, os poderes estabelecidos
havaianos tinham a capacidade singular de objetivar de forma pública sua
própria interpretação. Tinham o poder de fazer a estrutura pesar sobre
questões de opinião e, ao prestarem a Cook os tributos de Lono, engajavam
praticamente a população nessa religião da qual eram os profetas legítimos.
“Igualdade de condição”, como o tenente King reparou, “não é a felicidade
desta ilha” (Beaglehole, 1967:605). Nem tampouco era sua teoria de história.

Essa diferença de opinião em torno da qual a história giraria surgiu no
interior da classe dominante entre certos sacerdotes de Lono, que moravam
perto do templo principal (Hikiau), o mesmo lugar onde os ingleses
montaram um observatório astronômico, e os chefes guerreiros viviam com



o rei Kalaniopu’u em Ka’awaloa, no lado norte da baía. O rei e seus chefes,
associados a Kū por serem guerreiros, tinham relações ambivalentes com
Cook/Lono que parecem ser totalmente consistentes com as antíteses
cosmológicas da estação de Makahiki. Quanto mais os sacerdotes reificavam
seus conceitos de Cook com o divino Lono, mais perigosa ficava sua relação
com os chefes. Tudo acabaria como no rito de kāli’i, com nada mais a ser
feito por seus seguidores, a não ser venerar a sua memória e esperar por seu
retorno. Esse é o motivo da famosa pergunta de dois dos sacerdotes – um
deles, o “homem-tabu” – que, escondidos, foram até o Resolution levando
um pedaço de seu corpo:

Eles… nos perguntavam com grande sinceridade e aparente apreensão:
“Quando o Orono [Lono] voltaria outra vez e o que faria com eles quando
voltasse?” A mesma pergunta foi feita com frequência a outros; e esta
ideia está de acordo com o teor geral de sua conduta para com ele, que
mostrava que o consideravam um ser superior (Cook e King, 1784, 3:69).9

Anteriormente, quando o sumo sacerdote Ka’ō’ō entrara com o rei
Kalaniopu’u em Kealakekua, os dois fizeram com Cook uma troca complexa
de objetos e cortesias – uma “ocasião de estado”, como foi chamada por
Samwell – que interpretaria cada um para os outros.10 Kalaniopu’u colocou
seu próprio manto e capacete de plumas em Cook e pôs em suas mãos o
mata-moscas, emblema de status de tabu real. O sacerdote, por sua vez,
vestiu Cook com um manto de pano de tapa vermelho. (“Um tipo de
adoração religiosa” foi a conclusão do tenente King, depois de ter visto o
mesmo tipo de procedimento em outra ocasião: “Nós sempre encontramos
seus ídolos adornados da mesma maneira que o capitão Cook” [Cook e
King, 1784, 3:5].) O rei havia feito a sua representação de Cook em sua
própria imagem social como guerreiro divino, enquanto o sacerdote
representou sua própria imagem do templo como o divino Cook. O rei
Kalaniopu’u também trocou nomes com Cook e, mais tarde, receberia num
jantar uma camisa de linho e a espada naval de Cook. Esse movimento de
vaivém de emblemas e personae reais é um microcosmo das transferências
de soberania durante os ritos do Ano-Novo. Em uma das transações
correlatas a essa ocasião de estado, o sacerdote fez uma dádiva unilateral de
enxós de ferro ao rei Kalaniopu’u, que foram obtidas de seus colegas
sacerdotes em troca de sua generosa hospitalidade para com os ingleses. Se



isso mais uma vez for sugestivo de uma apropriação real das benesses de
Lono (às expensas dos sacerdotes), também era um paradigma material da
estrutura histórica em evolução. A diferença das respectivas relações do rei e
do sacerdote com Cook/Lono se desdobraria como uma oposição de
interesses práticos.

“Um manto real de plumas tem o chefe, um botão desabrochado, uma
criança real/A oferenda noturna, a oferenda diurna: pertence ao sacerdote
declarar [as] antigas transações”. Essas linhas do célebre canto do século
XVIII, uma descrição perfeita das intrincadas trocas da “ocasião de estado”,
falavam da diferença que continuou distinguindo o comportamento dos
sacerdotes de Lono daquele dos chefes guerreiros. Tal diferença, quando
projetada para a história, significa que o sentido de imortalidade e totalidade
da sociedade, expresso nas transações dos sacerdotes com os ingleses, era,
no caso dos chefes, fundido com seus próprios interesses e àqueles de
linhagem. Mesmo após a morte de Cook, enquanto reinava a hostilidade
entre britânicos e chefes de Ka’awaloa, os sacerdotes de Lono diariamente
enviavam suprimentos aos navios, tal como vinham fazendo desde o início,
pois também haviam suprido generosamente o acampamento astronômico
próximo ao templo de Hikiau, assim como exploravam o interior da ilha e ali
trabalhavam. Mas “nenhum retorno jamais foi exigido”, lê-se no relato
oficial da Viagem, “nem mesmo insinuado da maneira mais remota. Seus
presentes eram dados com uma regularidade que mais parecia o
cumprimento de um dever religioso do que resultado de mera generosidade”
(Cook e King, 1784,3:14-15). Contudo, com seus rituais próprios
interferindo na percepção dessas ações, Cook deixara de dar o
reconhecimento devido a essa veneração da parte dos sacerdotes. “Pois, era
sempre sua prática prestar atenção total para agradar ao Chefe ou Rei do
local onde se encontrava”, tanto que por muito tempo nem pensou nem
mesmo se deu conta de que os sacerdotes eram os responsáveis “pelas
enormes quantidades diárias de porcos assados e legumes”, e continuou a
recompensar materialmente o rei Kalaniopu’u pelas respeitosas oferendas do
sacerdote Ka’ō’ō (Beaglehole, 1967:564). O uso desses termos litúrgicos é
deliberado. Um importante texto, datado de cerca de 1830, fala da relação do
povo com Cook como sendo uma ho’omana, “adoração”, tanto que “lhe
davam [Cook/Lono] porcos, taro, tapa e todo tipo de coisas, do mesmo modo
que dão coisas aos deuses; eles não barganhavam” (Remy, 1861:28). Por



essa lógica e de acordo com todas as evidências, o modo de troca dos
sacerdotes com Cook era realmente sacrificial.

Mas, “em todas as transações com os [chefes guerreiros]”, relata o Sr.
King, “nós os encontramos bastante atentos em seus próprios interesses”
(Cook e King, 1784, 3:14-15). Os ingleses, por sua vez, eram tão ciosos
desses interesses que chegaram a suspender o comércio de utensílios de ferro
a favor de adagas, usadas pelos chefes como insígnias de seu status – o
mesmo tipo de adaga que causaria a morte de Cook. Os interesses dos chefes
eram também perigosos porque buscavam satisfazê-los através do furto e de
ardis. Queriam, nas suas relações com o deus, desempenhar o papel do
trapaceiro, o arquétipo mítico e ancestral do usurpador. Os modelos de troca
entre os ingleses e os chefes alternavam entre noblesse oblige e roubo. Cook,
King e Ellis repararam nesse vício aristocrático desde o primeiro dia que
adentraram a baía de Kealakekua. A eclosão repentina de furtos poderia ser
atribuída à “presença e ao encorajamento dos chefes”: uma sociologia
polinésia da audácia que continuaria a atormentar os estrangeiros até a morte
de Cook – ela mesma consequência do furto do barco guarda-costas do
Discovery que, de acordo com todos os relatos, teria sido obra do chefe
Pahea. Afinal, o Makahiki estava completamente relacionado ao confisco
agressivo das dádivas de Lono pelo chefe guerreiro.

Temos, portanto, que nos utilizar daquilo que foi chamado de uma
“estrutura da conjuntura”: um conjunto de relações históricas que, enquanto
reproduzem as categorias culturais, lhes dão novos valores retirados do
contexto pragmático (Sahlins, 1981). Chefes, sacerdotes e britânicos, todos
seguiam suas tendências e interesses recebidos. O resultado foi um pequeno
sistema social, completo com alianças, antagonismos – e uma certa
dinâmica. “Aqui existem claramente assuntos partidários em discussão entre
leigos e clérigos”, como Clerke foi levado a comentar devido ao
comportamento dos havaianos durante a crise que se seguiu à morte de
Cook. Mas, nesse momento, os ingleses já haviam sido atraídos pela
esquismogênese havaiana, que na realidade havia sido exacerbada por sua
presença. Quanto mais os sacerdotes se objetivavam como partidários de
Lono, mais eles demarcavam o destino de Cook como vítima do rei.11

Todavia, em virtude de uma série de coincidências espetaculares, Cook
fizera uma retirada ritual quase perfeita no dia 3 de fevereiro. A
cronometragem, por si só, já estava muito próxima da perfeição, isso porque
os rituais do Makahiki terminariam no dia 1º de fevereiro (mais ou menos



um dia) o que corresponderia ao décimo quarto dia do segundo mês
havaiano. Isso ajuda a explicar uma anotação no Voyage feita por King,
datada do dia 2 de fevereiro: “Terreeboo [Kalaniopu’u] e seus chefes
estavam já há alguns dias muito curiosos quanto à hora de nossa partida.”
Em seu diário particular há o comentário adicional: “e pareceram ficar bem
contentes ao saber que ela se daria em breve” (1784, 3:26; Beaglehole,
1967:517). O capitão Cook em resposta às importunações havaianas para
que deixasse lá seu “filho”, o tenente King, tinha até assegurado ao rei
Kalaniopu’u e ao sumo sacerdote que voltaria no ano seguinte. Muito tempo
após o terem matado, os havaianos ainda acreditavam que isso aconteceria.

Os ingleses retiraram, com a permissão do sumo sacerdote, certas imagens
do templo de Hikiau para servirem de lenha. Houve acalorados debates
durante o século XIX sobre a parte que coube a esse suposto “sacrilégio” na
morte de Cook, sem que se observasse, entretanto, que, em seguida à estada
de Lono, o templo é normalmente destruído para depois ser reconstruído. Na
mesma noite de partida dos navios ingleses, uma das construções do templo
fora vista em chamas. Entre tantas coincidências rituais, a mais notável
talvez seja a morte do pobre velho marinheiro A.B,c Willie Watman, na
manhã do dia 1º de fevereiro. Watman fora o primeiro da tripulação de Cook
a morrer em Kealakekua: exatamente no dia do cerimonial, por cálculos que
devem estar corretos, Kahoali’i, o deus-vivo do rei, engoliria o olho do
primeiro sacrifício humano do Ano-Novo. E foi o chefe havaiano – ou em
um dos relatos, o próprio rei – quem pediu que Watman fosse enterrado no
templo de Hikiau. Cook e King conduziram as exéquias, assim introduzindo
o cristianismo nas ilhas Sandwich, auxiliados no entanto por Ka’ō’ō e a
irmandade de Lono que continuaram a fazer sacrifícios e realizar cerimônias
à beira da sepultura durante três dias e três noites, mesmo após os ingleses já
terem terminado as suas.

E assim, nas primeiras horas do dia 4 de fevereiro, Cook partia da baía de
Kealakekua, vivo e bem-disposto. O rei, por sua vez, tinha sobrevivido à
visita de Lono e incorporado os benefícios tangíveis da mesma, tais como
enxós e adagas de ferro. A princípio, agora faria sacrifícios a Kū e reabriria
os santuários agrícolas de Lono. Era hora de retomar o curso cósmico
normal. E então aconteceu a coincidência ritual máxima, de ordem
meteorológica: as tempestades fertilizantes do inverno, associadas ao
advento de Lono, descarregaram sua fúria sobre o mastro de proa do



Resolution e os navios foram forçados a voltar a Kealakekua para reparos no
dia 11 de fevereiro de 1779.

Foi o “destino” ou, utilizando a metáfora científica ocidental “a interseção
de duas cadeias independentes de causação”. O elo fraco em uma das
cadeias era “o trabalho desonesto” e a “supervisão” desleixada do estaleiro
naval de Deptford (Beaglehole, 1967:1xix). Cook já havia reclamado outras
vezes que seus navios eram melhor equipados quando sua manutenção era
feita por serviços privados. Como o sistema de manutenção da Marinha
britânica era corrupto, deveríamos talvez falar em uma infeliz interseção de
estruturas. O que temos de certo, porém, é que a expedição de
descobrimento tinha saído do eixo do ciclo ritual havaiano. O tenente King
relata que havia tantas centenas de pessoas quanto tinham havido milhares
na sua primeira chegada. Um tabu prescrevendo a ausência do rei estava em
efeito. Porém as melhores evidências indicam que os ingleses haviam
interrompido o rito anual de pesca de bonito, a transição entre a estação do
Makahiki e as cerimônias normais do templo. Cook estava agora hors cadre
e a situação começou a se deteriorar. As tensões e as ambivalências da
organização social se revelaram na crise mitopolítica causada por esse
retorno inexplicável de Lono. O rei, ao chegar no dia seguinte, ficou furioso
com os sacerdotes por permitirem mais uma vez aos britânicos a utilização
do terreno próximo ao templo de Hikiau. Os sacerdotes externavam
reciprocamente o seu ódio cordial pelos chefes em Ka’awalos e não se
preocuparam em esconder esta atitude de seus amigos ingleses. E, para
completar esse triângulo, o rei e os chefes “estavam muito curiosos… para
saber a razão desse retorno inesperado”, diz o Sr. Burney, “e não pareciam
nada satisfeitos com o mesmo” (Burney, MS: 12 fev. 1779; cf. Burney,
1819:256-257). Como King refletiu em retrospecto, “não parecia muito claro
por quê, mas alguns chefes pareciam felizes em procurar qualquer motivo
para discórdia” (Beaglehole, 1967:568). Na verdade, os cronistas têm
opiniões variadas quanto à reação dos havaianos, talvez em função de suas
experiências diversas na complexa estrutura da conjuntura. Samwell, que era
amigo dos sacerdotes, encontrou “a imensa boa índole que sempre havia
caracterizado [os havaianos] ainda ardendo em cada coração” e inspirando
“cada semblante” (1957:6). Para John Ledyard, todavia, era evidente na
aparência das pessoas “que nossa amizade anterior havia terminado e que
nada mais tínhamos a fazer senão apressar a nossa partida para alguma ilha
diferente, onde nossos vícios fossem desconhecidos e onde nossas virtudes



extrínsecas ainda poderiam, por um curto espaço de tempo, causar
admiração” (1963:141).12

Durante todo o tempo, as delicadas e diversas relações entre os dois povos
haviam sido ordenadas por uma interpretação principal, a de Cock enquanto
deus do Makahiki, que poderia ser reificada pelas autoridades havaianas e
com a qual o Grande Navegador podia facilmente concordar. Agora, esta
realidade começava a se dissolver. Estava se tornando até mesmo sinistra na
visão do rei e dos chefes. O tenente King registrou em seu diário a
comovente crença empirista de que, uma vez explicadas as causas do
retorno, a evidente desaprovação dos chefes seria removida (Beaglehole,
1967:68). Mas o problema não era empírico, nem tampouco prático: era
cosmológico – e, assim sendo, o estado em que se encontrava o mastro do
Resolution simplesmente não era inteligível. “Eles nos perguntavam
constantemente o que nos teria trazido de volta”, lê-se em um relato, “pois
não conseguiam ter noção de nosso infortúnio nem do que havia ocorrido ao
nosso mastro” (Anônimo [de Mitchell]: 23 jan. 1781). Esse retorno em
momento inadequado era sinistro por apresentar uma imagem espelhada da
política do Makahiki. Ao trazer o deus para a terra durante o triunfo do rei
ele reabria toda a questão em torno da soberania. Daí a visão agourenta que
os havaianos tiveram a respeito deste retorno que, de acordo com os
cronistas mais confiáveis (Burney, King e Gilbert) teria o objetivo de
colonizar a ilha, “e destituí-los de uma parte de seu país, ou mesmo dele
todo” (Gilbert, MS; Burney, 1819:256-57; Beaglehole, 1967:509). Assim
como acontece na boa teoria frazeriana da soberania divina, a crise ritual era
uma ameaça política.



Figura 4.1. John Webber. A Morte do Capitão Cook (Dixson Galleries, Sydney, Austrália)



Figura 4.2. Webber. A Morte do Capitão Cook, detalhe

Houve um surto de violência e de roubo. “Desde que chegamos nesta
nossa segunda visita”, escreveu Clerke, “observamos uma propensão maior
para o furto do que sentimos durante nossa primeira estada; a cada dia se
produzem maiores e mais audaciosas depredações” (Beaglehole, 1967:531-
32). O dia anterior à morte de Cook, 13 de fevereiro, foi notável pelas
violentas altercações com os chefes. Trevenen posteriormente atribuiu a
morte de Cook ao fato de um chefe ser expulso à força do Resolution por
causa de furto. Os chefes tentaram impedir a população de ajudar os
britânicos a carregar água para os navios da praia próxima ao assentamento
dos sacerdotes. Em um tumulto que envolveu dois aspirantes (um deles
George Vancouver) e vários marujos, foram todos fortemente espancados.
Cook já havia demonstrado nas ilhas Tonga e Society que não permitiria aos
“índios” pensarem que estavam com vantagem sobre ele; depois desse
embate do dia 13 de fevereiro, decidiu que mais uma vez seria obrigado a se
utilizar de força. Portanto, quando desembarcou no dia seguinte, para tomar
o rei Kalaniopu’u como refém, garantiu sua segurança fazendo o
desembarque com uma companhia de fuzileiros armados.



Essa cena lembrava estranhamente a batalha culminante do Makahiki, a
luta kāli’i, só que realizada ao inverso. O deus Lono vinha da água para a
praia para um confronto com o rei. Em vez do rei sob a égide de Kū,
chegaram notícias de que o pessoal de Lono havia matado um chefe (isto é
Kalimu, atingido por um tiro disparado pelo grupo de Rickman que
executava um bloqueio). Agora quem iria ao mar seria o rei e não a canoa de
Lono. Os outros atores também desempenharam seus papéis lendários.
Lembremos que o que impediu Kalaniopu’u de acompanhar Cook foi a
intervenção de sua esposa preferida Kaneikapolei. Por um breve e decisivo
instante, o confronto voltara à tríade original, o deus, o homem e a mulher, e
mais uma vez foi determinado pela escolha da mulher.

Figura 4.3. Webber. A Morte do Capitão Cook, detalhe

Entre os que desempenharam papéis coadjuvantes estão os guerreiros
paladinos do combate kāli’i e o tenente dos fuzileiros, Molesworth Phillips,
que o acompanhou por toda a parte enquanto estavam em terra. Não
deveríamos buscar o assassino entre os atendentes da comitiva do rei:
naquele que desvia as lanças atiradas pelo deus? Estivemos fazendo a análise
cultural de um evento histórico (ou vice-versa). Por direito então, isso
deveria nos levar a uma solução cultural do “mistério do assassinato”.

Por exemplo, podemos de início eliminar todos aqueles que supostamente
o atacaram primeiro e que eram, claramente, pessoas do povo. Não é a
categoria sociológica correta; além disso, a arma, uma adaga de ferro para
troca cerimonial, era usada somente nos círculos de chefia. Por outro lado,
também é pouco provável que tenha sido o chefe mencionado por Trevenen
– aquele que fora removido à força do Resolution por roubo – já que



Trevenen diz que ele foi morto em ação e testemunhos havaianos e
britânicos contemporâneos indicam que o assassino viveu para contar sua
estória. Podemos, por motivos semelhantes, descartar os chefes acusados por
Ellis e King. Para encurtar uma longa discussão indicial, há apenas um
homem que se encaixa melhor em termos rituais e historiográficos. É aquele
que foi identificado por Samwell, Edgar, Bayly e pelo “honesto Keali’ikea”,
sacerdote de Lono. Essa pessoa tinha descrição e reputação idênticas à
daquela vista por membros da expedição de Vancouver em 1793-1794 e
também em 1779. Seu papel na vida e sua posição social eram a de defensor
do rei. Seu nome, Nuha.

Nuha (ou Kanuha), parente próximo e companheiro constante do rei, era,
de acordo com Samwell, uma personalidade de “primeira importância”
(Beaglehole, 1967:1171). Pertencia a uma família proprietária de terras de
Ka’awaloa, uma linhagem de homens do chefe, descendentes de um
casamento real secundário realizado algumas gerações antes.13 Os relatos da
época da expedição de Vancouver sugerem também que ele era um parente
afim do rei Kalaniopu’u. Porém, como “um dos To’ah ou homens de briga
da ilha”, provavelmente devia sua posição tanto à sua habilidade quanto ao
seu parentesco real. Samwell ficara especialmente impressionado pela sua
aparência física desde a primeira vez que o vira integrando a comitiva do rei:
“Ele era alto e corpulento, de olhar e conduta ferozes, era alguém que unia
em sua pessoa aquelas duas qualidades de força e agilidade em tal grau, que
jamais me lembro de ter visto em qualquer outro homem” (1957:23). Nuha
seria então um dos kakau ali’i, ou chefes menores, que faziam parte do
séquito real, um homem cujos privilégios eram contingências de seus
serviços, um guerreiro que fora naquele dia tudo o que deveria ser.

No status e na aparência, exatamente a figura do assassino retratado por
John Webber, artista da expedição, em seu conhecido quadro A Morte do
Capitão Cook (Fig. 4.1). Não devemos ignorar esse testemunho pictórico.
De fato, o maior mérito da pintura, geralmente reconhecido, é seu esforço de
precisão. Consideremos, então, a caracterização que Webber faz do atacante
de Cook. Um homem jovem de porte excepcional e corpo atlético. Perfeito
para seu papel no kāli’i. Além disso, veste – à moda guerreira, sobre um dos
ombros – um manto distintivo, feito em maior parte com penas de galo
silvestre e do pássaro fragata, contrastando com as roupas finas e capacetes
de penas multicoloridas que vemos no outro lado da pintura. Essas últimas
são de aves raras da montanha (Fig. 4.2). A diferença é precisamente aquela



feita pelo tenente King entre os mantos emplumados dos “chefes inferiores”
e os mantos da mais alta nobreza (Cook e King, 1784, 3:136-37).

Mas a adaga, segura de forma ameaçadora pelo guerreiro na cena de
Webber (Fig. 4.3), provavelmente fora confeccionada a partir de um grande
cravo de ferro manufaturado na fábrica Soho, de Matthew Boulton em
Birmingham – requisitado por Cook “para ser distribuído a eles sob forma de
presentes como meio de obter sua amizade”. E, em março de 1776, quando
Cook fazia o embarque dessa carga para a expedição, a editora londrina de
Strachan e Cadell anunciava a publicação de A riqueza das nações, de Adam
Smith. Assim, somos lembrados – em um brilhante ensaio de Bernard Smith
(1979) – que se Cook morrera como um deus havaiano, também encarnara
um novo tipo de imperialismo europeu. Podemos também acrescentar que a
morte de Cook foi uma notável conjunção de duas teologias e que seu
espírito estava destinado a ter o mesmo papel tanto numa como na outra.
Respectiva e igualmente, havaianos e europeus o lembrariam como o mártir
de sua própria prosperidade.

Para os havaianos, Cook havia sido um dos aspectos do deus que deixa a
terra, capaz de frutificar em benefício da humanidade: um deus seminal,
padroeiro das artes pacíficas e agrícolas. Do lado europeu, “o agente global
de Adam Smith” era igualmente o espírito encarnado da “pacífica”
penetração do mercado: de uma expansão comercial que prometia trazer a
civilização aos ignorantes e riquezas para o mundo inteiro. Cook mapearia o
caminho: determinaria a rota, os recursos e os mercados. Arauto da Pax
Brittanica, Cook também era um Lono burguês.

Essa convergência de crenças espirituais já estava presente na morte de
Cook, isto é, nas razões e pela maneira como morreu. Mesmo suas ordens
relativas ao tratamento de “os nativos” – sua preocupação em conseguir a
amizade deles, de manter o uso de força restrito ao mínimo, de barganhar
honestamente (mesmo que em vantagem própria), de prevenir a
disseminação do “Venéreo” e das armas de fogo – tudo isso era em última
instância consistente, muitas vezes de forma consciente, com a expansão
mundial do comércio para a qual suas viagens haviam sido projetadas de
modo a possibilitá-la. Cook fez da nova era de expansão capitalista um
ponto de seu caráter pessoal (Smith, 1979). Não foi ele um Cortez – tanto
quanto Lono não é Kū, o conquistador. Bernard Smith diz que “Cook deve
ter sido o primeiro europeu a praticar com êxito e em escala global o uso da
tolerância para fins de dominação” (1979:179). Assim, se os havaianos



estavam dispostos a tratá-lo como um de seus deuses, ele aceitava de bom
grado essa honra. Embora houvesse compreendido o fato ritualmente,
acabou por apreciá-lo na prática. Porém, como escreveu o poeta Cowper
quando soube como Cook havia morrido, “Deus é um deus ciumento”.14

Por outro lado, esta hubris de Cook foi tanto polinésia quanto europeia.
Observe-se que ele tinha anos de experiência nessas ilhas enquanto “uma
espécie de ser superior”, tantas vezes antes havia ele salvado a si mesmo e à
sua tripulação do desastre iminente. Assim também desta vez, apesar de tudo
que foi dito a respeito de seu cansaço ou de seus parasitas, ele foi, de acordo
com os relatos contemporâneos, ao encontro da crise com tranquila
confiança. A caminhada que faz em direção à morte tem uma certa qualidade
de sonho. Mais de um dos diários fala de uma inexplicável “paixão”, como
se estivesse certo de sua invencibilidade. A sua morte teria sido uma morte
realmente polinésia: a morte reservada para aqueles que acumularam tanto
mana, que são tentados a desafiar as regras que governam os meros mortais.
Os maori falam que essas pessoas

só podem ser subjugadas por alguma ação ou descuido, tal como
desatenção ou negligência de alguma de suas obrigações guerreiras ou
religiosas, cuja experiência havia revelado ser essencial para o sucesso da
guerra; mas que o nosso guerreiro, acomodado por uma longa e bem-
aventurada carreira, veio a considerar como sendo necessária apenas para
mortais comuns sem maiores consequências para os homens de mana
(Gudgeon, 1905:62).

Assim mesmo, como Cook uma vez escrevera em seu diário pessoal:
“Esses riscos são os companheiros inevitáveis do homem que faz
Descobrimentos.”d

 
a Nome dado aos curandeiros tribais. (N.T.)

b No original “rightcircuit”. Right em inglês significa a direita e o correto; no caso ambos os
significados parecem estar em jogo. (N.T.)

c No original, seaman A.B., que significa Able Bodied, isto é, marinheiro em perfeitas condições
físicas para o trabalho. (N.R.T.)



d Em inglês who goes on Discoveries, numa alusão ao navio MMS Discovery, que acompanhava o
MMS Resolution. (N.R.T.)



5. Estrutura e história

Bem, mas tu não vês, Crátilo, que aquele que segue
nomes em busca das coisas e analisa seus sentidos corre
grande perigo de ser enganado?

PLATÃO, Dial., Crátilo

HOUVE ÉPOCAS MELHORES nas relações entre havaianos e europeus, como as
dos primeiros momentos de contato, mais de um ano antes da morte de
Cook, encontro esse marcado pelo aloha com o qual os habitantes da ilha
saudaram seus “descobridores”.

No dia 20 de janeiro de 1778, quando o Resolution e o Discovery fizeram
a ancoragem inicial em Waimea, Kaua’i, quase instantaneamente começou
um intercâmbio satisfatório entre britânicos e a população comum, tanto na
terra como nos navios.1 As mulheres nas canoas ao largo dos navios já
faziam suas famosas e inconfundíveis propostas aos marujos, “suas
intenções eram de nos gratificar com todos os prazeres que o sexo podia
oferecer” (King, Diário de Bordo: 20 jan. 1778). Como sabemos, as
mulheres logo conseguiram satisfazer suas exigências especiais, apesar dos
tabus sexuais impostos pelo capitão Cook a seus homens. Foi desse modo
que mulheres comuns deram início a uma série de violações de tabus que,
como logo descobriram os chefes e sacerdotes, se aplicava igualmente a
suas proibições sagradas.

No terceiro dia em Kaua’i, o navio Resolution do capitão Cook foi levado
para o mar aberto por ventos contrários, enquanto tentava uma mudança de
ancoradouro na baía de Waimea. O Discovery, sob o comando do capitão
Clerke, permaneceu e foi no dia seguinte, mais uma vez, cercado pelos
inúmeros barquinhos da população. Esse comércio pacífico, no entanto, foi
bruscamente interrompido com a chegada de uma grande canoa dupla,



carregando o chefe mais sagrado da ilha, Kaneoneo. As canoas do povo
foram peremptoriamente postas de lado, para que o chefe pudesse ter seu
acesso próprio e exclusivo à presença dos britânicos. Aqui será necessário
lembrar que os havaianos consideravam como de natureza divina esses
seres extraordinários que haviam irrompido do céu além do horizonte,
assim como consideravam seus chefes. Eles tinham vindo da pátria
espiritual de chefes e deuses, Kahiki ou no dialeto de Kaua’i, “Tahiti” – e,
de fato, os ingleses admitiam que seu último porto havia sido “Otaheite”
(Taiti).

Porém, quando o sagrado Kaneoneo viera aos navios, a população não
havia se retirado de seu caminho com presteza suficiente e, como foi
registrado por mais de um cronista inglês, alguns deles revelando seu
espanto, o chefe simplesmente atropelara quem quer que estivesse em seu
caminho “sem fazer o mínimo esforço” para evitá-los, e deixara os
tripulantes de quatro canoas nadando entre os destroços.2 A cena foi
repetida um pouco mais tarde naquele mesmo dia; a canoa real veio trazer
um convite para o capitão Clerke vir à terra, onde Kaneoneo havia
preparado uma apropriada recepção polinésia (com dádivas) para o capitão
britânico. O astrônomo Bayly relata que, nessa segunda ocasião, a visão da
canoa foi suficiente para que a plebe saísse voando “na maior precipitação e
logo descobrimos que não era sem razão pois quando a canoa do rei topava
com qualquer outra, ela a atropelava, derrubando a todos que alcançasse,
tanto que as pessoas se viam obrigadas a saltar, mergulhar, evitando assim
serem acertadas na cabeça, mas deixavam suas canoas para que passasse
por cima” (Diário: 24 jan. 1778).

Mas, também Kaneoneo era um chefe dos mais altos tabus. Filhos de
casamentos entre irmãos, esses chefes são “chamados de divinos, akua”
(Mala, 1951:54). Quando saíam, todos eram obrigados a se prostrar, com o
rosto para baixo, o mesmo tipo de homenagem que se prestaria ao capitão
Cook. Essa também foi a razão de Kaneoneo atropelar as canoas: as pessoas
foram capturadas por um paradoxo havaiano, pois era impossível abrir
caminho para a canoa e ao mesmo tempo se prostrar diante dela.

Tomarei esse incidente como um paradigma concentrado da história
havaiana: das relações mutantes entre chefes e população, marcadas por
formas de opressão sem precedentes, desenvolvidas a partir das respectivas
relações com os aventureiros europeus, especialmente com o crescente
número de comerciantes. Essa colisão de havaianos não é somente um



paradigma, mas também resume uma possível teoria da história, da relação
entre estrutura e evento, que se inicia com a proposição de que a
transformação de uma cultura também é um modo de sua reprodução. Cada
qual à sua maneira, chefes e povo reagiam ao estrangeiro de acordo com
suas autoconcepções e seus habituais interesses. As formas culturais
tradicionais abarcavam o evento extraordinário, e, assim, recriavam as
distinções dadas de status, com o efeito de reproduzir a cultura da forma
que estava constituída. Porém, como já frisamos, o mundo não é obrigado a
obedecer à lógica pela qual é concebido. As condições específicas do
contato europeu deram origem a formas de oposição entre chefia e pessoas
comuns que não estavam previstas nas relações tradicionais entre elas.
Temos aqui, então, a segunda proposição de nossa possível teoria da
história: no mundo ou na ação – tecnicamente, em atos de referência –
categorias culturais adquirem novos valores funcionais. Os significados
culturais, sobrecarregados pelo mundo, são assim alterados. Segue-se então
que, se as relações entre as categorias mudam, a estrutura é transformada.

Primeiro, portanto, mostremos a base tradicional das reações havaianas à
presença inglesa. Homens e mulheres comuns, cada um à sua maneira,
ensaiavam trocas espontâneas com o pessoal de Cook, resultando num ágil
comércio material. Esse pragmatismo simples era especialmente
característico da consciência cultural – do habitus – do povo havaiano,
contrastando com a de seus chefes e sacerdotes (cf. Cap. 2). Essa conduta
da parte da população estava especificamente em concordância com aquele
interesse que os havaianos chamam de “mi haku”, “buscar um senhor”. Era
a contrapartida do sistema de dominação heroica da chefia. O princípio
global mais importante de organização era a própria hierarquia, expresso no
aloha recíproco mas desigual entre o povo e o chefe que mantinha as terras
do povo como seu patrimônio. As relações sociais das pessoas comuns,
além daquelas mantidas com parentes imediatos, eram mediadas pelos
chefes dominantes (“solidariedade hierárquica”). Enquanto que os chefes,
por suas próprias ligações com o reino espiritual (Kahiki), mediavam
também as relações do cosmo com a totalidade social. E, assim, temos as
tão famosas demandas sexuais das havaianas para com a ávida tripulação
dos navios britânicos. Era sua maneira de “encontrar um senhor”, através de
ligações ascendentes, que estabeleceriam relações de parentesco com e
reivindicações junto aos poderes estabelecidos. Portanto, quando os
marinheiros foram saudados com uma efusão do aloha tradicional, como



ainda se saúdam os turistas, foi exatamente devido à mesma síntese
interessada de libido e lucro.

Por outro lado, examinemos mais de perto o comportamento do chefe
sagrado de Kahua’i, Kaneoneo. Seu status cosmológico, como o de outros
chefes importantes, pressupunha que tivesse uma intervenção privilegiada
junto ao divino estrangeiro. O advento de Cook em 1778 introduziu uma
certa “estrutura da conjuntura” histórica: um sistema de relações que estava
determinando o futuro do comércio europeu e da política havaiana. Os
ingleses estavam para os havaianos em geral, assim como a chefia havaiana
estava para seu próprio povo. De início, as implicações eram, no entanto,
equívocas ou até mesmo perigosas. Pois na versão havaiana da teoria de
reis-estrangeiros, o reino do sagrado soberano de Kahiki é fundado com
base na usurpação da dinastia já existente. De fato, em toda ascensão – do
mesmo modo que em toda cerimônia anual de Makahiki – o rei toma o
poder, “celebra a vitória”, como diz Hocart, fazendo de seu antecessor uma
vítima do sacrifício ou de feitiçaria. Daí essa ambivalência inicial da
aproximação de Kaneoneo com os navios de Cook: o chefe só viera no
quarto dia após a chegada, portanto, bastante tempo depois das pessoas
comuns. O comportamento de Kaneoneo seria repetido por outros chefes
importantes nas décadas que se seguiram. Várias vezes eles se aproximaram
dos navios depois dos populares e com igual demonstração ambígua de
dignidade e circunspecção. No caso de Kaneoneo, quando finalmente
chegou a abordar o Discovery, foi impedido por seu séquito de ir além da
prancha de embarque onde haviam formado um círculo protetor a seu redor
e não permitiram a aproximação de outro inglês a não ser o capitão Clerke.
O problema era que se os britânicos realmente eram deuses, eles eram,
então, os rivais naturais do chefe.

Porém, o comportamento de Kaneoneo, a sua hesitação, o levou a
contradições práticas com seu povo. A trajetória de colisão pode ser
mapeada a partir das categorias da cultura tradicional, enquanto vetor das
diferenças habituais entre a população comum e o chefe sagrado. Ser o
primeiro nas relações com o divino estrangeiro não era a única prioridade
do chefe. Ele era o primeiro em todas as coisas: o primogênito, o primeiro a
agir na guerra e na paz, aquele que iniciava o ano agrícola através dos
sacrifícios apropriados e coletava os primeiros frutos como seu tributo. Essa
prerrogativa de “primazia” é o princípio essencial de hierarquia polinésia,
tornando o funcionamento político da sociedade igual à atividade criativa



da divindade. E essas reivindicações de Kaneoneo à precedência o
colocavam em violenta oposição ao povo que estava em seu caminho.
Mesmo assim, a ligação privilegiada do chefe com os deuses sempre fora
mantida com o sacrifício dos homens sem lei, ou seja, dos violadores dos
tabus reais.

Nas décadas seguintes à visita fatal de Cook, chefia e plebe, homens e
mulheres, tabus rituais e bens materiais, se engajaram na troca prática com
europeus, de maneira a alterar os sentidos e as relações habituais. E essas
reavaliações funcionais sempre aparecem como extensões lógicas dos
conceitos tradicionais. A estrutura dominante da situação inicial, a de que
os chefes distinguiam-se do povo assim como os europeus eram diferentes
dos havaianos em geral, tornou-se um conceito de identidade pessoal – do
qual surgiria uma ordem de economia política. Os chefes se apropriaram de
personagens da grandeza europeia ao mesmo tempo que imitavam o estilo
adequado de vida luxuosa da Europa. O célebre Kamehameha, conquistador
das ilhas entre 1795 e 1810, não se cansava de perguntar aos visitantes
europeus que por ali passavam se não vivia “de modo exatamente igual ao
rei George”. Já em 1793, três dos chefes havaianos dominantes haviam
dado a seus filhos e herdeiros o nome de “Rei George” (Bell, 1929:64). No
início do século XIX, esse “vestir-se” como identidades preeminentes
estrangeiras tinha virado alta moda no Havaí. Como testemunho desse fato,
temos o relato de um comerciante americano sobre a reunião de figurões
havaianos em 1812:

Na pista de corridas, observei Billy Pitt, George Washington e Billy
Cobbet passeando de maneira muito íntima… enquanto no centro de
outro grupo se encontravam Charley Fox, Thomas Jefferson, James
Madison, Bonnepart e Tom Paine, conversando de modo igualmente
amigável (Cox, 1832:44).

Nessa época, Cox (pseudônimo de Kahekili Ke’eaumoku) era governador
de Maui, John Adams (aliás Kaukini) logo seria governador de Hawai’i,
enquanto o antes mencionado Billy Pitt (Kalaimoku) era “primeiro-
ministro” do reino. Por volta dessa época, marcada pelo lucrativo comércio
do sândalo, também desenvolveu-se uma intensa competição por status no
seio da aristocracia havaiana. Essa competição tomou a forma do consumo



conspícuo de bens de luxo vindos da Europa – mas também o mana esteve
sempre associado a um estilo de luminosidade celestial. O item principal de
consumo eram as roupas finas, e as modas sofriam loucas mudanças, como
se vê no lamento de um mercador de Boston sobre uma carga inútil de seda,
de um tipo que já havia chegado por outro navio no ano anterior. O objetivo
dos chefes era ter algo “que jamais haviam visto”.3 Logo, tecidos finos da
China e da Nova Inglaterra eram acumulados em superabundância estéril,
apodrecendo nos armazéns dos chefes, para finalmente serem jogados ao
mar.

Contudo, o acesso popular ao mercado permanecia severamente restrito,
mesmo em relação a utensílios práticos e domésticos. Ou, melhor dizendo,
os produtos do povo entravam no comércio europeu sob forma de tributos
ou aluguéis coletados pelos chefes nos moldes quase tradicionais e para seu
benefício exclusivo. A antiga história do comércio de ferro já havia provado
que os poderes estabelecidos eram capazes de organizar o tráfico para
atender suas próprias demandas e em detrimento das necessidades
populares. Já em meados de 1790, os chefes dominantes tinham um excesso
de ferramentas e não queriam nem olhar para mais um machado e, assim, o
comércio europeu foi desviado para outros meios e signos de poder do
chefe, como tecidos e mosquetes. Isso tudo acontecia muito antes de a
população em geral ter esgotado suas necessidades ou capacidades de uso
produtivo do ferro. Em época tão tardia quanto 1841, um missionário
americano na ilha do Hawai’i dizia que não havia um conjunto decente de
ferramentas de carpintaria, a não ser aqueles pertencentes aos chefes locais
(Forbes, 1842-155). Nessa época, também, a resistência popular havia sido
reduzida ao uso de metáforas escatológicas, como quando pessoas do povo
de Waialua, O’ahu, misturaram excrementos de bode na farinha de taro,
reservada para ser tributo ao chefe dominante (Emerson para Chamberlain:
19 out. 1835). Pode-se dizer que a tradicional cultura havaiana fora
preservada por inversão lógica, já que excremento é alimento negativo e,
portanto, a reciprocidade era apropriada para o tipo de aloha que os chefes
estavam descarregando no povo.

Qualquer tipo de resistência séria havia há muito terminado, sendo
transcendida por utilizações negociadas dos tabus dos chefes, em um
processo que terminou em uma reavaliação do significado de tabu que pode
ser correlacionado com as distinções emergentes de classe (Sahlins, 1981).
Desde os primórdios do contato, a chefia havia usado tabus para regular o



tráfico com o europeu, fazendo assim uma extensão de propósitos rituais
para a prática, justificada pelas funções e significados antigos de
precedência dos chefes. O grande Kamehameha, entre 1795 e 1819, impôs
essas interdições às épocas e aos termos de comércio com navios
estrangeiros, com o interesse de evitar negócios por parte da população ou,
pelo menos, de garantir que as demandas do consumo político e
aristocrático teriam prioridade sobre os interesses populares por bens
domésticos. No caso, o conceito de tabu, de coisas colocadas à parte para o
deus, passou por uma extensão lógica até haver uma transformação
funcional. O tabu era cada vez mais usado como signo de direito material e
de propriedade. Podemos ainda ver essa forma final no Havaí de hoje: nos
numerosos avisos onde se lê KAPU, que significa “entrada proibida”.

Essa utilização comercial do tabu por Kamehameha e por outros chefes
teve o significado para a população em geral de que aquelas restrições
sagradas, que (quando respeitadas) prometiam benefícios divinos, estavam
agora diretamente contrapostas ao bem-estar comum. Em Historical
Metaphors, demonstro como o povo não hesitara então em violar tabus de
todos os tipos, em um desafio mais ou menos claro aos poderes
estabelecidos. As mulheres quebravam aqueles tabus rituais que as
deixariam confinadas às suas casas para se ocuparem de suas relações
amorosas com as tripulações dos navios europeus. Esse tráfico apaixonado
logo veio a ser um importante meio de atividade comercial popular com o
duplo propósito de driblar os tabus dos sacerdotes e os negócios da chefia.
O status sagrado do homem em relação à mulher acabou também a partir do
momento em que viram que tinham os mesmos interesses na transgressão
de tabus. Antigamente, e no culto doméstico, homens eram tabu em relação
a mulheres, assim como chefes eram tabu em relação ao povo. O tabu
cortava transversalmente todas as distinções de posição social e, portanto,
nesse aspecto não poderia ser privilégio exclusivo da chefia. Ao contrário, o
argumento era pela inclusão da sociedade como um todo na chefia, mesmo
que de forma subordinada. Agora a clivagem de classe que se vinha
desenvolvendo revisava as antigas proporções do tabu e punha em
evidência a oposição radical que existia entre chefes e povo, enquanto
respectivamente tabu e noa, ou “livre” de restrição. Essa é uma verdadeira
transformação estrutural, ou seja, a redefinição pragmática das categorias
alterando as relações entre as mesmas. O tabu agora sacralizava de forma
singular as oposições de classe às expensas daquelas de gênero.



Fenomenologia da vida simbólica

Parece-me haver algo a mais nessa tempestade num copo de água do
Pacífico Sul do que apenas uma possível teoria da história. Há também uma
crítica básica às distinções ocidentais através das quais geralmente se pensa
a cultura, como as supostas oposições entre história e estrutura ou entre
estabilidade e mudança. Utilizamos constantemente, em nosso folclore
nativo assim como em nossas ciências sociais acadêmicas, essas dicotomias
reificadas na divisão do objeto antropológico. Não será necessário lembrar-
lhes que a antítese entre história e estrutura está sacramentada na
antropologia desde Radcliffe-Brown e o apogeu do funcionalismo, e foi
confirmada mais recentemente pelo estruturalismo inspirado por Saussure.
Porém, aquilo que sugere este breve exemplo havaiano, é que não há base
alguma em termos de fenômeno – e, menos ainda, alguma vantagem
heurística – em considerar a história e a estrutura como alternativas
mutuamente exclusivas. A história havaiana está, toda ela, baseada na
estrutura, na ordenação sistemática de circunstâncias contingentes, ao
mesmo tempo que a estrutura havaiana provou ser histórica.

O que, então, acontece com a oposição corolária entre estabilidade e
mudança? O pensamento ocidental pressupõe, mais uma vez, que estas
sejam antitéticas: contrários lógicos e ontológicos. Efeitos culturais são
identificados enquanto contínuos com o passado, ou descontínuos, como se
existissem tipos alternativos de realidade fenomenal, em distribuição
complementar em qualquer espaço cultural. Essa distinção atravessa em
profundidade uma série inteira de categorias elementares organizadoras do
saber comum: o estático vs. o dinâmico, ser vs. devir, estado vs. ação,
condição vs. processo e, – por que não incluir? – substantivo em oposição a
verbo. A partir desse ponto, resta apenas um pequeno passo lógico até
confundir história com mudança, como se a persistência da estrutura através
do tempo (pensemos na pensée sauvage) não fosse histórica. Porém, mais
uma vez, a história havaiana certamente não é única em demonstrar que a
cultura funciona como uma síntese de estabilidade e mudança, de passado e
presente, de diacronia e sincronia.

Toda mudança prática também é uma reprodução cultural. Por exemplo, a
chefia havaiana, enquanto incorpora identidades e meios materiais
estrangeiros, reproduz o status cósmico do chefe como um ser celestial
vindo de Kahiki. Nesta mitopráxis da hierarquia, o ariki polinésio, o



primogênito real, “começa sua vida à época da criação do mundo”; ou para
sermos mais exatos em termos de Havaí, sua vida é a criação (Koskinen,
1960:110; cf. Cap. 4). A chefia havaiana, segura de seus privilégios
cósmicos, pôde incluir a aparição do capitão Cook em seus próprios termos
mitopráticos.

No final, quanto mais as coisas permaneciam iguais, mais elas mudavam,
uma vez que tal reprodução de categorias não é igual. Toda reprodução da
cultura é uma alteração, tanto que, na ação, as categorias através das quais o
mundo atual é orquestrado assimilam algum novo conteúdo empírico. O
chefe havaiano para quem o “rei George” da Inglaterra servia de modelo de
mana celestial não é mais o mesmo chefe, nem tampouco está na mesma
relação com seu povo.

Minha argumentação é que esse diálogo simbólico da história – diálogo
entre as categorias recebidas e os contextos percebidos, entre o sentido
cultural e a referência prática – coloca em questão uma série inteira de
oposições calcificadas, pelas quais habitualmente compreendemos ambas, a
história e a ordem cultural. Não quero dizer apenas estabilidade e mudança
ou estrutura e história, mas o passado enquanto radicalmente diferente do
presente, sistema vs. evento, ou até mesmo o contraste entre infraestrutura e
superestrutura. O que proponho, portanto, se me aguentarem através de uma
digressão semifilosófica, um tipo de ingênua filosofia da ação simbólica, é
de explorarmos essas distinções reificadas com vistas a descobrir sua
síntese mais verdadeira.

O problema enfim recai na relação de conceitos culturais e experiência
humana, ou o problema de referência simbólica: de como conceitos
culturais são utilizados de forma ativa para engajar o mundo. Afinal, aquilo
que está em questão é a existência de estrutura na história e enquanto
história. Mas iniciarei de uma forma mais simples, fazendo duas
observações elementares, nenhuma das quais é novidade nem descoberta
minha. A primeira é aquele venerável princípio boasiano de que “o olho que
vê é o órgão da tradição…” A experiência social humana consiste da
apropriação de objetos de percepção por conceitos gerais: uma ordenação
de homens e dos objetos de sua existência que nunca será a única é
possível, mas que, nesse sentido, é arbitrária e histórica. A segunda
proposição é de que o uso de conceitos convencionais em contextos
empíricos sujeita os significados culturais a reavaliações práticas. As
categorias tradicionais, quando levadas a agir sobre um mundo com razões



próprias, um mundo que é por si mesmo potencialmente refratário, são
transformadas. Pois, assim como o mundo pode escapar facilmente dos
esquemas interpretativos de um dado grupo humano, nada pode garantir que
sujeitos inteligentes e motivados, com interesses e biografias sociais
diversas, utilizarão as categorias existentes das maneiras prescritas. Chamo
essa contingência dupla de o risco das categorias na ação.

Mas primeiro falemos da continuidade da cultura na ação: o olho que vê
enquanto órgão da tradição. E dessa forma estou invocando uma longa
tradição filosófica, que pode ser traçada até Kant em especial e que foi
continuada na linguística por Saussure e por Whorf, assim como na
antropologia social de Boas e Lévi-Strauss. Esses (e outros) ensinam que a
experiência de sujeitos humanos, especialmente do modo como é
comunicada no discurso, envolve uma apropriação de eventos em termos de
conceitos a priori. A referência ao mundo é um ato de classificação, no
curso do qual as realidades são indexadas a conceitos em uma relação de
emblemas empíricos com tipos culturais. Conhecemos o mundo como
instâncias lógicas de classes culturais: “Capitão Cook é um deus.” Não é,
como alguns acreditam, que tenhamos uma “necessidade” de classificar. A
classificação formal é uma condição intrínseca da ação simbólica.

Ou como diz Walker Percy (1958:138), o caráter simbólico da
consciência consiste no cotejamento de um objeto de percepção e um
conceito, por meio do qual os objetos de percepção tornam-se inteligíveis
para nós e são transmitidos a outros. “Toda percepção consciente”, diz
Percy, “tem a natureza de um reconhecimento, um cotejamento, o que é o
mesmo que falar que o objeto é percebido como aquilo que é… não é
suficiente dizer que estamos conscientes de algo; estamos conscientes de
algo como sendo alguma coisa.” – “Ele [Cook] é um deus.” Este
reconhecimento, porém, é uma espécie de reconhecimento: o evento é
inserido em uma categoria preexistente e a história está presente na ação
corrente. O surgimento de Cook, vindo de além do horizonte, fora
realmente um evento sem precedentes, jamais visto antes. Mas, por assim
abarcar aquilo que é realmente singular naquilo que é conceitualmente
familiar, introduz o presente no passado.

O mesmo acontece na estrutura lógica do discurso: o modo como frases
descrevem ou afirmam. Assimilando um tipo particular (o sujeito
gramatical) no interior de um outro mais geral (o tipo de ato ou atributo



predicativo dele), a frase de proposição se desdobra igualmente como um
ato de classificação simbólica:

He akhua ia.
 Um deus ele
 “Ele é um deus.”

O sujeito identifica um espaço-temporal particular (em um mundo
possível): “Ele”, “Cook.” O predicativo descreve por meios gerais relativos:
“deus.” Muitos filósofos reconheceram esta hierarquia de tipos lógicos do
discurso. Strawson, por exemplo:

Dois termos acoplados em uma sentença verdadeira estão
respectivamente em posição referencial e predicativa, se aquilo que o
primeiro termo designa ou significa for uma instância do que o segundo
termo significa. De itens deste modo relacionados (ou os termos que se
designam ou significam) pode-se dizer que são respectivamente de tipo
[lógico] superior ou inferior (Strawson, 1971:69).

Poderíamos resumir, pelo que foi visto até o momento, que não há tal
coisa que seja a imaculada percepção. “A representação ‘objetiva’”, como
diz Cassirer, “não é ponto de partida para o processo de formação da
linguagem, mas sim o ponto de chegada… A linguagem não entra em um
mundo de percepções completamente objetivas apenas para adicionar aos
objetos – já dados e claramente distinguíveis uns dos outros – ‘nomes’ que
seriam somente signos externos e arbitrários; ela própria é uma mediadora
na formação dos objetos” (1933:23).

Esta constituição da objetividade dos objetos é consequência direta da
posição saussuriana de assinalar o caráter “arbitrário” do sistema simbólico:
uma certa découpage das continuidades possíveis do sentido, implicando
uma segmentação do mundo em referência enquanto função das relações
entre signos de caráter interno à língua (valor linguístico). As categorias
pelas quais a experiência é constituída não surgem diretamente do mundo,
mas de suas relações diferenciais no interior de um esquema simbólico. O
contraste que existe no francês entre fleuve e rivière implica uma
segmentação de objetos fluviais diferentes das versões usuais do inglês, que



seriam “rio” e “riacho”. a No entanto, os termos franceses não estão
baseados em tamanho relativo como estão os ingleses, mas sim no fato de
se águas correm para o oceano ou não (cf. Culler, 1977). De modo
semelhante vemos que a distinção inglesa (ou francesa) entre “deus” e
“homem” não é igual ao seu aparente paralelo havaiano de akua e kanaka,
porque kanaka, utilizado para designar “homens (comuns)”, está em
posição de contraste de definição com ali’i ou “chefe”. Em havaiano,
“chefe” e “deus” são transitivamente iguais por oposição aos homens. Nem
corresponderia esta diferença entre deuses e homens àquela entre espíritos e
mortais, já que alguns mortais (os chefes) também são deuses. Não existe
ponto algum de partida para esses esquemas na “realidade”, como escreve
Stuart Hampshire ao observar que alguns filósofos acreditavam que
houvesse (1967:20). Ao contrário, cada esquema cultural particular cria as
possibilidades de referência material para pessoas de uma dada sociedade,
enquanto esse esquema é constituído sobre distinções de princípios entre
signos que, em relação aos objetos, nunca são as únicas distinções
possíveis. Ou para citar o antecessor de Saussure, Michel Bréal:

não há dúvida de que a língua designa coisas de modo incompleto e
inexato … Substantivos são signos ligados a coisas: eles incluem
somente parte da vérité que possa ser abarcada por um nome, uma parte
que é tanto mais fracional quanto mais realidade tenha o objeto… se
tomo um ser real, um objeto existente na natureza, será impossível para a
língua pôr no mundo todas as noções que este objeto desperta na mente
(Bréal, 1921:178-79).

Bréal está falando da desproporção inevitável entre a língua, qualquer
que seja, e o mundo: “As nossas línguas estão condenadas a uma falta de
proporção entre a palavra e a coisa. A expressão é, por vezes, ampla em
demasia, por outras restrita demais” (Ibid., p.107). Poderíamos dizer que é
sempre ambas, desde que os objetos de referência sejam ao mesmo tempo
mais particulares e mais gerais do que as expressões utilizadas para
designá-los. Os objetos são mais particulares enquanto emblemas em um
espaço-tempo específico do que os signos, enquanto categorias ou classes
conceituais. Por outro lado, as coisas são mais gerais do que suas
expressões, por apresentarem sob a forma de experiência mais propriedades



e relações do que poderiam ser escolhidas e valorizadas por qualquer signo.
Assim temos aquele conhecido princípio: de que é impossível esgotar a
descrição de qualquer objeto.

Portanto o signo, enquanto sentido, se torna duplamente arbitrário na
referência: ao mesmo tempo uma segmentação relativa e uma representação
seletiva. Conclui-se da natureza arbitrária do signo que a cultura é, por sua
própria natureza, um objeto histórico. Saussure, famoso naturalmente por
fazer a distinção entre pontos de vista diacrônicos e sincrônicos no sentido
da língua, foi o primeiro a admitir, no entanto, e sempre insistiu nisso, que
um sistema linguístico é inteiramente histórico. É histórico porque é
arbitrário: por não refletir simplesmente o mundo existente; mas, pelo
contrário, porque na ordenação dos objetos existentes pelos conceitos
preexistentes, a língua ignoraria o fluxo do momento. A totalidade e a
particularidade de objetos lhe escapam. Então, inversamente, o sistema é
arbitrário porque é histórico. O presente, seja lá qual for, é reconhecido
enquanto passado. O paradoxo de certas ordens culturais consideradas
como “a-históricas” é que elas insistem inteiramente em um “approche
historicisante du monde” (tomando-se emprestada uma frase de Délivré
[1974]). Vimos que Cook já era uma tradição para os havaianos antes de se
tornar um fato.

Por outro lado, as realidades empíricas em todas as suas particularidades
jamais poderão corresponder aos mitos, nem o poderia Cook enquanto
homem corresponder ao exaltado status que lhe pretendiam atribuir. Isso
nos traz à segunda consideração geral de nossa digressão, às formas
elementares da vida simbólica: o risco da ação cultural, que é o risco das
categorias em referência. As pessoas colocam, na ação, seus conceitos e
categorias em relações ostensivas com o mundo. Esses usos referenciais
põem em jogo outras determinações dos signos, além de seus significados
recebidos, ou seja, o mundo real e as pessoas envolvidas. A práxis é,
portanto, um risco para os significados dos signos na cultura da maneira
como está constituída, do mesmo modo como o sentido é arbitrário em sua
capacidade enquanto referência. Como o mundo tem propriedades próprias,
ele pode vir a se mostrar intratável, podendo muito bem negar os conceitos
que lhe sejam indexados. A hubris simbólica do homem se torna uma
grande aposta feita com as realidades empíricas. Esta aposta é de que a ação
referencial, que coloca os conceitos a priori em correspondência com
objetos externos, implicará alguns efeitos imprevistos que não podem ser



ignorados. Além disso, a ação envolve um sujeito (ou sujeitos) pensante(s)
relacionado(s) ao signo na posição de agente(s). O esquema cultural é
colocado em uma posição duplamente perigosa, isto é, tanto subjetiva
quanto objetivamente: subjetivamente pelo uso motivado dos signos pelas
pessoas para seus projetos próprios; objetivamente, por ser o significado
posto em perigo em um cosmo totalmente capaz de contradizer os sistemas
simbólicos que presumivelmente o descreveriam.

A aposta objetiva reside, portanto, nas desproporções entre palavras e
coisas. Toda implementação de conceitos culturais em um mundo real
submete esses conceitos a alguma determinação pela situação. Isto é aquilo
que já foi descrito como a reavaliação funcional dos signos; por exemplo, a
reavaliação do conceito de tabu havaiano. Pois signos como “tabu” são
notoriamente polissêmicos: eles têm muitos sentidos possíveis, enquanto
virtuais ou na sociedade em geral. O “tabu” quando realizado, quando
utilizado em um conceito específico tal como a regulamentação do
comércio, é valorizado em algum sentido seletivo. Um significado é posto
em primeiro plano em relação a todos os outros significados possíveis. Ao
mesmo tempo a referência é feita a particulares concretos que não são
iguais a todos os usos prévios. No evento, a estrutura do campo semântico é
revista (cf. Lyons, 1977:1:250s.). A ideia de tabu tem sido objetivada como
um direito comercial e de propriedade, um sentido que pode vir a ser
generalizado pelos poderes das pessoas que o impõem – tendo efeitos
recíprocos nas definições e nas relações dessas pessoas e de seus poderes. O
“tabu” assim emerge da ação com um resíduo empírico. O mundo dá uma
certa carga à ideia.

O risco subjetivo consiste da possível revisão dos signos pelos sujeitos
ativos em seus projetos pessoais. A contradição surge da inevitável
diferença entre o valor do signo em um sistema simbólico, ou seja, suas
relações semânticas com outros signos e seu valor para quem o utiliza. O
signo, no sistema cultural, tem um valor conceitual fixado por contraste a
outros signos; quando na ação, o signo também é determinado como um
“interesse”, que é seu valor instrumental para o sujeito ativo. Lembrem-se
de que a palavra “interesse” deriva de uma construção impessoal do latim
(inter est) que significa “isso faz uma diferença”. Porém, se o interesse por
alguma coisa é a diferença que faça para alguém, paralelamente e em outro
plano, Saussure definiria então o signo como um valor conceitual. Enquanto
conceito, o signo é definido por relações diferenciais com outros signos. O



significado de “azul” é determinado pela coexistência na língua de outras
palavras como o “verde”. Se, como é verdade para muitas línguas naturais,
não existisse o “verde”, o termo “azul” (ou “azerde”) teria maior extensão
conceitual e referencial: também cobriria o campo que, em nossa língua,
chamamos de “verde”. O mesmo vale para Deus, o Pai, a nota de um dólar,
a maternidade e o filé mignon: cada um tem um sentido conceitual de
acordo com sua posição diferencial no esquema total de objetos simbólicos.
Por outro lado, o objeto simbólico representa um interesse diferencial para
diversos sujeitos, de acordo com a sua posição em seus esquemas de vida.
“Interesse” e “sentido” são dois lados da mesma coisa, ou seja, do signo,
enquanto este é respectivamente relacionado a pessoas e a outros signos. No
entanto, meu interesse em algo não é igual ao seu sentido.

A definição de Saussure de valor linguístico ajuda a fechar a questão, por
ser formulada em uma analogia com o valor econômico. O valor de uma
moeda de cinco francos é determinado pelos objetos dessemelhantes pelos
quais ela pode ser trocada, tais como uma certa quantidade de pão e leite e
por outras unidades de moeda, às quais pode ser comparada por contraste:
um franco, dez francos etc. Por essas relações é que se determina o valor
que cinco francos têm para mim. Para mim, ele surge como um valor
instrumental ou interesse específico e se compro pão ou leite com ele, se o
dou ou o coloco no banco, isto vai depender de meus objetivos e de minhas
circunstâncias particulares. Do modo como for implementado pelo sujeito
ativo, o valor conceitual adquire um valor intencional – que pode muito
bem ser diferente de seu valor convencional.

Da maneira como o signo for posto em ação, ele estará sujeito a outro
tipo de determinação: aos processos de consciência e inteligência humana.
Não mais um sistema semiótico virtual ou desencarnado, o significado
agora está em contato com os poderes humanos originais de sua criação.
Não há razão para crer – apesar da crença ser o a priori de certas formas de
relativismo linguístico – que esses poderes criativos fiquem suspensos uma
vez que as pessoas tenham uma cultura. Pelo contrário, os signos na ação
são incluídos em várias operações lógicas, como metáforas e analogias,
redefinições de intensidade e de extensão, especializações ou
generalizações de sentido, deslocamentos ou substituições, para não falar de
“mal-entendidos” criativos. E porque os signos são engajados em projetos
por interesses e, dessa forma, em relações temporais de envolvimento e não
apenas em relações simultâneas de contraste, seus valores são arriscados,



por assim dizer, sintagmaticamente e não apenas paradigmaticamente. Essas
utilizações interessadas não são meramente imperfeitas por relação com os
ideais platônico-culturais, mas são potencialmente inventivas. Vimos como
os chefes havaianos puderam reconhecer o seu mana nos bens
extravagantes dos mercadores estrangeiros, em oposição às coisas mais
rudes ou às utilidades domésticas. Os bens oferecidos para troca eram
administrados de acordo com as autoconcepções dos chefes. O significado
do mana sofreu uma mudança através da metáfora motivada de
luminosidade celestial, cuja lógica recebia da cultura tradicional sua razão
de ser, conforme descoberta, entretanto, na situação existente por uma certa
intencionalidade.

Antítese e síntese

Dadas essas compreensões fenomenológicas, seguem-se certas reflexões
críticas concernentes às dicotomias procrustianas da sabedoria acadêmica.

Em um certo estruturalismo, história e estrutura são antinomias; supõe-se
que uma negue à outra. Já na natureza da ação simbólica, sincronia e
diacronia coexistem em uma síntese indissolúvel. A ação simbólica é um
composto duplo, constituído por um passado inescapável e por um presente
irredutível. Um passado inescapável porque os conceitos através dos quais a
experiência é organizada e comunicada procedem do esquema cultural
preexistente. E um presente irredutível por causa da singularidade do
mundo em cada ação: a diferença heraclitiana entre a experiência única do
rio (ou fleuve) e seu nome. A diferença reside na irredutibilidade dos atores
específicos e de seus conceitos empíricos que nunca são precisamente
iguais a outros atores ou a outras situações – nunca é possível entrar no
mesmo rio duas vezes. As pessoas, enquanto responsáveis por suas próprias
ações, realmente se tornam autoras de seus próprios conceitos; isto é,
tomam a responsabilidade pelo que sua própria cultura possa ter feito com
elas. Porque, se sempre há um passado no presente, um sistema a priori de
interpretação, há também “uma vida que se deseja a si mesma” (como diria
Nietzsche). Isto é o que Roy Wagner (1975) deveria estar querendo dizer
com a “invenção da cultura”: a inflexão empírica específica de significado
dada a conceitos culturais quando estes são realizados como projetos
pessoais.



Mais uma vez, é necessário insistir em que a possibilidade do presente vir
a transcender o passado e ao mesmo tempo lhe permanecer fiel depende
tanto da ordem cultural quanto da situação prática. Para iniciantes, existem
todos os tipos de “approches historicisantes du monde”. Em hopi, como
Whorf demonstrou, não é gramatical supor que “amanhã será um novo dia”:
pois simplesmente amanhã é o mesmo dia que volta envelhecido. Além
disso, há o sistema social, e nos sistemas sociais existem poderes
diferenciais. Vimos que no Havaí, qualquer que tenha sido a interpretação
dada pela população ao capitão Cook, os sacerdotes e os chefes tinham o
poder de objetivar suas opiniões por meio de cerimônias rituais e, não
somente isso, podiam também obrigar o povo a render tributos materiais a
tais opiniões. Ou, novamente, tudo aquilo que já foi dito sobre sociedades
heroicas (Cap. 1) sugere capacidades diferenciais dos poderes estabelecidos
para transformarem suas inovações pessoais em compreensões gerais.
Giddens (1976) coloca o diálogo de ação (“estruturação”) de forma geral,
referindo-se à dualidade de estrutura como um conceito preexistente e como
uma consequência não intencional sem tampouco se esquecer das
consequências intencionais das pessoas que estão no poder. Essa
fenomenologia que estivemos discutindo permanecerá “ingênua” enquanto
continuar a ignorar que a ação simbólica é tanto comunicativa quanto
conceitual: um fato social retomado nos projetos e nas interpretações dos
outros. Desse modo é que a “estrutura da conjuntura” entra aqui: a
sociologia de situação das categorias culturais com as motivações que
oferece aos riscos de referência e às inovações de sentido. Uma prática
antropológica total, contrastando com qualquer redução fenomenológica,
não pode omitir que a síntese exata do passado e do presente é relativa à
ordem cultural, do modo como se manifesta em uma estrutura da conjuntura
específica.

Mais ainda, o caso havaiano já nos mostrou, mesmo com toda a sua
historicização do mundo, que não há base alguma nem razão para a
oposição excludente entre estabilidade e mudança. Todo uso efetivo das
ideias culturais é em parte reprodução das mesmas, mas qualquer uma
dessas referências também é, em parte, uma diferença. De qualquer jeito,
nós já sabíamos disso. As coisas devem preservar alguma identidade através
das mudanças ou o mundo seria um hospício. Saussure articulou o
princípio: “Aquilo que predomina em toda mudança é a persistência da
substância antiga: a desconsideração que se tem pelo passado é apenas



relativa. É por esta razão que o princípio da mudança se baseia no princípio
da continuidade” (1959:74). Mas, em uma certa antropologia e
notoriamente no estudo da história, isolamos algumas alterações e as
chamamos de “eventos”, em oposição a “estrutura”.

Esta realmente é uma distinção perniciosa, se apenas pelo motivo
relativamente trivial de que toda estrutura ou sistema é eventual em termos
fenomenológicos. A ordem cultural, enquanto um conjunto de relações
significativas entre categorias, é apenas virtual. Existe meramente in
potentia. Portanto, o significado de qualquer forma cultural específica
consiste em seus usos particulares na comunidade como um todo. Mas este
significado é realizado, in presentia, apenas como evento do discurso ou da
ação. O evento é a forma empírica do sistema. A proposição inversa, a de
que todos os eventos são culturalmente sistemáticos, é mais significante.
Um evento é de fato um acontecimento de significância e, enquanto
significância, é dependente na estrutura por sua existência e por seu efeito.
“Eventos não estão apenas ali e acontecem”, como diz Max Weber, “mas
têm um significado e acontecem por causa deste significado.” Ou, em
outras palavras, um evento não é somente um acontecimento no mundo; é a
relação entre um acontecimento e um dado sistema simbólico. E apesar de
um evento enquanto acontecimento ter propriedades “objetivas” próprias e
razões procedentes de outros mundos (sistemas), não são essas
propriedades, enquanto tais, que lhe dão efeito, mas a sua significância, da
forma que é projetada a partir de algum esquema cultural. O evento é a
interpretação do acontecimento, e interpretações variam.

Considerem mais uma vez a apoteose dos ingleses no Havaí, e também
sua queda eventual desse estado de graça. O capitão Cook era
verdadeiramente um grande homem (ou pelo menos assim pensamos), mas
nada havia de inerentemente divino na maneira pela qual conduziu seus
navios para dentro daquela baía havaiana, quanto mais algo que
representasse o retorno de Lono, o antigo deus da fertilidade e do povo,
como supuseram os havaianos. Por esse motivo, havia dez mil pessoas
aglomeradas na praia para comemorar o retorno de Cook em 1779. Raras
vezes o colonialismo gozara de tão auspicioso início. Por outro lado,
quando as mulheres começaram a viver e comer com a tripulação a bordo
dos navios britânicos, surgiram sérias dúvidas a respeito da divindade do
estrangeiro. Não há nada de inerentemente irreligioso no fato de haver
comensalidade com mulheres – exceto que, no sistema havaiano, isso polui



e destrói o tabu dos homens. Os eventos não podem ser entendidos,
portanto, separados de seus valores correspondentes: é a significância que
transforma um simples acontecimento em uma conjuntura fatal. Aquilo que
parece para alguns como um mero encontro para o almoço, para outros é
um evento radical. Então, cá estamos separando judiciosamente sistema e
evento por atos heroicos de teoria acadêmica, enquanto o fato simbólico
humano é de que não existe evento sans sistema.

Os erros antropológicos (ou históricos) gêmeos, o materialismo e o
idealismo, consistem claramente em tentativas de ligar uma significância
prenhe de sentido a uma relação mecânica ou “fisicalista” de causa e efeito.
Para o materialismo, a significância é efeito direto das propriedades
objetivas do acontecimento. Ignorando, portanto, o valor relativo do sentido
dado pela sociedade ao acontecimento. Enquanto que, para o idealismo, o
acontecimento é simplesmente o efeito de sua significância, ignorando,
assim, sua carga de “realidade”: as forças que têm efeitos reais, mesmo que
sempre em termos de algum esquema cultural.

O mesmo é válido para a teoria e a prática, se as tomarmos como
alternativas de natureza de fenômeno: essa distinção objetivada entre
conceitos culturais e atividades práticas é falsa na prática e absurda na
teoria. Toda práxis é teórica. Tem sempre início nos conceitos dos atores e
nos objetos de sua existência, nas segmentações culturais e nos valores de
um sistema a priori. Portanto, não há materialismo algum que não seja
histórico. Marx já o dissera, mas um certo marxismo contemporâneo e de
modismo, confuso pela oposição entre teoria e prática, nega esse fato.
Considerem a afirmação feita por Hindess e Hirst:

Os eventos históricos não existem [em] e não podem ter efetividade
material alguma no presente. As condições de existência das relações
sociais atuais existem necessariamente e são reproduzidas
constantemente no presente. Não foi ao “presente” que o passado se
dignou a nos dar acesso, mas sim à “situação atual”… Toda teoria
marxista, por mais abstrata que seja, existe para tornar possível a análise
da situação atual. Uma análise histórica da “situação atual” é impossível
(Hindess e Hirst, 1975:312).



No entanto, a cultura é justamente a organização da situação atual em
termos do passado. Nem tampouco existe infraestrutura sem superestrutura,
pois, “em última análise”, as categorias pelas quais se define a objetividade
são, elas mesmas, cosmológicas – do mesmo modo que, para os havaianos,
o advento dos britânicos foi um evento de dimensões universais cujas
expressões orientadoras eram os conceitos de mana, akua e a geografia
celestial de Kahiki (as origens espirituais). Se a prática, então, postulou a
correspondência estrutural entre os chefes havaianos e os europeus
preeminentes, enquanto opunha ambos à população havaiana em geral, isso
se tornaria a organização do comércio material e também da identidade
pessoal – sem mencionar que ela (a prática) aparece de forma decisiva nos
eventos históricos, tais como a rivalidade entre o capitão Cook e o rei
havaiano que provou ter sido desastrosa para o Grande Navegador. A práxis
se desdobraria como a exclusão relativa do povo dos bens europeus,
especialmente daqueles colocados na categoria havaiana de itens de
prestígio e apresentando cenas como as de “Billy Pitt” Kalaimoku e “John
Adams” Kuakini exibindo-se em robes de seda chinesa e coletes europeus,
em aposentos decorados com finos móveis de teca e espelhos decorados ou
em jantares servidos em serviços de prata pura. O povo afundava-se
progressivamente na miséria, da qual até hoje não se recuperou. Nem
tampouco a prática pode ser retomada simplesmente em seus efeitos pela
superestrutura, como uma consciência distorcida chegada ao palco da
história, por assim dizer post festum. Pois, já vimos que as utilidades do
comércio estavam constantemente sujeitas à definição pelas demandas de
consumo da chefia. De modo que aquilo que aparece nos livros de contas e
nas cartas dos mercadores de Boston, no Havaí, documentando mudanças
nas demandas por armas de fogo, suprimentos navais ou esse ou aquele tipo
de tecido de cashmere, representa intimações politicamente contextuais da
divindade polinésia. O mercado era uma condição irredutível da práxis
material, onde os preços eram atribuídos com base nas inevitáveis
concepções polinésias de mana.

Poderíamos continuar fazendo semelhantes observações
(“desconstruções”) sobre as sínteses históricas dessas dicotomias radicais,
como o “individual” e o “coletivo” ou o “real” e o “ideológico”. Mas já foi
dito o bastante, porque essas oposições são apenas outras tantas expressões
análogas da mesma concretude deslocada. A questão mais verdadeira jaz no
diálogo entre sentido e referência, visto que a referência põe o sistema de



sentido em situação de risco em relação a outros sistemas: o sujeito
inteligente e o mundo intransigente. E a verdade desse diálogo maior
consiste da indissolúvel síntese de coisas como passado e presente, sistema
e evento, estrutura e história.

 
a No original, “river” and “stream”; os termos em português também são baseados em tamanho
relativo. (N.T.)



Notas

1. Suplemento à viagem de Cook (p.25 a 58)

1.  Cook tinha dúvidas razoáveis quanto à capacidade de seus médicos para determinar quando um homem
estivesse suficientemente curado para impedir a transmissão “do Venéreo”, bem como à propensão dos
marinheiros infectados de resistirem aos avanços das mulheres polinésias.

2.  Samwell continua dizendo que “tomamos conhecimento de que alguns dos que desembarcaram tiveram
relações sexuais com as mulheres” (Beaglehole, 1967:1.083). Além disso, um grupo de
aproximadamente vinte homens, sob o comando do tenente Gore, ficou na ilha de Ni’ihau, próxima a
Kaua’i, impossibilitado de voltar ao navio por um dia e duas noites; certamente ocorreram ligações
entre ingleses e havaianas durante esse tempo. Thomas Edgar, capitão do Discovery, dá crédito aos
relatos, por ele ouvidos, de que apesar da vigilância dos oficiais em Kaua’i os marinheiros conseguiram
colocar mulheres a bordo clandestinamente: vestiram-nas de homem e as chamavam de seus “Tios”
(Diário de bordo: 24 jan. 1778). Se este relato for verídico, os homens conseguiram o seu intento,
utilizando-se de um arranjo calidoscópico de impressões culturais: os marujos teriam enganado os
oficiais usando um conceito taitiano de “amigo formal” (tio), totalmente desconhecido de suas amantes
havaianas. Para maiores comentários sobre as importunações das mulheres havaianas durante a
primeira visita de Cook a Kaua’i/ Ni’ihau (19 jan. – 12 fev. 1778), Samwell (em Beaglehole,
1967:1.084-85), Zimmermann (1930:68), Clerke (em Beaglehole, 1967:597) e Cook e King
(1784,2:130-31). As tradições havaianas relativas a essa visita são unânimes em alegar que as ofertas
feitas pelas mulheres eram aceitas pelos britânicos (Remy, 1861-21; Fornander, 1969,2:162-63; S.
Kamakau, 1961:94s). Quanto ao relato tradicional de que o capitão Cook teria dormido com uma
mulher de alta posição de Kaua’i, ver nota 4 a seguir.

As exigências amorosas das havaianas repetiram-se quando da segunda visita de Cook nos fins de
1778, começo de 1779 (p. ex., Cook em Beaglehole, 1967:265-66; Samwell em Beaglehole, 1967:
1151, 1152, 1158 et passim; Cook e King, 1784,2:544,3:10-11; Ledyard, 1963:107-9; Ellis, 1782,
2:76,86, etc.).

3.  Nos exames feitos pelos médicos do Discovery, oito dentre doze homens de uma canoa havaiana
encontrada ao largo de Maui estavam com “o Venéreo” (Diário Burney: 26 nov. 1778). Alguns dias
mais tarde, o Sr. King relata que três dos dez ou doze havaianos a bordo do Resolution estavam
igualmente infectados (Beaglehole, 1967:300). O Oxford English Dictionary determina de modo
específico que a definição de clap é gonorreia, e cita o uso desse termo já em 1803, utilizando a mesma
expressão encontrada nos diários do Sr. King, “a clap”; portanto, não é pertinente neste caso que
pudesse ter havido uma confusão de diagnóstico com sífilis ou framboesia.

4.  Não há consistência empírica alguma para a tardia tradição havaiana de que o capitão Cook teria
dormido com a mulher sagrada de Kaua’i, Lelemahoalani, filha da chefe de alta posição na ilha (Remy,
1861:19-21; S. Kamakau, 1961:94-96; Fornander, 1969, 2:168-69). Por outro lado, é de uma
consistência cultural considerável a alegação de que o capitão Cook fora considerado como a
encarnação do Deus Lono que – como diversos chefes lendários assim identificados – retornava para
buscar a sua esposa perdida (– inseminar a terra, cf. Capítulo 4, adiante). A própria tradição havaiana
diz que essa é a razão da apresentação da princesa nativa a Cook. A dignidade que Cook se atribuía,
enquanto comandante naval britânico, estava em concordância com as concepções havaianas relativas
ao seu status e apenas levava-o a uma resposta diferente com respeito à oferta de uma mulher da



aristocracia. De acordo com Zimmermann, Cook não tinha muita simpatia por cerimônias religiosas e
raramente as realizava a bordo de seus navios, e jamais tolerou a presença de um padre nas
embarcações sob seu comando. Ao mesmo tempo não estava prestes a ceder às tentações da carne,
apesar de estar preparado para admitir que seus homens exibissem assim as suas fraquezas de meros
mortais (Beaglehole, 1974:390-91). Evidentemente, só poderia haver uma Autoridade a bordo de um
navio de Sua Majestade. Portanto, mesmo que lhe fosse oferecida a mulher sagrada porque era um
deus, podemos ter certeza de que ela foi recusada por motivos parecidos.

5.  Uma excelente discussão sobre le’a, e a sexualidade havaiana em geral, pode ser encontrada em Pukui
et al. (1972, 2 [1979]). Utilizei muito essa discussão neste trabalho.

6.  Em uma das reflexões de Cook há um comentário sobre a disposição inicial dos havaianos de tomarem
tudo em que colocassem as mãos: “Eles acreditavam que tinham direito de levar tudo em que pusessem
as mãos.” Mas, acrescenta, “eles logo deixaram de lado essa conduta quando os convencemos de que
não poderiam continuar agindo assim impunemente” (Cook e King, 1784, 2:205). O aspirante Gilbert
comenta no mesmo tom que os havaianos “placidamente” e “sem escrúpulo ou hesitação” saíam
carregados com tudo que pudessem carregar, e quando os ingleses tomavam as coisas de volta, “eles
ficavam muito surpresos… por não conseguirem acreditar que estávamos agindo a sério, mas, ao
contrário, imaginavam que os deixaríamos levar tudo que escolhessem” (Narrativa, jan. 1778). Para
mais incidentes análogos e comentários sobre os momentos iniciais do contato entre havaianos e
ingleses ver King (Diário de bordo: 20 jan. 1778), Cook e King (1784, 2:195), Clerke (em Beaglehole,
1967:1322) e Dibble (1909:23).

7.  A semelhança (ou identidade) entre os rituais aos quais Cook foi submetido em Hikiau (e em outros
lugares) e a cerimônia de hānaipū na qual os chefes estatutários dão as boas-vindas a Lono durante sua
procissão anual é discutida em Sahlins (1981; cf. Capítulo 4, onde outros detalhes das cerimônias do
Ano-Novo ou Makahiki também são discutidos).

8.  Para um exemplo de comportamento análogo, observado pelo missionário Fison na ilha de Rotuma, na
Polinésia, ver Frazer (1911, 1:184). Os havaianos são ligados a seus ancestrais (aūmakua) e também a
seus parentes e descendentes por diversos cordões que emanam de diversas partes do corpo, mas que
são semelhantes ao piko, “cordão umbilical”. É em relação a esse fato que a Sra. Pukui discute o
incidente em Kaua’i:

Já vi muitas pessoas idosas com pequenos recipientes para os cordões umbilicais… Uma avó levou
os cordões de seus quatro netos e os jogou no canal Alenuihaha: “Eu quero que os meus netos viajem
através dos mares”, ela me disse. A Sra. Pukui acredita que a estória contada das mulheres
escondendo os pikos de seus filhos no navio do capitão Cook provavelmente seja verdadeira. Em um
primeiro momento se pensou que Cook era o deus Lono, e que seu navio fosse uma ilha flutuante.
Qual a mulher que não quereria deixar o piko de seu filho ali? (Pukui et al., 1972, 1:184).

9.  “Nunca conheci mulheres menos reservadas. De fato parecia-me que elas nos visitavam com nenhum
outro intuito exceto o de se entregarem” (Cook e King, 1784, 2:544). “Essas senhoras são mui
generosas com os seus favores, porém, estão longe de serem tão mercenárias quanto as das ilhas
Friendly [Tonga] ou Society, e algumas de suas ligações parecem ser apenas fruto da afeição.” (Ellis,
1782:153).

10. Para outros relatos da relação entre as mulheres havaianas e o comércio masculino nos primeiros anos
do contato, ver Portlock (1784:159), Puget (Diário de bordo: 21 fev. 1793), Manby (1929 1 [1]:14). O
tráfico doméstico de serviços femininos continuou durante a época missionária:

Os nativos [de Kaua’i oriental] apesar de pobres são extremamente bondosos, oferecem-nos as
melhores comidas e, em sinal de respeito, o marido oferece sua mulher, o pai a sua filha, o irmão a
sua irmã. Nós lhes dissemos que havia um Deus no céu que tinha proibido esta iniquidade; eles
disseram que isso é bom, mas vocês são homens brancos esquisitos (Diário Whitney: 27 maio 1820).

Na época de Cook, no entanto, a solidariedade doméstica da troca não era completa. Há dois relatos
(Trevenen MS; Beaglehole, 1967:1227) de mulheres guardando ferramentas destinadas aos homens e as



usando para troca com outros havaianos (homens ou mulheres?) por panos e leis de penas.
11. Não darei prosseguimento à discussão das “sessenta e nove maneiras”. E espero que me perdoem por

servir como um (pauvre) esprit no qual les catégories se pensent.
12. O texto havaiano aparece em Elbert e Mahoe (1970); outras coletâneas acessíveis de cantos havaianos

incluem as de Emerson (1965), Roberts (1926) e Pukui e Korn (1973).
13. Elbert indica que o pequeno número de fonemas e a grande quantidade de homônimos ou de quase

homônimos criam um campo especialmente fértil para trocadilhos e “sentidos ocultos” (kaona). Quanto
a esses últimos, Pukui et al. (1972:85-86) escrevem:

Na área das piadas sexuais, os havaianos têm uma vantagem natural. Eles sempre usaram
eufemismos, alusões e metáforas em seu discurso; Eles têm uma aptidão natural para entender o
kaona, o sentido oculto, de uma palavra ou de uma frase… Após a chegada dos ocidentais, os mele
foram musicados e tiraram muita vantagem das metáforas. Será que o canto sobre a “Bela Kaua’i”
realmente descreve uma ilha ou estará descrevendo uma bela mulher? Será que se está realmente
cantando sobre maka (a vista [cf. adiante, a discussão sobre o olho]), das ka palai (samambaias) na
ilha úmida? Ou da makamaka (a amiga íntima) e das suas “samambaias” agora úmidas? Será que a
canção Alika conta apenas de um navio com esse nome, que inicialmente singra com dificuldade
através de um “estreito apertado e frio”… como diz a Sra. Pukui, “quando os havaianos começam a
dar risadinhas então sabemos que querem dizer outra coisa” (Pukui et al., 1972, 2:85-86).

Inversamente, nem todos os cantos explicitamente assim chamados eram dedicados ao que seria
considerado por ocidentais como o objeto apropriado para tal afeição. Aqui estão trechos de um canto
escrito por volta de 1860 (AH, Coleção de Meles) intitulado Uma canção de amor à Sabedoria, He
Mele Aloha i ka Na’auao, e que também ilustra o gosto pelos kaona.

E ka na’auao, e aloha ‘oe Kaikamahine ‘ūhā
nemonemo…

Ó sabedoria, amor para você, Menina das coxas redon
e lisas…

‘Akahi au a ike i ka lomi a ke aloha, Esta foi a primeira vez que conheci o aperto do amor,
Ke oni kapalili la i ka wai o Pukaiki, Tremendo ali, nas águas de Pukaiki [lit., “Buraco

Pequeno”]
Kula ke pene i ka la’i o Wainiha luna, A ligeireza se lança na paz do alto Wainiha [lit., “Águ

Inamistosa”]

Mamau pipili papa’a ka wai o Paulike… A água de Paulike [lit., “Terminando Juntos”]
interminável, pegajosa e apertada…

Kekahi nō ‘oe o ka’u mea i aloha ai É você a minha amada.
E kū wiwili ho’omamau nei o ke kulu’aumoe… Abraçando-nos sem cansar, sem parar, tarde da noite…
Naue aku kaūa o ka wai hu’ai pa’u o

Namolokama
Nós dois trememos nas águas úmidas de Namolokam

[uma montanha em Hanalei, Kaua’i, lit., “O
entrelaçamento atado com firmeza”]

‘O ia wai kahea noi ka ihu o ka moku, A água chama para a proa do barco
E ka na’auao, e aloha ke ‘oe. Ó sabedoria, amor de fato para você.

14. A Sra. Pukui afirma que os cantos genitais tinham uma distribuição entre a população em geral. Mas é
particularmente difícil determinar essa distribuição social, porque a forma foi suprimida, ao menos de
nome, na era Cristã (a partir de 1820). Uma dançarina havaiana e estudante dos mele ma’i escreve:



Os havaianos logo aprenderam a não discutir o sexo abertamente, especialmente em relação ao
hula, que foi severamente censurado pelos haole (homens brancos) importantes de Honolulu no
século XIX. Com a crescente aculturação dos havaianos, eles pararam de discutir os mele ma’i
mesmo entre si, ou pelo menos [os discutiam] em grupos muito restritos. Por exemplo na hālau
[escola de dança], fomos ensinadas a dançar os mele ma’i, mas raramente nos diziam qual o
significado do canto ou qual era a sua função. Os havaianos não acabaram totalmente com eles,
apenas mudaram a sua classificação para mele inoa, “cantos dos nomes”, ou para mele aloha,
“canções de amor” (Dorton, 1981; estou especialmente agradecido a esse excelente trabalho).

15. Samwell registrou os cantos de acordo com uma fonética própria. Foram transcritos para a ortografia
havaiana moderna por Mary Kawena Pukui para J.C. Beaglehole (1967:1234n). No entanto, ule,
“pênis”, permanece em havaiano na versão publicada.

16. De acordo com as evidências internas, esse canto foi pelo menos modificado na época cristã, porque há
um jogo com gestos e sons que envolve a declamação das vogais do alfabeto. Não obstante, a
associação com a proeza genital e com o sacrifício humano (e também com o status divino do chefe –
ver texto adiante) continua forte. Um mestre atual do hula contou-me que Kūnui’ākea, o nome do deus
de sacrifícios humanos, também era o nome que foi dado aos genitais de Kamehameha. A imagem
desse deus é fabricada com a madeira da árvore ’ohia lehua, e suas flores no canto têm o significado de
“vagina”. Lili Dorton escreve que a flor de lehua “é uma vagina simbólica, por ser uma flor macia e
peluda, de coloração avermelhada, parecendo um pouco com um pompom; se for sacudida com força,
ela se desfaz”. Pūnana, “ninho de passarinho”, é outro termo comum nos cantos genitais e é usado
ainda hoje como jargão para “vagina”.

17. O sistema simbólico de sacrifício humano no Havaí foi documentado e brilhantemente analisado por
Valeri (no prelo); minha própria discussão deve muito a esse trabalho. As principais fontes usais sobre a
chefia havaiana são: Malo (1951), S. Kamakau (1961;1964; MS), Fornander (1916-19:1969); Handy e
Pukui (1972); I’i (1959); K. Kamakau (em Fornander, 1916-19, 6:2-45); Rev. Ellis (1828) e Remy
(1861). Um bom resumo pode ser encontrado em Goldman (1970).

As associações solares com a chefia vão da descendência dos chefes de Wakea, personificação do sol
no zênite, a cantos de louvor do século XIX, tais como Para ti, ó sol faiscante (Iā’Oe, e ka La e’Alohi
nei), escrito para o rei Kalākaua. Obviamente, não estou falando de um culto solar; é mais uma questão
do sol enquanto rei, do que do rei enquanto sol.

18. As famosas genealogias da chefia havaiana – algumas remontando a mais de 900 gerações – eram
mantidas por homens e mulheres, especialistas em tradições, e esses peritos genealógicos eram
tradicionalmente ligados aos chefes supremos. Livros de genealogia datando do século XIX (como
aqueles depositados no Bishop Museum e nos Arquivos do Havaí), muitos dos quais se remetem às
primeiras décadas do século passado, são testemunhos da maneira pela qual o conhecimento
especializado dos mestres em genealogia, sobre as origens ancestrais remotas, era conciliado aos
interesses correntes da chefia em ter ascendência a essas origens. Linha a linha – ou “lado a lado” como
dizem os havaianos – os ancestrais masculinos e femininos do chefe eram ligados às grandes
genealogias cosmológicas, geralmente em algum ponto ancestral nas últimas dez ou doze gerações. Os
livros também atestam de forma eloquente os interesses dos chefes de Maui e do Hawai’i por suas
conexões com as antigas linhas ancestrais de O’ahu e Kaua’i, principalmente à linha Nanaulu. O efeito
completo das genealogias reais quando diagramadas (p. ex., Fornander, 1969: folha final) é uma
estrutura pouco elaborada nas primeiras vintenas ou centenas de gerações (i. e., um conjunto restrito de
linhas patrilaterais que incluem o ramo júnior ocasional), para então tornar-se uma trama reticular de
relacionamentos através de homens e mulheres nas gerações mais recentes. Mesmo assim, qualquer
dessas representações não faz justiça às complexidades do parentesco da chefia nas gerações mais
recentes, ocasionadas por uniões múltiplas e consanguíneas, primárias e secundárias.

19. Quanto aos direitos de posse de terras, além das habituais fontes sobre a chefia (nota 17) ver, entre
outros, Handy (1965), Wise (1965), Lyons (1875) e o Comissário para as Terras Públicas (1929 1-12).

20. Para informações sobre os hábitos domésticos e sexuais na primeira metade do século XIX – a serem
utilizadas com a sensibilidade e o cuidado necessário devido aos preconceitos das fontes missionárias –



ver Wyllie (1846; cf. Malo, 1839). Ver também Handy e Pukui (1972), Keesing (1936) e Howard (1971)
para observações mais recentes. Uma outra fonte reveladora sobre as práticas sexuais havaianas são os
registros dos tribunais das décadas de 1830 e de 1840, quando um novo código de leis inspirado na
moralidade puritana foi imposto ao reino. (Sumários estatísticos podem ser encontrados nos Arquivos
do Havaí – “Tribunais, Miscelâneo”, “Procuradoria Geral, Miscelâneo” etc. – material referente a casos
julgados também nos registros dos Tribunais Distritais e Supremo Tribunal.) Como exemplo, uma
tabela das condenações aparentemente referindo-se a todas as ilhas, incluindo uma pequena fração de
casos envolvendo brancos – para 1838 (Kanoa [atrib.] 1839):

Transgressão Nº de condenações

“Adultério” 246

“Impudência” 81

“Furto” 48

“Desordem” 32

“Perjúrio” 30

“Sedução” 18

“Motim” 15

“Homicídio culposo” 4

Ou ainda os casos dos Tribunais Distritais de Kaua’i, 1º de abril de 1846-1º de abril de 1847:

Transgressão Nº julgado pelo Tribunal Distrital

“Fornicar” 140

“Roubo” 34

“Trabalho aos domingos” 21

“Brigas” 10

“Outras transgressões” 16

Em todas as estatísticas referentes a esse período, as transgressões rotuladas como “adultério”,
“prostituição”, “fornicar”, “alcovitar” (weawea), “sedução” e/ou “impudência” estão em ordem de
quatro ou cinco vezes mais que crimes contra a propriedade e constituem a maior classe geral de
processos do tribunal.

21. O argumento a favor da ausência de linhagens corporadas no Havaí, quer entre os chefes quer entre as
pessoas comuns, é tomado em oposição às noções recebidas, relativas às famosas ’ohana (p.ex., Handy
e Pukui, 1972). A palavra ’ohana tem, entre o povo, como referência primária as relações de parentesco
egocêntricas, ou as redes locais de parentesco sob as ordens de um “chefe”a provincial, mas não estão
referidas às linhagens corporadas ou, por assim dizer, sociocêntricas. Os copiosos registros e
depoimentos sobre a grande divisão das terras (Mahele) de 1846-54, guardados nos Arquivos do Havaí,
deixam claro que não havia nenhuma corporação de linhagem encarregada de segmentos de terras. O
termo ’ohana está praticamente ausente desses registros; nem tampouco eram as porções de terras



ahupua’a, ‘ili’aina ou mo’oaina, ocupadas por grupos de descendência comum. Minha intenção é de
desenvolver a exposição e argumentação completa desta questão em outra publicação.

22. Assim, temos uma argumentação análoga feita por Peter Huber com relação aos Anggor da Nova
Guiné:

A sociedade melanésia apresenta uma face distorcida quando vista como um sistema abstrato de
direitos e deveres, ou de grupos e categorias fundados no parentesco. Se pensarmos a sociedade como
sendo constituída pela sanção ou pela implementação ordenada de tal sistema, então a sociedade
melanésia é ritualmente constituída através da produção de eventos que mobilizam as pessoas de uma
certa maneira. Esses eventos não são necessariamente caracterizados pela inutilidade ou pelo
sobrenatural – não são rituais nesse sentido – mas pelo fato de que são informados por esquema de
classificação simbólica. Por atualizarem esses esquemas de classificação, eles constituem a sociedade
(Huber, 1980:44-45).

2. Outras épocas, outros costumes (p.59 a 99)

1.  Os capítulos sobre historiografia (Parte 1) de Stone em The Past and the Present (1981) fornecem uma
ótima introdução à “nova história”. Barraclough (1978), escrevendo sobre o mesmo assunto, também
faz referência a Thomas Grey – será este um costume de historiadores ingleses radicados na América
do Norte? Os comentários de Voltaire em seu Essai sur les moeurs são colocados por Le Goff em um
ensaio próprio e muito pertinente à presente discussão; cf. Braudel (1980), Dumoulin e Moisi (1973),
Gilbert e Graubard (1972), Le Goff e Nora (1974), Ricoeur (1980).

2.  Fiz uma tradução livre do texto, tomando liberdades especialmente com a palavra devenir, sem alterar,
a meu ver, a intenção de Durkheim.

3.  Além de Frazer (1911-15), de Hocart (1969[1927], 1936), e de Dumont (1970), as ideias aqui
apresentadas, referentes à soberania divina e à hierarquia, utilizam-se especialmente dos estudos
antropológicos recentes de Heusch (1962, 1972, 1982), Valeri (no prelo), Geertz (1980), Tambiah
(1976) e Adler (1978, 1982), bem como de clássicos mais antigos como Evans-Pritchard (1962),
Frankfurt (1948), Dumézil (1948), Meek (1931), Kuper (1947), Krige e Krige (1943); cf. adiante Cap.
3. Não faço uma discussão taxonômica das diferenças entre “reis divinos”, “reis sagrados”, “reis
mágicos” e “reis sacerdotes” – nem mesmo da diferença entre “chefes” e “reis”. Com relação a esta
última, concordo com Heusch que o Estado seja uma criação da soberania divina e não o inverso; sendo
assim, a principal razão para diferenciar a soberania divina da chefia perde sua força. Para uma
discussão sobre os problemas taxonômicos em torno da soberania divina, assim como uma excelente
análise de Jukun, ver Young (1966). Não há dúvidas de que a minha opção por uma categoria
abrangente para sociedades heroicas, sem um olhar mais detalhado para suas variações, só pode ser
vantajosa para os presentes propósitos teóricos e a curto prazo. Não tenho ilusões quanto à durabilidade
ou ao valor da categoria.

4.  Além de que, no caso de Fiji, um chefe pode literalmente ser filho da irmã em relação a outra chefia
(por exemplo, vasu ki Rewa vasu ki Mbau etc.). Assim, temos uma relação entre coisas que
aparentemente são de “natureza díspar”. A personificação das forças políticas envolvidas nas relações
de vasu (sobrinho uterino) são discutidas adiante.

5.  O informante aqui citado é um dos “céticos”, em um fascinante debate entre, os kuba, registrado por
Vansina (1964:101-2), relativo à divindade do rei. Os céticos têm uma visão funcionalista da realeza;
enquanto condição necessária de ordem em uma sociedade que de outro modo seria segmentar.
Admitem que o rei tenha uma poderosa magia negando-lhe, entretanto, poderes divinos. Discussões
ideológicas à parte, os kuba praticam um conjunto clássico de rituais através dos quais o rei é
desprovido de suas relações de parentesco de nascença e é colocado acima e fora da ordem clânica da
sociedade – ao mesmo tempo enquanto uma força da natureza, enquanto um representante do deus e
enquanto um feiticeiro incestuoso.



6.  A frase usual na ortografia ortodoxa de Fiji é na lotu nei Ratu Cakobau. Reverti a frase a uma ortografia
mais antiga e heterodoxa, mais fácil de ser pronunciada por anglófonos. Perguntado uma vez por que
não aprendia inglês, Thakombau respondeu que era porque tinha ouvido os ingleses falando sua língua.

7.  Por outro lado, quando certos deuses de Mbau resistiram ao cristianismo, depois da conversão de
Thakombau, o chefe reuniu os sacerdotes e os chicoteou (Waterhouse, 1866:265-66). As relações
antigas dos sacerdotes/ deuses com Jeová podem ser acompanhadas nos diários de Cross (por exemplo,
24 out. 1840), Hunt (18 fev. 1839: 10 maio 1839), Calvert (15 ago. 1841; 20 out. 1841), entre outros.

8.  Paradoxalmente uma teoria de determinação pela infraestrutura, então aparecerá como sendo verdadeira
para a história de Fiji – isto é, a propagação de uma nova fé (a crença em Jeová) segue-se à
demonstração prática do poderio europeu, por causa do conceito preexistente de que esse poder tinha
causas “sobrenaturais”. Surge então a interessante questão de que, se em outros lugares também, a
sequência mecânica de mudança infraestrutural → mudança superestrutural, não depende igualmente
do status a priori da atividade prática, um “esquema” cosmológico “das coisas”. Embora essa
compreensão possa negar a oposição radical entre pragmática e “ideologia”, oferece certas vantagens
óbvias, como o fim de simples “explicações” reflexo-funcionais de suas relações e um melhor
entendimento do intercâmbio entre atividades materiais (práxis) e conceitos culturais (ver Cap. 5).

9.  A resistência inteligente de Thakombau à pregação está documentada em todo o livro de Waterhouse,
The King and the People of Fiji (1866). Incluindo sua indiferença em relação à sugestão de um bispo
católico de passagem por Fiji, que contou que o motivo pelo qual os missionários metodistas
fracassaram em obter acesso a Mbau foi que a Virgem Maria estava guardando o lugar para o
catolicismo. “Thakombau então disse em resposta ao bispo que deixasse ele e sua cidade aos cuidados
da Virgem, e que voltasse quando já estivessem convertidos.” (Ibid., p.196)

Missionários protestantes no Havaí, duas décadas antes, estavam sendo sujeitados a experiências
semelhantes de seus colegas de Fiji, “‘Se ele [o rei Liholiho] abraçar a nova religião’”, foi dito ao rev.
Ellis em 1822, “‘nós todos o seguiremos’” (Ellis, 1969:41). Um dia, quando o missionário Hiram
Bingham foi admoestar o rei, que se encontrava realmente bêbado “e lhe disse que Deus não estava
satisfeito com tal conduta”, Liholiho respondeu que “‘Eu próprio sou deus. Que diabos! Saia da minha
casa’” (Hammatt: 6 jan. 1823). Durante os eventos seguintes, que incluem a morte do rei Liholiho, o
cristianismo foi usado como um instrumento de poder pela mãe adotiva do rei e por seus irmãos (os da
rainha), grupo que efetivamente governava, e da mesma maneira como em Fiji tornou-se um sucesso da
noite para o dia (cf. Bingham, 1969). De fato, parecemos estar diante de uma grande regularidade ou de
uma lei para as sociedades heroicas da Polinésia. Na Nova Zelândia também houve um quantum
estatístico para o alto no processo de conversão por volta de 1828-39, após um período de sucessos
relativamente parcos (em especial entre os escravos dos maori). Mais uma vez os chefes tinham tomado
a liderança (Wright, 1959:141s.).

10. Durante a guerra Mbau-Rewa, quando um importante chefe desertasse para as hostes inimigas, como
foi, por exemplo, o caso de Thokanauto de Rewa, que foi para o lado de Mbau, levava consigo muitas
aldeias e clãs a ele subordinados. A mudança era efetivada sem muitos embaraços porque, como
comenta o reverendo Hunt, “Não importava o lado pelo qual se estivesse lutando, pois a luta era por seu
chefe” (19 out. 1845). Derrick, no mesmo tom, parafraseia Tácito: “Quanto às pessoas comuns, as
causas de seu chefe eram as suas próprias causas” (1950:78). Essas deserções são uma boa
demonstração da relação entre solidariedade hierárquica e consciência “tribal” ou “nacional”, que
discutiremos com mais detalhes adiante.

11. Não somente Rewa, mas também muitas das suas “terras guerreiras” (bati) ou aliados, estavam ausentes
na batalha de Kamba, apesar da afirmação contrária de Derrick (1950:112). Além de Nakelo e sete
guerreiros da terra chamada de Tonga, não encontrei menção histórica alguma aos aliados tradicionais
de Rewa, em Kamba (por exemplo, Mburembasanga, Notho, Nuku etc.). Isto está de acordo com o que
dizem informantes modernos, isto é, que apenas uma das onze ou doze cidades de Nakelo juntou-se aos
inimigos de Thakombau na batalha final. E mais ainda, Calvert, que frequentemente visitava Kamba
enquanto esteve ocupada por rebeldes de Mbau, relatou que esta última cidade (sob Ratu Mara) tivera a
intenção de atacar Rewa depois de derrotar Thakombau, por esta ter entrado em acordo com Mbau
quando da morte de seu chefe (Diário: 7 abril 1855).



12. Hocart faz da possibilidade de um colapso geral uma condição estrutural para a soberania divina:

O rei deve testar a eficácia de sua consagração através do combate. Lutar pelo trono torna-se
prática regular. As guerras do Oriente são em grande parte conflitos pessoais pela soberania, assim
como foi a nossa Guerra dos Cem Anos. O patriotismo não é o incentivo: o povo luta meramente para
apoiar o deus que traz o bem-estar. Se este for morto, eles perdem todo seu interesse pela questão e
aceitam o vencedor. Exércitos persas, indianos e cingaleses dispersavam-se assim que o seu líder
fosse morto, mesmo que estivessem vencendo (1933:272).

13. As mudanças de organização que se seguiram também testemunham uma historicidade heroica, não só
pela capacidade de Shaka para introduzir o câmbio geral e rápido, mas na atenção que deu às
solidariedades hierárquicas, enquanto reconstituía o estado de conquista. Ao repetir as vitórias de
Dingiswayo, Shaka foi cuidadoso em não repetir sua política de deixar intactas a liderança e a
organização das tribos conquistadas. Liquidando uma com a outra, e reagrupando os remanescentes dos
exércitos inimigos no sistema de regimentos zulu, Shaka construiu uma ordem evitando as falhas das
ambições hegemônicas de Dingiswayo, ou seja, o sistema de confederação que tinha dividido os
interesses das tribos por seus líderes ainda estarem vivos (Bryant, 1926; Flynn em Bird, 1888; Isaacs,
1970; Krige, 1936; Wilson, 1969).

14. Relatos em primeira mão desses incidentes são dados por Flynn (em Bird, 1888:81-84, 91-93) e Isaacs
(1970:108s.). John Kelly escreveu uma excelente tese de mestrado “Conquista Mongólica e Terror Zulu:
Uma análise de mudança cultural”, com uma análise cultural detalhada do esquema de dominação
heroica zulu (Chicago University, Department of Anthropology, 1982).

15. Sobre ritos mortuários de governantes havaianos, ver Handy e Pukui (1972:156-57); Kamakau
(1961:104-7); Ellis (1969:175s.); Stewart (1970 [1830]:216); etc. Coloco antiestrutura entre aspas para
marcar as habituais reservas ao conceito de communitas de V. Turner (1969), enquanto uma condição de
solidariedade amorfa, em oposição à ordem estrutural (societas). Obviamente, não é uma ausência, mas
uma inversão de estrutura, tendo, portanto, forma própria, cuja alternância com a monarquia normal
significa relações importantes de soberania (ver Cap. 4).

A história havaiana também dá testemunho do colapso “real” (ou da incapacidade) de uma reação
coletiva a uma ameaça militar na ausência do governante. O comandante naval inglês Broughton
fornece um exemplo da revolta de 1796, quando um chefe rival de Kamehameha, aproveitando-se de
sua ausência, tomou a maior parte da ilha do Hawai’i com facilidade. Nem seria de se esperar muita
resistência, pois não havia quem a liderasse:

Ele [o rebelde Namakaeha] agora possuía quatro dos seis distritos [da ilha], e estava se
aproximando de Karakooa [Kealakekua], onde existiam poucas chances de haver resistência, porque
o povo estava com pouca disposição para a luta, não havendo um chefe que os liderasse; de fato, a
única pessoa de alguma posição era Mahooa, que havia perdido a visão. Ele queria muito ir conosco
para Wohahow [O’ahu] para que pudesse explicar o ocorrido a Tamaahmaah [Kamehameha], mas o
povo, não tendo outro chefe, não permitiu (Broughton, 1804:69).

16. A descrição de Gifford da segmentação heroica estava destinada a tornar-se um célebre locus de
contenda entre especialistas sobre a Polinésia:

Tudo aponta para a necessidade de haver uma linha de chefes poderosos como um núcleo em torno
do qual a linhagem se agrupa. Sem tais chefes a linhagem parece esmorecer e morrer, seus membros
se ligam gradualmente a outras linhagens de crescente importância. Esse processo de realinhamento
natural fere a regra de descendência patrilinear que determina, em teoria e em grande parte na prática,
a condição de membro de uma linhagem (Gifford, 1929:30).

O ponto final a estas discussões foi dado (ou ao menos deveria ter sido) pela cuidadosa descrição da
organização Tonga realizada por Elizabeth Bott (1981), juntamente com excelentes exemplos do
processo de segmentação em questão (p.41ss.). Uma das lições que se pode tirar dessa controvérsia é



que não deveríamos esperar uma “consciência de linhagem” das populações subordinadas às sociedades
hierárquicas da Polinésia. Na verdade, no Havaí, onde a segmentação heroica é levada ainda mais
longe, desde a liderança dos distritos até os níveis relativamente baixos de segmentação, redistribuída
por cada governante entre seus parentes quando de sua ascensão, a ordem de linhagem foi
completamente erodida. Nem tampouco se poderia esperar que o povo tivesse suas próprias linhagens
extensas e assim ter suas próprias linhas seniores e relações colaterais de solidariedade, em oposição
àquelas dos chefes que lhes são constantemente impostas. As formas mais sutis da formação de “clãs”
por governantes foram documentadas por Schwimmer (1963, 1978).

17. Chadwick escreve sobre “a instabilidade da sociedade heroica”:

Os seguidores militares de um rei pacífico se dispersavam, a menos que esse fosse muito rico e
generoso, enquanto a maior parte da população não era nem levada em conta. Na ausência de uma
organização nacional verdadeira ou de um sentimento nacional, tudo dependia das qualidades
pessoais do líder. Os ostrogodos, sob Teodorico, eram o principal poder na Europa, mas, menos de
trinta anos depois de sua morte, todos haviam desaparecido e não mais se ouviu falar deles. Sob os
comandos de Dusan os sérvios pareciam estar destinados a absorver tudo aquilo que ainda restava do
império grego; mas após sua morte, deixaram de oferecer qualquer resistência aos turcos. Os reinos
da época heroica grega parecem ter sucumbido a antagonistas bem menos formidáveis. Os casos são
tão numerosos que talvez seja justificado pensar que o desastre seja o fim natural das tais épocas
(Chadwick, 1926:461-62).

18. Sobre as intrigas da realeza dos estados fiji de Mbau e Rewa, ver Waterhouse (1866), Derrick (1950) ou
Wilkes (1845, vol. 3); em relação a Lau, ver Hocart (1929), Reid (1977). Para exemplos análogos
europeus ver Chadwick (1926:338s.).

19. O “eu heroico” é encontrado em Maori, Tonga, Fiji, entre os yoruba assim como entre os luapula e
provavelmente em outras ordens hierárquicas. Esse uso é discutido em Sahlins (1981) como o “eu de
parentesco” segundo o que fora estabelecido por Johansen (1954) para os maori. No caso maori o “eu” é
relativamente democrático apesar de o chefe ter mais probabilidade do que outros de usar a primeira
pessoa do singular, quando referindo-se a ancestrais notáveis ou ao clã (hapu) como um todo.

20. A estrutura de governo fiji é analisada com maiores detalhes culturais adiante (Cap. 3).
21. A constituição de relações a longo prazo, baseadas em um “casamento fundador”, possivelmente

lendário, é característica de sistemas de sucessão posicional. E o peso diferencial dado ao casamento
aristocrático é a razão baseada em princípios, válida ao menos para certas sociedades, de por que a
distinção entre casamentos prescritivos e preferenciais não precisa ser acolhida pela análise estrutural.
Portanto, a regra de troca generalizada, que às vezes opera entre os chefes supremos, parece ser tão
crítica à organização da sociedade de Tonga, quanto mínima na prática social. De qualquer modo, nas
sociedades da Polinésia, as pessoas comuns praticamente não se casam, falando em termos rituais, em
oposição a coabitação (noho pu), cuja duração e resultado são incertos até que os filhos nasçam e sejam
assumidos.

22. Nos reinos (austronésios) da Polinésia, a reserva de conhecimento genealógico/histórico (e
consequentemente cosmogônico também) para a elite era marcada de modo similar. Como podemos ver
em um dos primeiros relatos sobre Tonga do missionário John Thomas:

Podemos observar que o conhecimento sobre os deuses, suas origens, ou da origem das coisas
terrenas, não era assunto comum, nem estava no âmbito de conhecimento das pessoas comuns, nem
em suas preocupações; seu dever era obedecer aos chefes, os quais tinham sido informados, por
pessoas de maior importância, daquilo que deveria ser feito, e quais as crenças relativas às coisas
sagradas. Uma dessas chefes de mais alta posição, e ela mesma vista como uma semideusa, era a
falecida Tamaha [sobrinha sororal do rei sagrado, Tui Tonga] – uma senhora muito inteligente – um
oráculo vivo; era realmente muito interessante ouvi-la contar os eventos passados, com os nomes dos
chefes que governaram e os nomes de suas esposas e famílias de muitas gerações já passadas. Esse
tipo de informação era, aparentemente, confiado a membros desta e de outras das grandes famílias,



que eram muito ciosos da mesma, e a comunicavam fielmente às pessoas apropriadas para sua guarda
(Thomas, MS).

Assim também, Kamehameha, o famoso conquistador do Havaí, escolheu a filha do seu irmão como
repositório do saber e da genealogia dos chefes:

O sistema pelo qual era instruída era extremamente rigoroso. Pessoas empregadas pelo rei atuavam
como professores, e ela era confinada durante muitas horas diárias da maneira mais restrita, com
poucas interrupções por muitos e muitos anos (The Polynesian, 21 de julho 1845, [Honolulu];
obituário de Kekauluohi).

23. Excelentes exemplos desse tipo de reflexão autobiográfica podem ser encontrados entre os testemunhos
prestados à Comissão de Fronteiras do Reino do Havaí, na década de 1860: Departamento de Terras e
Recursos Naturais, Livros da Comissão de Fronteiras nos arquivos do Estado do Havaí.

24. A relação entre a fofoca comum e, digamos assim, as genealogias reais é ilustrada de maneira feliz pelos
povos de Luapula pela etimologia e pelo destino da palavra ilyashi, que se refere aos “assuntos” ou
“tradições” do grupo. Esta palavra é proveniente do platô de Bemba, onde tem o sentido meramente de
“fofoca”; no entanto, ultimamente esse sentido vem sendo substituído pela palavra inglesa meaning,
significado, sentido.

25. A prática histórica ilongot é, em muitos casos, a antítese da “mitopráxis” maori, que será descrita em
breve, por isso é necessário ressaltar a observação de Renato Rosaldo de que “até o mais bruto de todos
os fatos brutos é mediado pela cultura… Comentários dos ilongot sobre seu passado estavam
incorporados a formas culturais que enfatizam certos fatos da vida enquanto silenciam sobre outros,
através da forma padronizada de seleção, avaliação e ordenação do mundo, ao qual davam conta”
(1980:17-18). Caso contrário, a ideologia ilongot poderia evocar no etnólogo um individualismo
metodológico radical. Felizmente, Rosaldo consegue também ligar a consciência histórica ao sistema de
casamento, uma combinação de casamentos complexos e trocas matrimoniais que unificam cada
geração, enquanto as opõe às gerações adjacentes, e também mostrar os ciclos de repartição e
coalescência de parentesco (cf. 1980:199).

26. Ou, ao contrário, o sentido é de que o homem que antes preservava o seu tapu, da próxima vez o
misturará com a mulher, e assim o perderá, uma interpretação que é apoiada pelo conceito maori de
relação sexual enquanto morte do homem (ver adiante).

27. Os maoris… descrevem o passado como nga ra o mua, “os dias em frente”, e o futuro como kei muri,
“atrás”. Eles se movem em direção ao futuro com os olhos no passado. Para decidir como agir no
futuro, examinam o panorama histórico disposto diante de seus olhos e selecionam o modelo que for
mais apropriado e mais útil entre os muitos ali apresentados. Isso não significa viver no passado mas
sim utilizá-lo como um guia, trazendo o passado para o presente e para o futuro (Metge, 1976:70).

28. Os discursos feitos pelos chefes maori amistosos numa reunião com o Governador durante a guerra
estão parcialmente preservados na correspondência do então governador, Fitzroy. Porém, esses
discursos “eram tão repletos de alusões alegóricas e respostas a antigos costumes maori, que grande
parte deles não era compreendida pelos missionários, que não podiam traduzi-los para o inglês” (Buick,
1926: 41n.; cf. Carleton, 1874, 2:78-79). Best descreve da mesma maneira os conselhos de guerra, onde,
“eram feitos os discursos mais emocionantes e mais eloquentes, discursos cheios de provérbios e
aforismas antigos com inúmeras alusões aos célebres feitos dos ancestrais e aos mitos clássicos da raça
polinésia” (1902-3:46).

29. As ideias aqui apresentadas, relativas ao senso histórico dos maori, foram especialmente estimuladas
por e devem muito a Johansen (1954) e a um trabalho inédito de Gregory Schrempp, “O Padrão da
Mitologia Maori”.

30. As principais fontes da presente discussão referentes à rebelião de Heke são: Buick (1926), Burrows
(1886), Carleton (1874), Cowan (1922), Sinclair (1972), Wards (1968), W. Williams (1867), e o relato
feito a Maning por um chefe anônimo dos ngapuhi que lutou do lado britânico (Maning, 1906:220-323).
Os livros de J. Rutherford, sobre a guerra de Heke e o Tratado de Waitangi, não me foram acessíveis até



o momento em que escrevo (mas, ver Rutherford, 1961: Cap. 8). Nem (infelizmente) pude consultar os
arquivos abundantes na Inglaterra e na Nova Zelândia.

31. Heke poderia, alternativamente, estar se referindo aos ingleses, franceses e americanos, as três
variedades pākehā pertinentes a esse período da história maori; ou até mesmo às principais divisões de
europeus locais, soldados, marinheiros e colonos, durante a rebelião, que também eram considerados
pelos maori como vindos de tipos ancestrais distintos. O Anônimo de Ngapuhi fala de acordo com essa
última distinção sobre os soldados e marujos ingleses, quando da primeira batalha contra os rebeldes:

Que povo vistoso são esses soldados! Pessoas finas, altas e bonitas; todos parecem ser chefes; e o
seu avanço é como o avanço feito por maçaricos voando no ar, tão ordeiros e retos. E, junto aos
soldados vieram os marinheiros; eles são de uma família diferente e vieram buscar vingança pelos
parentes que perderam na luta em Kororareka. Eles se vestiam com roupas diferentes das dos
soldados, com pistolas curtas e espada[s] longas e pesadas; eram um povo que ria e falava mais que
os soldados e exibiam suas pistolas enquanto avançavam e comiam tabaco (Maning, 1906:248).

32. É concebível que esses mastros tenham sido tomados por sinais de tapu (rahui), o que também era uma
das opiniões dos maori a respeito do mastro em Kororareka, pelo menos enquanto os impostos
alfandegários ainda estavam em funcionamento (antes de 1844). Mesmo que assim fosse, o mastro teria
essencialmente o mesmo significado dos tūāhu e de outros mastros (ver adiante).

33. A existência de um mastro negativo (ou “escuro”) no tūāhu, por oposição ao positivo (ou “claro”), está
geralmente relacionada à função de preservação, pela absorção ou neutralização dos malefícios – daí o
aspecto feminino do mastro negativo, com analogias ao papel das mulheres vivas nas transformações
tapu. As aparas do cabelo do chefe, por exemplo, poderiam ser postas no tūāhu, assim protegendo o
chefe e a comunidade da exposição por negligência de tão perigosa substância. Da mesma maneira, a
latrina da aldeia – em especial, a trave onde as pessoas se agacham, separando a vida (à frente) da morte
(atrás) – também pode ser conhecida por tūāhu, e é o local de famosos rituais.

34. Cf. Shortland, 1882:69-70. A diferença na estória de Manaia, coletada por Grey, é que os colonizadores
originais tinham deixado de construir por descuido um tūāhu; portanto, quando os recém-chegados
puderam mostrar o lugar sagrado que haviam construído, Manaia foi forçado a aceitar as suas
reivindicações sobre todas as outras coisas, incluindo as casas e clareiras feitas por seu povo (Grey,
1956:179-80). O informante ngati-awa de Best dá uma outra versão, que talvez seja mais pertinente à
presente discussão. Pio, que se orgulhava de descender do povo nativo da terra (tangata whenua),
tomou cuidado, ao falar com Best, para assinalar o fato de que o tūāhu dos imigrantes na realidade era o
local sagrado (pouahu) do povo original, e assim condensava em uma frase a usurpação empreendida
por estrangeiros violentos e aristocráticos.

35. Considerando o valor geral e produtivo do mito de Tāne, não é surpreendente que haja a elevação ritual
de mastros, feita no interesse de um indivíduo ou grupo, em diversos contextos exteriores ao tūāhu. O
mastro ao lado direito da entrada da fortificação maori pode guardar o mauri do local; chamado de pou
reinga, aparentemente fazia a ligação do fortim com Hawaiki (= Reinga; cf. Skinner, 1911:76; H.W.
Williams, 1975:297). Os tūhoe podiam elevar um mastro para ser o mauri pessoal de uma criança,
prática análoga à de outros lugares onde se planta um galho utilizado no rito de “batismo” (toni) (Best,
1976:365).

36. Hone Heke certamente era um parvenu em termos geracionais, e provavelmente também o era em
termos genealógicos dentro da “tribo” ngapuhi. Baseado nisso (entre outras coisas) é que Tamati Waka
Nene – ele mesmo era aparentemente um chefe ngapuhi de sangue nobre (cf. Wilkes, 1845, 2:383-84) –
convocou a oposição maori para lutar contra Heke (Burrows, 1886:5, 14-15; Davis, 1876:80; Shortland,
1856:264; Carleton, 1874: passim; Rutherford, 1961:78). Com relação a Hongi Hika, seu famoso
precursor, a carreira de Heke é realmente clássica, não somente em termos de seu casamento com a filha
de Hongi, mas também por Heke ser filho da irmã ou, ao menos, filho da irmã classificatória de Hongi,
segundo o que consigo entender dos comentários um tanto obscuros de Carleton (1874,2:13-14n). Deve-
se notar que Hongi teve filhos varões, que herdaram a sua propriedade e que pelo menos dois estavam
vivos quando da rebelião de Heke (Carleton, 1874, 2:61-62; Davis, 1876:56). Por outro lado, não há



dúvidas de que Heke tivesse assumido o lugar ou mesmo a pessoa de Hongi aos olhos dos maori,
tomando, assim, para si alguns de seus inimigos: “Eles vieram em auxílio de Walker [Tamati Waka
Nene] em busca de vingança contra Hongi Ika, pois Heke e Hongi são iguais” (Anônimo de Ngapuhi,
em Maning, 1906:241; cf. p.232). Heke escolheu o local onde supostamente Hongi havia proferido suas
últimas palavras, kia toa! kia toa!, “Sejam corajosos! Sejam corajosos!”, para iniciar a sua resistência
contra os ingleses. Heke construiu nesse local o fortim Te Kahika, “O Ancestral”.

O sistema de alianças e de inimizades desenvolvidas durante a época de Hongi, muitas das quais já
haviam sido estabelecidas muitas gerações antes desses eventos, tornou-se por sua vez uma estrutura de
traço (como poderia ser chamada) da rebelião de Heke (cf. Smith, 1910; Buick, 1926:100n; Wright,
1959; Maning, 1906). Essa estrutura foi herdada com todas as falhas ou divisões/oposições geográficas
no interior de Ngapuhi, já que parece claro que a “tribo” Ngapuhi foi, em grande parte, reunida por
Hongi (cf. Bínney, 1968:58n; Carleton, 1874, 1:65-68; 2:41-43). De forma dialética e seletiva, a
estrutura de traço influenciou em 1844-46 o conflito entre Waka e Heke. Waka, por sua vez, baseado no
tradicional modelo maori, invocava laços biográficos com os pākehā (“europeus”) para explicar sua
aliança com o governo (Maning, 1906; Davis, 1876:18-19, 34s.; White, 1887-90,5:210-11; Shortland,
1856:232-34).

37. O ponto de vista aqui apresentado é semelhante ao de Sinclair, que menciona a depressão econômica de
1840-44 como a circunstância catalisadora, embora não fosse a decisiva, em virtude do que revelou para
os maori sobre a situação colonial (1972:65-66).

38. As assinaturas hieroglíficas que foram apostas ao tratado são usualmente descritas como as tentativas
dos chefes em copiarem suas tatuagens faciais (para um fac-símile das assinaturas no Tratado ver Buick,
1936: em frente à p.352). Hone Heke foi o primeiro a assinar o Tratado dessa forma. Uma questão
documental muito discutida é se Heke tinha apoiado fortemente ou atacado com veemência o Tratado,
no dia anterior à sua assinatura (cf. Buick, 1936:140n).

Charles Wilkes, comandante da Expedição Exploratória americana, estava na baía de Islands, dois
meses após a assinatura do Tratado. Seus comentários sobre os chefes maori em geral e sobre Pomare,
um importante chefe Ngapuhi em particular, sobre o que haviam assinado, sem dúvida servem aos
interesses americanos, mas nem por isso deixam de ser caracteristicamente maori:

Até onde a compreensão dos chefes chegue, eles não acreditam ter alienado quaisquer de seus
direitos ao solo, mas o consideram apenas como uma concessão pessoal, não transferível. Na
entrevista com Pomare, quis saber a impressão que nele havia ficado. Vi que não parecia ter desistido
de sua autoridade, nem de qualquer porção de terra de forma permanente, ainda mais que não lhe
seria possível desistir da última, porque a terra não era sua, mas de toda sua tribo. Toda vez que esse
assunto era mencionado, depois de responder às perguntas, ele invariavelmente falava da bela figura
que faria de uniforme escarlate e dragonas, que lhe seriam enviados pela rainha Vitória, “e então que
homem bonito ele seria!” (Wilkes, 1845, 2:376).

39. Depois de ter escrito essas linhas, fiquei feliz em encontrar uma explicação abalizada e antropológica
para as mesmas:

Há duas versões [do Tratado], uma escrita pelo capitão Hobson em inglês e outra, substancialmente
ambígua, escrita pelo reverendo Henry Williams em maori. A versão inglesa dizia que os maori
perderiam a sua “soberania”. A versão maori dizia que eles perderiam sua “kawanatanga”, uma
palavra cunhada para os fins do Tratado e desprovida de significado a não ser no contexto da lei
constitucional ocidental, da qual os maori eram completamente ignorantes. O Tratado em inglês
garantia suas terras aos maori; em maori a palavra foi escrita como “rangatiratanga” que, de fato,
pode significar posse, mas pode igualmente significar “chefia”. Em 1840, um maori teria grande
dificuldade em discernir aquilo de que ele teria aberto mão (kawanatanga) e aquilo que teria mantido
(rangatiratanga) (Schwimmer, 1966:107).

40. Desde que esse trabalho foi lido e publicado pela primeira vez, fiz uma breve visita à Nova Zelândia,
onde soube que o famoso mastro no alto de Kororareka – atualmente Russel – fora atacado duas vezes



em 1982-83, por grupos maori de protesto. No segundo atentado, em 27 de fevereiro de 1983, foram
colocadas duas cargas de gelatina em torno do revestimento de cobre do mastro, e embaixo foram
pintadas duas frases na plataforma de concreto: uma em maori “Lutaremos até a morte”, e outra em
inglês. “O tratado está morto” (New Zealand Herald, 28 fev. 1983). Graças ao Dr. Bruce Sutton, pude
ver como mastros continuam sendo relevantes aspectos dos marae (recintos cerimoniais e comunitários)
modernos dos maori. O Dr. Sutton também enviou-me uma foto onde o mastro era a continuação da
barra vertical do crucifixo – cf. os comentários no texto referentes ao deus próximo ou dentro do
mastro.

3. O rei-estrangeiro (p.100 a 131)

Este capítulo é dedicado à memória de Pierre Clastres.
1.  Os mitos havaianos registrados sobre o retorno de Lono, que o identificam com o capitão Cook, datam

da segunda e terceira décadas do século XIX, o mais tardar quarenta a cinquenta anos depois da viagem
de Cook (ver Cap. 4, nota seguinte). Existe uma controvérsia tanto a respeito da antiguidade desses
mitos quanto à forma tradicional do Makahiki, ou cerimônia do Ano-Novo à qual estão referidos.
Certos aspectos do mito em suas formas mais recentes foram elaborados claramente para dar conta da
vinda de Cook. Por outro lado, os mitos fazem alusões às lendas épicas dos antecessores reais de Cook
no papel de Lono da ilha do Hawai’i, especialmente a Lono-i-ka-makahiki e Ka-’I-mamao e
provavelmente também a La’amaikahiki de Kaua’i e O’ahu, e de fato incorporam suas relações e
incidentes (cf. Beckwith, 1972). É muito menos questionável a autenticidade desse corpo épico e, tanto
na estrutura quanto nos detalhes, as lendas incorporam a mesma estrutura que é representada nos ritos
do Makahiki, assim como nos mitos Cook/Lono mais recentes. Além disso, as cerimônias do Ano-
Novo, associadas ao surgimento das plêiades em novembro, são pan-polinésias ou até mesmo
austronésias, entre as quais o Festival Makahiki do Havaí é apenas uma versão local (cf. Makenson,
1941). Igualmente, os temas de Orfeu-Eurídice e de Deméter-Perséfone, que falam do drama
cosmológico de morte e vida sazonal encenados em Makahiki, são encontrados em outras partes da
mitologia havaiana e polinésia (Handy, 1927:81-82). De todos esses fatos, é possível concluir
judiciosamente que as vindas de Cook em janeiro de 1778 e novamente em novembro de 1779 tiveram
precedentes míticos e cerimoniais específicos, provavelmente bastante próximos às versões registradas
por volta de 1820-30.

2.  As principais fontes de arquivos e publicações estão citadas no texto e nas notas do Capítulo 4.
3.  “A Wary Reasoning: Humanities, Analogies and Social Theory”, conferência apresentada na Chicago

University, 15 de dezembro de 1979.
4.  Balandier (1967:125) citando P. Valery: “O ato político age sobre os homens de uma maneira que evoca

as ‘causas naturais’; eles se submetem a isso da mesma maneira que se submetem aos caprichos do céu,
do mar e da crosta terrestre.” “A analogia”, comenta Balandier, “sugere que o poder se coloca acima e
além da sociedade.”

5.  Dumézil provavelmente está se referindo às “cerimônias de coroação” de Fiji, descritas por Hocart em
Kingship (1969 [1927]). (Ver também Dumézil, 1948, 1949, 1968, 1977, entre seus muitos trabalhos
sobre sociedades indo-europeias.) Sobre o problema da classificação de “reis-divinos”, “reis-
sacerdotes” e “reis-mágicos” etc., ver nota 3, Cap. 2. Nos sistemas polinésios, um governante atuante
da ordem de um rei-mágico e um rei-divino sacerdotal são partes complementares da mesma soberania
(diárquica) (cf. Valeri, 1982).

6.  Os progenitores lendários dos chefes havaianos foram Wakea e Hoohokuokalani, esta última filha de
Wakea com Papa. Essa estória é a contrapartida humanizada do mito maori, em que o deus Tāne gera os
seres humanos, copulando com uma mulher feita do mons veneris de Papa ou Terra, a mãe de Tāne (ver
Cap. 2). As lendas havaianas e maori estão, em geral, desta maneira, em contraste como versões míticas
e épicas respectivamente dos mesmos temas (cf. Dumézil, 1949, 1968, 1977). No interior desse



contraste geral, no entanto, ambas tendem a passar para o gênero histórico de discurso em relação aos
heróis mais recentes, enquanto mantêm as relações de categoria dos mitos antigos.

7.  Descrições das cerimônias de instalação em Lau e em Bau – as últimas sendo referentes ao rei de guerra
Vūnivalu – são encontradas em Hocart (1929). Outros textos sobre os ritos de Bau incluem: Hocart
(HF) e Tippett (1973:91ss.). Hocart (1952) também fornece informações sobre as instaurações Vanua
Levu, em suas notas de campo de Fiji (FN) assim como para outras áreas. Sobre Moala, ver Sahlins
(1962:386-88). Registros da investidura do supremo chefe de Lau em 1969 (Tui Nayau/Sau ni Vanua),
incluindo os programas, as fotografias oficiais e um relatório bilíngue em Na Tovata, estão guardados
na David Seidler Collection, Turnbull Library (Wellington). Seguramente o relato mais útil me foi
generosamente fornecido pelo Sr. Stephen Hooper, da Cambridge University, tirado de suas próprias
notas de campo, registradas em 1980, a partir de relatos de participantes das cerimônias de 1969.
Agradeço sinceramente ao Sr. Hooper por seu auxílio universitário – sem o qual a minha análise ficaria
empobrecida em muito.

8.  Em fotografias do que seria aparentemente o segundo estágio dessas cerimônias, no movimento que vai
da casa do chefe até a área cerimonial, o chefe é escoltado também por mulheres idosas, enquanto
outras mulheres, em duas filas, margeiam o tecido de casca de árvore sobre o qual o grupo avança. Esse
é apenas um entre os muitos rituais de nascimento (– surgimento) do chefe feito por mulheres da terra.
Mais uma vez, a presença e os gritos dos guerreiros reunidos no desembarque do chefe na noite anterior
sugerem a captura do rei-imigrante-do-mar pelo povo autóctone da terra. Adiante, forneço outros
detalhes proeminentes dos rituais que dizem as mesmas coisas de maneiras diferentes. Menciono-os
aqui para indicar o quanto simplifico e dou ênfase seletiva às riquezas simbólicas das cerimônias de
instalação.

9.  Diversas versões das lendas da chefia de Lau podem ser encontradas em Reid (1977), Thompson
(1940:162), Hocart (1929: passim), Dranivia (MS), Swayne (MS) e Hocart (FN: 2792 s., 3207s.). O
advento da linhagem original de chefia contada de uma forma mais mítica é recontada por Fison
(1904:49-58), em uma estória de estrutura igual à das lendas de Lau, mesmo sendo contada de forma
ainda mais fabulosa.

A eventual vitória de uma linha mais júnior da chefia é um aspecto padrão das tradições reais de Lau,
assim como o é em muitas (todas?) regiões de Fiji. Também é típica a repetição do drama da usurpação
em vários estágios da saga da chefia, chegando até tempos recentes. Alguns desses embates trazem ao
poder novas linhas de descendência (yavusa) havendo assim uma sucessão de dinastias no interior do
próprio “clã” dominante (mataqali). Famílias de chefia (malosivo) que foram substituídas aparecem na
organização atual de Lakeba como líderes dos grupos autóctones da “terra”, muitas vezes tendo funções
sacerdotais. A deposição de uma linha sênior por uma júnior representa frequentemente a domesticação
da chefia: a substituição de um governante mais terrível, com tendências a alimentar-se de sua própria
gente, por um disposto a alimentá-la (e.g., Pokini e Qilaiso na tradição Lakeba). Hocart (1936) registra,
como um aspecto estrutural, esse deslocamento do sacrifício humano e do canibalismo para as relações
externas da sociedade. Finalmente, as sucessivas usurpações lendárias podem significar mudanças no
valor político de diferentes padrões de casamento nos diferentes estágios de formação social. Os
príncipes estrangeiros originais estão ligados por casamento aos “donos” nativos: são tomadores de
mulheres e filhos da irmã em relação ao povo autóctone (vasu i taukei). Porém, deslocamentos mais
tardios do poder para outras famílias ou para linhas juniores também são afirmados por alianças
externas vantajosas. Aqueles que agora chegam ao poder são desse modo os filhos da irmã ou
“sobrinhos-netos” (vasu levu) de poderosas chefias exteriores. Portanto, enquanto os chefes de Lau
eram originalmente vasu do povo nativo de Lau, os chefes posteriores eram sucessivamente vasu de
Caukadrove, Bau e Tonga. A tendência continua: o atual herdeiro presumível seria vasu de Rewa.

10. Os informantes masculinos vanua levu de Buell Quain contaram que eles ficam com água na boca
quando veem uma bela mulher (Quain, 1948:322n).

11. É, de fato, apenas uma forma polida que os povos dominados, ao darem um banquete para o chefe, se
ofereçam para ser nele incluídos: – “os homens são o banquete.”



Uma pequena cesta [o banquete] cá está na presença de vocês dois [o chefe], e um frágil ramo de
um toco [a raiz do kava] que eu coloco na presença de vocês dois. Não há mais nada para se comer
com isso. Seja gracioso; se, não for suficiente, nós somos o complemento. Os homens são o banquete
(Hocart, HF, homenagem ao chefe supremo de Namata, Viti Levu).

12. Não deveríamos notar também a duração histórica mais longa na qual a monarquia é substituída pela
república, para ser substituída por sua vez pelo imperialismo totalitário – ou mesmo a repetição do ciclo
na história europeia moderna?

13. Lembremos a notável comparação tripartite operada por Frazer, na segunda edição de O ramo de ouro,
entre o festival hebreu do Purim, o festival babilônico de Sacaea e a Paixão de Cristo. A justaposição de
Mateus 27:26-31 com Dio Chrysostom sobre o falso rei de Sacaea dramatiza a semelhança, ponto por
ponto – menos a apropriação da mulher na versão cristã.

Então ele [Pilatos] soltou Barrabás para eles: e quando havia flagelado Jesus, entregou-o para ser
crucificado. Então os soldados do governador levaram-no para o grande salão e o grupo inteiro de
soldados se acercou dele, tomaram a cana de sua mão e com ela bateram na sua cabeça, e depois de
terem escarnecido dele, lhe tiraram o manto, e lhe colocaram as suas próprias vestes e levaram-no
embora para ser crucificado.

Comparem este tratamento do “Rei dos Judeus” com o rei da Sacaea (na versão de Frazer do Dio
Chrysostom):

Eles tomam um dos prisioneiros condenados à morte e o sentam no trono, e lhe dão os trajes do rei
e deixam-no governar e beber e fazer esbórnia e se utilizar das concubinas do rei durante esses dias.
Nenhum homem o impede de fazer aquilo que quiser. Mas, depois, tiram suas roupas e o flagelam e o
crucificam (Frazer, 1900, 3:187).

A inserção da crucificação que Frazer fez no contexto das cerimônias de renovação foi
consideravelmente atacada; na terceira edição de O ramo de ouro ele professa essa interpretação como
sendo incerta, relegando-a a um apêndice (cf. Dorson, 1968:285-86). É digno de nota, no entanto, para
nossos atuais propósitos, que essa cena da Sacaea, que ele uma vez achou tão parecida com a
crucificação, apareça na versão de volume único (de 1922) em conexão direta com o festival de
Makahiki do Havaí, como um ritual de mesmo tipo (Frazer, 1963 [1922]: 328-29).

14. Em Lau, as mortes dos chefes não eram resultado de guerras do povo – pois esse é um conceito ausente
das lendas de Fiji e da história registrada (Derrick, 1950:48) – mas efeitos das rivalidades nas famílias
reais. Aí, então, o povo poderia tomar partido dos rebeldes reais, quando liderados por uma de suas
linhas seniores, ou por seus clãs ou suas aldeias. Veremos adiante que esses clãs súditos tinham
obrigações definidas e limitadas para com o chefe dominante; quando pressionados além desses limites
poderiam revisar suas lealdades. Em uma outra publicação, mostrarei como as ambições transcendentes
e exigências extraordinárias de Cakobau (Thakombau) durante as grandes guerras de Fiji do século XIX
incitaram o ressentimento geral e deserções para o campo inimigo quase causando sua queda. O
regicídio no Havaí era um vicio aristocrático, ao menos é o que parece pelos registros históricos e proto-
históricos, mesmo se o distrito de Ka’u fosse conhecido por suas lendas sobre os assassinatos dos “maus
reis” pela população (ver p.120-1 deste capítulo). Conclui-se, portanto, de tudo o que foi exposto, que a
ação heroica não é absoluta (cf. Cap.2). Quando tomada sem consideração pelas relações costumeiras,
coloca o rei (mas não a soberania) em perigo. Pode-se dizer da oposição entre “Estado” e “Sociedade”,
aqui discutida, que esta coloca o limite máximo – mesmo se relativo estrutural e historicamente – às
pretensões e inovações heroicas, ou seja, uma determinação negativa “além da qual não se pode ir”.

15. Os mitos de Tonga, relativos às origens do kava, são extensivamente analisados por Bott (1972) e Leach
(1972). Para Rotuma, ver Churchward (1938-39) e Gardiner (1898). A versão registrada por Hocart para
Lau é bastante similar às lendas de Tonga, como se poderia esperar dos contatos históricos e pré-
históricos conhecidos. Há nos escritos inéditos de Hocart o comentário, um tanto mistificante, de que a
criança da terra, de cujo corpo a planta do kava brotou, era um menino e não uma filha do povo como



ocorre em Tonga. Essa transformação tem um paralelo na utilização de servidores masculinos para o
kava em Fiji, enquanto em Tonga são femininos. As notas de campo de Hocart (FN: 3220-22) relativas
a esse mito apenas fazem referência a uma “criança” (luve) que habitava no mato (lekutu) do interior.
Porém, o manuscrito original de sua etnografia Lau (WI) identifica a criança como um filho. No mito de
Cakaudrove-Natewa, reproduzido no Northern States de Hocart (1952:127), a vítima e fonte do kava
não somente é masculina, como também é um jovem chefe da terra (status de Natewa enquanto bati ou
aliado terrestre em relação a Cakaudrove) no auge de sua virilidade. O rei-estrangeiro é assim
envenenado pelo chefe original do povo. Estou inclinado a pensar que a transformação dos mitos de
Tonga-Rotuma é autenticamente fiji, porém as evidências não são conclusivas já que a estória de
Cakaudrove-Natewa tem traços suspeitos da Paixão de Cristo. Da maneira como é descrita brevemente
(neste texto), a interpretação completa do mito requer a consideração do ritual de servir o kava, com o
qual a identificação do kava-criança da terra com o chefe (masculino) original seria consistente. Para
outras variantes do mito do kava de Fiji oriental – as quais também não resolvem de maneira definitiva
esta questão – ver Wallis (1851:347-48), Waterhouse (1866:340), Hocart (1952:99).

O deslocamento da terra natal do protagonista – se não for da cena dos acontecimentos para o leste,
em geral para Tonga – também é consistente com a teoria política fiji. Parece não ser um simples caso
de difusão mítica (nem tampouco de difusão do kava), porque pode ser encontrada uma razão forte
dentro do sistema para a associação entre uma chefia estrangeira e a origem do ato de beber o kava.

16. Há mais motivos desse mesmo tipo no kava tomado por um arauto logo após o chefe; o arauto é um
representante da terra. Este ingerir do arauto é chamado de “chutar”, rabeta, o kava do chefe. Raberabe,
que é a mesma palavra reduplicada, significa “uma doença”, que resulta de se chutar acidentalmente um
drau-ni-kau (Capell 1973:168). O arauto está aqui tomando os efeitos sobre si mesmo: drau-ni-kau é o
nome comum de “feitiçaria”. Em relação à associação entre kava e veneno em Tonga, ver Bott (1972).

17. Em Cakaudrove, as esteiras do lugar sobre as quais o chefe se senta são colocadas por membros de um
grupo da terra verdadeiro (vanua sara; Hocart, 1952:93-94).

18. O povo levuka, que instala o Vunivalu de Bau (enquanto Tui Levuka) é o “povo do mar verdadeiro”.
Mas na instauração fazem o papel da facção da “terra” nativa, pois são de fato os ocupantes ou donos
originais (i taukei) da ilha de Bau (Tippet 1973:91s.).

19. Lyth registrou um outro canto referente à vítima canibal no mesmo tom:

Sa bobo na matana, Os olhos cerrados,

Sa yadra na lomana. A mente desperta.

Sa vei ko qaqa? Onde está o herói?

Sa laki yara Foi ser arrastado (para o forno)

Sa vei ko datuvu? Onde está o covarde?

Sa laki tukutuku. Foi levar a notícia.

(Lyth, Reminiscences: 326)

20. “Homens cozidos” é usado aqui de forma diacrítica. Inimigos masculinos mortos constituem o
significado privilegiado, assim como o não marcado, de bakola (ou bokola), “vítima canibal”. Relatos
históricos deixam claro que até o início do século XIX mulheres e crianças também eram consumidas.

21. Dau ni ika, dau ni tamata, “pescadores de peixes, pescadores de homens”, esta expressão também é de
Fiji (Hocart, 1952:120-21).



22. Refiro-me especificamente às transações iniciais de casamento como “relações fundadoras”, para evitar
a implicação de que o fluxo de mulheres continue nessa mesma direção, como aconteceria em um
sistema elementar de casamento assimétrico (casamento com a filha do irmão da mãe*). Os casamentos
fundadores são mapas das relações entre a tríade de categorias básicas (povos autóctones da terra,
chefes e guerreiros ou pescadores estrangeiros). Portanto, quando Hocart perguntou aos homens de
Wailevu, por exemplo, se eles se casavam com mulheres de uma determinada linha de chefes, eles
comentaram: “Ele busca confirmação da relação [i vakadinadine ni bati] de fronteira [bati, aliado
terrestre]” (Hocart, HF). Mas casamentos nessa direção podem ser repetidos ou não de forma regular,
dependendo da situação política. Por outro lado, uma vez estabelecidos, os direitos e obrigações da
relação podem ser ativados em uma outra modalidade, isto é, através de transações com dentes de
baleia. Quero também ressaltar que a presente discussão está confinada aos pontos essenciais da
formação da chefia às suas categorias básicas. No interior das três categorias mencionadas, em especial
na dos donos nativos, há uma cuidadosa divisão adicional de status (i tūtū) e funções (i tavi). Essa
discussão nos levaria, no entanto, além dos objetivos deste trabalho.

23. O cozimento da criança real – assim como o de sua mãe – é minha interpretação de certos episódios dos
ritos de nascimento de Fiji oriental, pertinentes aos filhos da nobreza. Especialmente notável é o tavu
deke, “assar os pequenos”, de Bau e uma cerimônia análoga registrada para Lau do Sul (Toganivalu,
MS; Thompson, 1940:84-85). O tavu deke é o banquete que marca um banho ritual fora do comum da
criança. No seu segundo ou quarto dia de vida, o bebê real é segurado por cima do vapor proveniente de
uma tigela de água aquecida por pedras de fogo. Essa é essencialmente a maneira pela qual se cozinham
alimentos ou corpos no forno subterrâneo. Temos, adicionalmente, os registros de Jarré (1946) das
cerimônias de nascimento kadavu. Após um banho sumário – o tavu deke? – a criança é untada com um
óleo perfumado com sândalo e malawaci (Streblus anthropophagorum). Assim como seu nome sugere,
a malawaci é uma planta associada de modo muito próximo ao canibalismo: suas folhas são usadas para
embrulhar o corpo para ser assado e depois são consumidas juntamente com ele (Capell, 1973:133).
Além disso, um fogo ardente é mantido durante dez dias perto da mãe e do recém-nascido na parte
posterior, seção sagrada da casa de confinamento, e as portas ficam bem-fechadas. A atmosfera é
descrita por Toganivalu como sendo excessivamente quente.

24. “Em Fiji, declarações contraditórias não são necessariamente inconsistentes. Parecem-nos ser
contraditórias porque não compreendemos as nuances de sentido e porque não se sabe, sem muita
experiência, o ponto de vista de onde partiram” (Hocart, 1952:61).

4. Capitão James Cook (p.132 a 168)

1.  Este ensaio está relacionado com meu trabalho anterior, “L’apothéose du capitaine Cook”, em La
fonction symbolique, Míchel Izard e Pierre Smith, orgs. (Paris: Gallimard, 1979), mas as ideias relativas
à presença e morte de Cook no Havaí, bem como às da natureza do festival do Ano-Novo (Makahiki)
foram substancialmente alteradas por pesquisa subsequente. O texto aqui apresentado é
fundamentalmente aquele da palestra Frazer, proferida na Liverpool University, 1982.

2.  Uma completa discussão das fontes referentes à terceira viagem de Cook, inéditas e publicadas, pode
ser encontrada em Beaglehole (1967: clxxi-ccxvii). O presente ensaio baseia-se em minha consulta
própria dessas fontes em Londres (British Museum e Public Records Office), em Sydney (New South
Wales Library), em Canberra (National Library of Australia), em Wellington, N.Z. (Alexander Turnbull
Library) e em Honolulu (Archives of Hawaii, Bishop Museum Library e Sinclair Library, University of
Hawaii). As citações específicas a diários e diários de bordo serão aqui restritas (na maioria) à citação
direta.

3.  O único relato da morte de Cook, vindo de alguém de seu grupo que estava em terra, é o do tenente
Molesworth Phillips, tal como foi transposto para o diário de Clerke. Na realidade, Phillips foi atingido
e derrubado antes de Cook ser ferido, portanto não poderia ter visto os lances finais. Beaglehole
(1967:cxlviii-clvii 1974:670-72) examina as numerosas descrições aventadas sobre o evento em diários



públicos e particulares, incluindo aquilo que foi visto dos barcos pertencentes aos navios que estavam
ao longo da praia. Em geral sigo sua versão cuidadosa, que conta especialmente com os relatos de
Phillips, Clerke e King (cf. Kennedy, 1978). Mas tendo a enfatizar os detalhes “simbólicos” dessa e de
outras fontes, que foram relativamente ignorados por Beaglehole, que também dá crédito limitado a
informações diretas e indiretas da parte dos havaianos, sejam essas antigas ou mais recentes. Veremos
que considerei esses dados como sendo úteis e compatíveis com alguns dos mais confiáveis cronistas
europeus, especialmente para a identificação de figuras-chave havaianas e para os conceitos necessários
à compreensão do ato fatal. É claro que muitas incertezas persistirão; talvez mais importante seja o
momento exato da sequência em que a notícia da morte do chefe havaiano Kalimu nas mãos dos
ingleses chegou à praia de Ka’awaloa, onde Cook se confrontava com Kalaniopu’u.

4.  Os supostos atacantes de Cook são identificados em relatos contemporâneos da expedição como: um
certo Nuha segundo Samwell (em Beaglehole, 1967:1202; 1957:23-24, 41-42), pelo astrônomo Bayly
(Diário PRO-Adm 55/21:14 fev. 1719); e/ou um certo Kalanimano-o-Kaho’owahaa-Heulu; outra vez
por Samwell assim como por autores havaianos mais recentes (Remy, 1861:34-35; Kamakau, 1961:86,
103). Samwell e Bayly obtiveram suas informações de amigos havaianos. Outros cronistas
contemporâneos mencionam um chefe (ou chefes) anônimo; ver King (Beaglehole, 1967:557),
Trenenen (notas à margem) e Ellis (1782, 2:109). Outros aparecem em registros feitos por viajantes
europeus posteriores: Pohewa encontrado por Colnett em Kaua’i (Diário: fev. 1788); Pahea (e outros?)
encontrado(s) por membros da expedição Vancouver em 1793-1799 (1801, 5:55) Puget (BM:MS: 27
jan. 1794; PRO-Adm 55/17:27 jan. 1794), Bell (1929:86), Vancouver (1801, 5:55), e Menzies (Diário:
3 mar. 1793); um certo Pihole, conhecido por Dimsdell na ilha do Hawai’i em 1792 (Barber, MS); uma
pessoa do povo de nome Kaai-moku-a-Kauhi, mencionada pelo reverendo Bloxam em 1825 (MS); além
de diversos populares anônimos aos quais se referiram Mariner (Martin, 1817, 2:67) e Dampier
(1971:65).

5.  As lendas relevantes sobre Lono-o-deus, nas antigas fontes incluem Freycinet (1978:73), Byron
(1826:19-22), Ellis (1969[1842]:134-35), Kotzebue (1830, 2:160-69), Bingham (1969[1855]:32);
Bloxam, MS; Notas etnográficas havaianas (MS; Bishop Museum, 648s.). Referente a Lono-i-ka-maka-
hiki, o antigo rei Lono, ver Fornander (1916-19, 4:256-363) e Kamakau (1961:44-63). Referente a
Ka-’I-i-mamao, o rei Lono mais recente: Byron (1826:4-6), Fornander (1969:129-35), Beckwith
(1972).

6.  As principais fontes tradicionais para a descrição do ciclo Makahiki são Malo (1951), K. Kamakau em
Fornander (1916-19, vol. 6), I’i (1959) e Kepelino (1977). Ver também Corney (1896 e Lisiansky
(1814). Valeri (no prelo) reuniu um registro completo. As correspondências registradas entre datas
lunares do Makahiki foram computadorizadas para o autor por William Fay e Jocelyn Linnekin.

7.  Esta correspondência entre o solstício de inverno e o rito kāli’i do Makahiki foi conseguida da seguinte
forma: em termos ideais, a segunda cerimônia de “quebrar o coco” (Malo, 1951:142), quando os
sacerdotes se reúnem no templo para observar a elevação das Plêiades (I’i, 1959:72), coincide com a
lua cheia (Hua tabu) do décimo segundo mês lunar (Welehu). No final do século XVIII, as Plêiades
surgiam no dia 18 de novembro (cf. Makenson, 1940). Dez dias depois (28 de novembro), a efígie de
Lono começa seu circuito, que dura 23 dias, trazendo o deus de volta para a batalha final com o rei no
dia 21 de dezembro, dia do solstício (= 16 Makali’i havaiano; Malo, 1951:150). Essa correspondência é
“ideal” e raras vezes conseguida, pois depende da coincidência entre a lua cheia e o surgimento
crepuscular das Plêiades.

8.  Devo assinalar que essa não é a primeira vez que ouvintes de uma palestra Frazer foram convidados a
contemplar essas trocas cerimoniais de soberania. O ciclo completo do Makahiki lembra fortemente as
cerimônias de investidura do rei Shilluk tornadas célebres na palestra Frazer de Evans-Pritchard em
1948: a série de batalhas entre o novo rei e a efígie representando a derrubada da dinastia, na qual o rei
leva a mulher através do gado de seu predecessor ancestral. De fato, por uma estranha transformação, a
própria palestra Frazer, com seus habituais ritos de homenagem e de ataque ao imortal ancestral
acadêmico, parece ter se tornado uma representação icônica e recorrente da teoria magistral que
primeiro a inspirou.



9.  Essa pergunta dos sacerdotes de Lono seguia-se a uma outra, que havia sido suscitada pelas insistentes
indagações inglesas, relativas a se os havaianos teriam comido os restos mortais de Cook. Quando os
ingleses, depois de muito perguntar de modo indireto, finalmente indagaram se “não tinham comido
uma parte dele”, os havaianos ficaram horrorizados com a ideia “e perguntaram, o que é muito natural,
se este era o nosso costume” (Cook e King, 1784, 3:69).

10. A “ocasião de estado” é descrita com um certo detalhe por King (em Cook e King, 1784, 3, 16-19;
Beaglehole, 1967:512-13), Edgar (Diário: 27 jan. 1779), Roberts (Diário de Bordo: 27 jan. 1779) assim
como Samwell (Beaglehole, 1967: 1169), entre outros.

11. Como ficará evidente neste parágrafo, não utilizei a noção de uma estrutura conjuntural no sentido
braudeliano, uma questão que justificadamente ocasionou algumas críticas por parte dos autores de
resenhas em Historical Metaphors (Sahlins, 1981). A “estrutura da conjuntura” refere-se às relações de
alguma duração intermediária – em oposição às de longue durée por um lado e o evento por outro – tais
como os ciclos econômicos capitalistas. O meu próprio uso é mais literal (conjoncture, “situation qui
résulte d’une rencontre de circonstances” [Robert]), e mesmo sendo definitivamente circunstancial
permite mais do que Braudel a estruturação da situação. Uma “estrutura da conjuntura” é nesse sentido
um conjunto situacional de relações, cristalizadas a partir das categorias culturais operantes e dos
interesses dos atores (ver Cap. 5), assim como a noção de ação social de Giddens (1976) está sujeita a
dupla determinação estrutural de intenções baseadas em um esquema cultural e das consequências
involuntárias que surgem de sua recuperação em outros projetos e esquemas.

12. Para outras caracterizações gerais das atitudes havaianas (na maioria negativas) em relação ao retorno
dos navios de Cook, ver Clerke (em Beaglehole, 1967:531-32), Zimmermann (1930:90), Ellis (1782,
2:102), Home (Diário de Bordo: 7 fev. 1779), Law (Diário: 11 fev. 1779) etc.

13. Pesquisas nos registros de terras e genealógicos do Havaí (Archives of Hawaii) indicam que era um dos
famosos “Moanas” da ilha do Hawai’i e, portanto, descendente do supremo chefe Keakealani Kane, e
parente por casamento do sumo sacerdote de Kū, Holoa’ e – assim como pai do célebre prosélito cristão
e intelectual tradicional, Kelou Kamakau.

14. “Cook não necessitava muito de Deus: ele mantinha sua pólvora seca, raramente mencionava o Santo
Nome e realizava as cerimônias religiosas dominicais de forma intermitente; mas não tinha objeção
alguma a desempenhar ele próprio o papel de Deus, como fez no Havaí, se fosse pelo desenvolvimento
de relações culturais pacíficas” (Smith, 1979:168).

5. Estrutura e história (p.69 a 194)

1.  Na primeira parte deste trabalho faço um breve resumo de certos eventos e processos históricos que
foram discutidos mais detalhadamente em Historical Metaphors (Sahlins, 1981). O objetivo aqui é de
retomar e desenvolver a teoria histórica presente naquele trabalho anterior.

2.  Este incidente é descrito em Cook e Kings (1784, 2:245-46), Diário de King (29 jan. 1778) e no diário
de Burney (24 jan. 1778), entre outros – notavelmente um relato especialmente bom, mas que varia um
pouco, feito por Bayly (Diário: 24 jan. 1778). O diário de Clerke (Adm. 55/22:24 jan. 1778) também
descreve a visita posterior de Kaneoneo a bordo do Discovery.

3.  Este comentário aparece em uma carta do comerciante Jarnes Hunnewell a J.P. Sturgis & Co., 30 dez.
1829 (Hunnewell Papers). Além dos Hunnewell Papers e de diários de outros comerciantes que estão na
Biblioteca Baker, uma boa compreensão do comércio americano durante o período do sândalo pode ser
obtida na correspondência de John C. Jones ou de Marshall & Wildes na Biblioteca Houghton, Harvard.
Excelentes resumos da história econômica do Havaí nos fins do século XVIII e inícios do XIX podem
ser encontrados em Bradley (1968 [1943]) e Morgan (1948).

 



a No original inglês, “big man”. (N.R.T.)

b MBD marriage, Mother’s Brother’s Daughter marriage. (N.R.T.)



Bibliografia

Abreviaturas

AH: Archives of the State of Hawaii, Honolulu.
BM: British Museum Library, Londres.
ML: Mitchell Library (Library of New South Wales), Sydney.
PRO-Adm: Public Records Office: Office of the Admiralty, Londres.
SOAS: School of Oriental and African Studies Library, University of London, Londres.

Adler, Alfred. “Le pouvoir et l’interdit”, in Systèmes de signes. Paris, Hermann, 1978, p.25-40.
________. “The ritual doubling of the person of the king”, in M. Izard e A. Adler (orgs.), Between

Belief and Transgression. Chicago, University of Chicago Press, 1982, p.180-92.
Andrews, Lorrin. “Letters from Mr. Andrews at Lahainaluna”, 2 dez 1835. Missionary Herald, n. 33,

1836, p. 390-1.
Anônimo (de Mitchell). MS copy of a letter to Mrs. Strachan of Spithead (ML: Safe 1/67).
Bakhtin, Mikhail. Rabelais and his World, trad. do russo por Helene Iswolsky. Cambridge, MIT

Press, 1968.
Balandier, Georges. Anthropologie politique. Paris, Presses Universitaires de France, 1967.
Barber, James. MS. Some acct. of the death & remains of Capt. Cook… recd. from Joshua Lee

Dimsdell Quarter Master of the Gunjara. Dixson Library (Library of New South Wales).
Barnes, J.A. “The Fort Jameson Ngoni”, in Elizabeth Colson e Max Gluckman (orgs.), Seven Tribes

of British Central Africa. Londres, Oxford University Press, 1951.
________. Politics in a Changing Society. Manchester, Manchester University Press, 2ª ed., 1967.
Barraclough, Geoffrey. Main Trends in History. Nova York, Holmes and Meier, 1978.
Barrère, Dorothy B., Mary Kawena Pukui e Marion Kelly. Hula: Historical Perspectives. Pacific

Anthropological Records n. 30. Honolulu, Bishop Museum, 1980.
Bayly, William. MS. A log and journal, kept on board His Majesties sloop Discovery by Wm Bayly

astronomer. PRO-Adm 55/20.
Beaglehole, J.C. The Journals of Captain James Cook on his Voyages of Discovery, III: The Voyage

of the Resolution and Discovery, 1776-1780. Partes 1 e 2. Cambridge, Cambridge University Press
(para a Hakluyt Society), 1967.

________. The Life of Captain James Cook. Stanford, Califórnia Stanford University Press, 1974.
Beckwith, Martha. Hawaiian Mythology. Honolulu, University of Hawaii Press, 1970.
________. The Kumulipo. Honolulu, University of Hawaii Press, 1972.
Bell, Edward. “Log of the Chatham”, Honolulu Mercury 1(5), 1929, p.55-69. Benveniste, Émíle. Le

vocabulaire des institutions Indo-Européenes, 2 vols.
Paris, Les Éditions de Minuit, 1969.
Best, Elsdon. “Notes on the Art of War”, Partes 2, 5. Journal of the Polynesian Society 11, p.47-75;

12, p.32-50, 1902-3.



________. Maori Religion and Mythology, vol.1, Dominion Museum Bulletin 10. Wellington,
Government Printer, 1976.

________. Tuhoe: The Children of the Mist, vol.1. New Plymouth, Avery, 1925.
________. The Whare Kohanga and its Lore, Dominion Museum Bulletin 13. Wellington,

Government Printer, 1929.
Bingham, Hiram. A Residence of Twenty-One Years in the Sandwich Islands. Nova York, Praeger,

1969.
Binney, Judith. The Legacy of Guilt: A Life of Thomas Kendall. Christchurch, Oxford University

Press para a University of Auckland Press, 1968.
Bird, John. The Annals of Natal, 1495-1845, vol.1. Pietermaritzburg, P. Davis and Sons, 1888.
Bloch, Marc. French Rural History, trad. Janet Sondheimer. Berkeley, University of California Press,

1966.
Bloxam, (Rev.) R. MS. “A narrative of a voyage to the Sandwich Islands in H.M.S. Blonde, 1824-

1825-1826.” National Library of Australia (MS. 4255).
Bonte, Pierre e Nicole Echard. “Histoire et histoires: Conception du passé chez les Hausa et les

Tuareg (République du Niger)”, in Cahiers d’Études Africaines n.16, 1976, p.237-96.
Bott, Elizabeth. “Psychoanalysis and ceremony, together with appendix”, in J.S. La Fontaine (org.),

The Interpretation of Ritual. Londres, Tavistock, 1972, p.205-37, 277-82.
________. “Power and Rank in the Kingdom of Tonga”. Journal of the Polynesian Society n.90,

1981, p.7-82.
Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Cambridge, Cambridge University Press, 1977.
Bradley, Harold W. The American Frontier in Hawaii. Gloucester, Peter Smith, 1968.
Braudel, Fernand. On History. Chicago, University of Chicago Press, 1980.
Bréal, Michel. Essai de sémantique. Paris, Hachette, 5ª ed.,1921.
Brewster, A.B. MS. “The chronicles of the Noikoro tribe”. National Archives of Fiji (CS2195 FSB2).
Broughton, William. A Voyage of Discovery in the North Pacific Ocean… in the Years 1795, 1796,

1797, 1798. Londres, Cadell and Davies, 1804.
Bryant, A.T. Olden Times in Zululand and Natal. Londres, Longmans, Green, 1929.
________. The Zulu People. Pietermaritzburg, Shuter and Shooter, 1949.

Buick, T. Lindsay. New Zealand’s First War, or the Rebellion of Hone
Heke. Wellington, Skinner, Government Printer, 1926.
________. The Treaty of Waitangi. New Plymouth (N.Z.), Thomas Avery and Sons, 3a ed., 1936.
Burney, Lt. James. MS. Journal of Lieutenant James Burney with Captain Jas Cook, 1776-1780. BM:

Add MS. 8955.
________. MS. Journal of the proceedings of His Majies sloop, the Discovery… ML.
________. Chronological History of North-Eastern Voyages. Londres, Payne & Foss, 1819.
Burrows, Robert. Extracts from a Diary Kept by Rev. Burrows during Heke’s War in the North in

1845. Auckland, Upton, 1886.
Byron, George. Voyage of H.M.S. Blonde to the Sandwich Islands in the years 1824-1825. Londres,

Murray, 1826.
Calvert, James. MS. Journals of Rev. James Calvert. Methodist Missionary Society Papers, SOAS.
Capell, Arthur. A New Fijian Dictionary. Suva, Government Printer, 4ª ed., 1973.
Carleton, Hugh. The Life of Henry Williams. 2 vols., Auckland, Upton, 1874.
Chadwick, H. Munro. The Heroic Age. Cambridge, Cambridge University Press, 1926.
Churchward, C.M. “Rotuman Legends”, in Oceania n.9, 1938-39, p.462-73.
Clastres, Pierre. Society against the State, trad. do francês por Robert Hurley. Nova York, Urizen

Books, 1977.



Clerke, Capt. James. MS. Log and Proceedings, 10 fev 1776 – 12 fev 1779. PRO-Adm 55/22, 23.
Clunie, Fergus. Fijian Weapons and Warfare. Suva, Fiji Museum, 1977.
Colenso, F.W. “Contributions toward a Better Understanding of the Maori Race”. N.Z. Inst. Trans.

n.14, 1882, p.33-48.
Colnett, James, MS. The journal of James Colnett aboard the Prince of Wales and Princess Royal…

PRO-Adm 55/146.
Commissioner of Public Lands. Indices of Awards Made by the Board of Commissioners to Quiet

Land Titles in the Hawaiian Islands. Honolulu, Star-Bulletin Press, 1929.
Cook, James, e James King. A Voyage to the Pacific Ocean… in His Majesty’s Ships Resolution and

Discovery. 3 vols. Dublin, Chamberlaine et al, 1784.
Corney, Peter. Voyages in the Northern Pacific. Honolulu, Thrum, 1896.
Council of Chiefs. “Notes of Proceedings of a Native Council, Held at Mualevu … 1880 … 1881”,

Proceedings of the Native Council of Chiefs, Sept. 1875 – 26 August 1960. Microfilm, Westem
Pacific High Commission, National Archives of Fiji, 1881.

Cowan, James. The New Zealand Wars, vol.1, 1845-64. Wellington, R.E. Owen, Government Printer,
1922.

Cox, Ross. Adventures on the Columbia River. Nova York, Harper, 1832.
Cross, William. MS. Diary of Rev. William Cross, 28 dez 1837 – out 1842. Methodist Overseas

Mission Papers Nº 336, ML.
Culler, Jonathan. Ferdinand de Saussure. Nova York, Penguin, 1977.
Cunnison, Ian. History on the Luapula. Rhodes-Livingstone Paper, n.21. Manchester, Manchester

University Press, 1951.
________. “History and Genealogies in a Conquest State”. American Anthropologist n.59, 1957,

p.20-31.
________. The Luapula Peoples of Northern Rhodesia. Manchester, Manchester University Press,

1959.
Dampier, Robert. “To the Sandwich Islands” in Pauline King Joerger (org.), H.M.S. Blonde.

Honolulu, University of Hawaii Press, 1971.
Davis, C.O. The Life and Times of Patuone. Auckland, J.H. Field, 1876.
Délivré, Alain. L’histoire des rois d’Imerina: Interprétation d’une tradition orale. Paris, Klincksieck,

1974.
Derrick, R.A. A History of Fiji. Suva, Printing and Stationery Department, 2ª ed., 1950.
Diapea, William. Cannibal Jack. Londres, Faber and Gwyér, 1928.
Dibble, Sheldon. A History of the Sandwich Islands, Honolulu, Thrum (reimpressão), 1909.
Diderot. “Supplement au voyage de Bougainville ou dialogue entre A et B”, in Le neveu de Rameau

et autres textes. Paris, Livre de Poche, 1972.
Dorson, Richard. The British Folklorists. Chicago, University of Chicago Press, 1968.
Dorton, Lilikalā. MS, ‘O ka le’ale’a o ka mele ma’i, or The Joy of Genital Chants. Notas de aula não

publicadas, University of Hawaii (Anthropology 498, primavera 1981).
Dranivia, Solomone. MS. “Nai tukutuku mai na gauna makawa”. Methodist

Overseas Mission 164, Fiji Museum (xerox do original em ML).
Dumézil, Georges. Mitra-Varuna. Paris, Gallimard, 1948.
________. L’Heritage Indo-Européen à Rome. Paris, Gallimard, 4ª ed., 1949.
________. L’Ideologie tripartite des Indo-Européens. Bruxelas, Latomus, 1958.
________. Mythe et épopée. 3 vols., Paris, Gallimard, 1968.
________. Les dieux soverains des Indo-Européens. Paris, Gallimard, 1977.
Dumont, Louis. Homo hierarchicus. Chicago, University of Chicago Press, 1970.



Dumoulin, Jerome e Dominique Moisi (orgs.). The Historian between the Ethnologist and the
Futurologist. Paris, Mouton, 1973.

Durkheim, Émile. Compte-rendu de Sociologia e Estória, A.D. Zenopol. L’Année Sociologique n.9,
1905-6, p.140.

Edgar, Thomas. MS. A log of the proceedings of His Majesty’s Sloop Discovery, Charles Clerke,
Commander. PRO-Adm 55/21, 55/24.

Elbert, Samuel H. Symbolism in Hawaiian Poetry. ETC.: A Review of General Semantics n.18, 1962,
p.389-400.

Elbert, Samuel e Noelani Mahoe. Na mele o Hawai’i nei. Honolulu, University of Hawaii Press,
1970.

Elbert, Samuel e Mary Kawena Pukui. Hawaiian Grammar. Honolulu, University of Hawaii Press,
1979.

Eliade, Mircea. The Myth of the Eternal Return. Bollingen Series 46. Princeton, N.J., Princeton
University Press, 1954.

Ellis, William. An Authentic Narrative of a Voyage Performed by Captain Cook. 2 vols., Londres,
Goulding, 1782.

Ellis, (Rev.) William. Narrative of a Tour througli Hawaii, or Owhyhee. Londres, Fisher and Jackson,
1828.

________. Polynesian Researches: Hawaii. Rutland, Vt., Tuttle, 1969.
Emerson, (Rev.) J.S. MS. Missionary letters. Hawaiian Mission Children’s Society Library.
Emerson, Nathaniel B. Unwritten Literature of Hawaii: The Sacred Songs of the Hula. Rutland, Vt.,

e Tóquio, Tuttle (reimpressão), 1965.
Endicott, William. Wrecked among Cannibals in the Fijis. Salem, Marine Research Society, 1923.
Erskine, John Elphinston. Journal of a Cruise among the Islands of the Western Pacific. Londres,

Dawsons of Pall Mall (reimpressão), 1967.
Evans-Pritchard, E.E. Social Anthropology. Glencoe, III, Free Press, 1954.
________. Essays in Social Anthropology. Londres, Faber and Faber, 1962.
Feeley-Harnik, Gillian. “Divine Kingship and the Meaning of History among the Sakalava of

Madagascar.” Man n.s. n.13, 1978, p.402-17.
Firth, Raymond. Economics of the New Zealand Maori. Wellington, R.E. Owen, Government Printer,

1959.
________. Elements of Social Organisation. Londres, Tavistock, 1971.
Fison, Lorimer. Tales from Old Fiji. Londres, Moring, 1904.
Forbes, Cochrane. “Report from Kaelakekua”. Missionary Herald n.38, 1842, p.154-56.
Fornander, Abraham. Memoirs, vols. 4-6, Fornander Collection of Hawaiian Antiquities and

Folklore. Honolulu, Bishop Museum, 1916-19.
________. An Account of the Polynesian Race, 3 vols., Rutland, Vt., Tuttle (reimpressão), 1969.
Fox, James J. “A Rotinese Dynastic Genealogy”, in T. Beidelman (org.), The Translation of culture.

Londres, Tavistock, 1971.
Frankfort, Henri. Kingship and the Gods. Chicago, University of Chicago Press, 1948.
Frazer, Sir James G. The Golden Bough, 3 vols., Londres, Macmillan, 2ª ed., 1900.
________. Lectures on the Early History of Kingship. Londres, Macmillan, 1905.
________. The Golden Bough, 13 vols., Londres, Macmillan, 3ª ed., 1911-15.
________. The Golden Bough, vol.1 ed. resumida (reimpressão da ed. de 1922).
Nova York, Macmillan, 1963. [Ed.bras.: O ramo de ouro (ed. resumida).
Rio de Janeiro de Janeiro, Zahar/Círculo do Livro, 1978.]
Freud, Sigmund. s.d. Totem and Taboo. Nova York, Random House. [Totem e tabu e outros trabalhos

in ESB, vol.13. Rio de Janeiro, Imago, 1974.]



Freycinet, Louis Claude de Saulses de. Hawaii in 1819: A Narrative Account, trad. Ella Wiswell de
Voyage autour du monde …, Marion Kelly (org.). Pacific Anthropological Records 26. Honolulu,
Bishop Museum, 1978.

Furet, François. “Quantitative History”, in Felix Gilbert e Stephen R. Graubard (orgs.), Historical
Studies Today. Nova York, Norton, 1972.

Gardiner, John. “The Natives of Rotuma”. Journal of the Royal Anthropological Institute n.37, 1898,
p.457-524.

Geertz, Clifford. The Social History of an Indonesian Town. Cambridge, MIT Press, 1961.
________. Negara: The Theatre State in Nineteenth-Century Bali. Princeton, N.J., Princeton

University Press, 1980.
Giddens, Anthony. New Rules of the Sociological Method. Londres, Hutchinson. [Ed.bras.: Novas

regras do método sociológico. Rio de Janeiro, Zahar, 1978.]
Gifford, Edward Winslow. Tongan Society. Bernice P. Bishop Museum Bulletin n.61. Honolulu,

Bishop Museum, 1929.
Gilbert, Felix e Stephen Graubard (orgs.). Historical Studies Today. Nova York, Norton, 1972.
Gilbert, George. MS. Journal of George Gilbert (Cook’s Third Voyage). BM Add MS. 38580.
Gluckman, Max. Order and Rebellion in Tribal Africa. Londres, Cohen and West, 1963.
Goldie, W.H. “Maori Medical Lore”, Transactions of the New Zealand Institute, n.37, 1904, p.1-120.
Goldman, Irving. Ancient Polynesian Society. Chicago e Londres, University of Chicago Press, 1970.
Grey, Sir George. Polyneslan Mythology. Nova York, Taplinger, 1956.
Gudgeon, Lt. Col. C.M.G. “Mana Tangata”, Journal of the Polynesian Society n.14, 1905, p.49-66.
Guidieri, Remo. “Il Kula, ovvero della truffa”, Rassegna Italiana di Sociologia, 1973, p.559-93.
Hammatt, Charles H. MS. Journal of Charles H. Hammett (in the Sandwich Islands, 6 May 1823 – 9

June 1825). Baker Library, Harvard University.
Hampshire, Stuart. Thought and Action. Nova York, Viking, 1967.
Handy, E.S. Craighill. Polynesian Religion. Bernice P. Bishop Museum Bulletin, n.34, Honolulu,

Bishop Museum, 1927.
________. “Government and Society”, in Ancient Hawaiian Civilization. Rutland, Vt., e Tóquio,

Tuttle, 1965.
Handy, E.S. Craighill e Mary Kawena Pukui. The Polynesian Family System in Ka’-u, Hawai’i,

Rutland, Vt. e Tóquio, Tuttle, 1972.
Henry, Teuira. Ancient Tahiti. Bernice P. Bishop Museum Bulletin n.48. Honolulu, Bishop Museum,

1928.
Heusch, Luc de. Essais sur le symbolisme de l’inceste royal en Afrique. Bruxelas, Université Libre de

Bruxelles, 1958.
________. “Le pouvoir et le sacré”. Annales du Centre d’Étude des Religions, n.1. Bruxelas, Institut

de Sociologie, Université Libre de Bruxelles, 1962.
________. Le roi ivre ou l’originie de l’État. Paris, Gallimard, 1972.
________. Rois nés d’un coeur de vache. Paris, Gallimard, 1982.
Hexter, J.H. “Fernand Braudel and the Monde Braudelien.” Journal of Modern History n.44, 1972,

p.480-541.
Hindess, B. e P. Hirst. Pre-capitalist Modes of Production. Londres, Routledge, Kegan Paul, 1975.

[Ed.bras.: Modos de produção pré-capitalista. Rio de Janeiro, Zahar, 1976.]
Hiroa, Te Rangi (Sir Peter Buck). The Coming of the Maori. Wellington, Maori Purposes Fund

Board, Whitecoulls, 1977.
Hocart, A.M.N. (MS). Fijian field notes. Microfilme na University of Chicago Libraries, original na

Turnbull Library, Wellington.



________. HF (MS). “The heart of Fiji”. Microfilme na University of Chicago Libraries, original na
Turnbull Library, Wellington.

________. WI (MS). “The windward islands of Fiji”. Manuscrito original de The Lau Islands, Fiji.
Wellington, Turnbull Library.

________. “Mana”, Man 14(46), 1914, p.97-101.
________. “Chieftainship and the sister’s son in the Pacific”, American Anthropologist n.17, 1915,

p.631-46.
________. Lau Islands, Fiji. Bernice P. Bishop Museum Bulletin 62. Honolulu, Bishop Museum,

1929.
________. The Progress of Man. Londres, Methuen, 1933.
________. Sacrifice. Encyclopedia of the Social Sciences 13, 1936.
________. Caste. Nova York, Russell and Russell, 1950.
________. The Northern States of Fiji. Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland,

Occasional Publication 11. Londres, The Institute, 1952.
________. Kingship. Oxford, Oxford University Press (reimpressão), 1927.
________. Kings and Councillors. Chicago, University of Chicago Press (reimpressão), 1970.
Home, Alexander. MS. Log book of Captain Alex: Home, R.N… while with Captain Cook on his last

voyage. National Library of Australia (MS. 690).
Howard, Alan. “Households, Families and Friends in a Hawaiian-American Community”, Working

Papers of the East-West Population Institute n.19, 1971, Honolulu, East-West Center.
Huber, Peter. “The Anggor Bowman: Ritual and society in Melanesia”, American Ethnologist 7,

1980, p.43-57.
Hunnewell, James. MS. Papers of James Hunnewell. Baker Library, Harvard University.
Hunt, John. MS. Journals of the Rev. John Hunt. Methodist Missionary Society (Box 5). SOAS.
I’i, John Papa. Fragments of Hawaiian History, trad. Mary Kawena Pukui. Honolulu, Bishop

Museum Press, 1959.
Isaacs, Nathaniel, Louis Herman e Percival R. Kirby (orgs.). Travel and Adventures in Eastern

Africa. Capetown, Struik, 1970.
Izard, Michel e Pierre Smith (orgs.). La fonction symbolique. Paris, Gallimard, 1979.
Jaggar Thomas James. MS. Diaries of Thomas James Jaggar, 1837-1843.
Microfilme do manuscrito original no National Archives of Fiji, Adelaide University Library.
Jarré, Raymond. “Marriage et naissance chez les Fidjiens de Kadavu”, Journal de la Société des

Océanistes 2 (2), 1946, p.79-92.
Johansen, J. Prytz. The Maori and His Religion. Copenhague, Munksgaard, 1954.
________. “Studies in Maori rites and myths”, Historiskfilosofiske Meddelelser 37 (4). Copenhague,

1958.
Kaawa, P.W. MS. “The ancient tabus of Hawaii” (Na kapu kahiko o Hawaii nei), trad. do jornal

Kuokoa, 25 nov, 2 dez, 9 dez, 1865.
________. Thrum collection, Ka Hoomana Kahiko, n.29. Honolulu, Bishop Museum Library, 1865.
Kamakau, Samuel M. MS. Na mo’olelo Hawai’i. Bishop Museum Library.
________. Ruling Chiefs of Hawaii. Honolulu, Kamehameba Schools Press, 1961.
________. Dorothy Barrére (org.). Ka po’ e kahiko: The People of Old, trad. Mary Kawena Pukui.

Honolulu, Bishop Museum Press, 1964.
________. Dorothy Barrére (org.). The Works of the People of Old, trad. Mary Kawena Pukui.

Honolulu, Bishop Museum Press, 1976.
Kamokuiki. MS. Genealogy, AH (G33).
Kanoa, P. (atribuído a). “Crime in the Sandwich Islands”, Hawaiian Spectator 2, 1839, p.234.
Kapiti, Pita. “Kumara Lore”, Journal of the Polynesian Society n.22, 1913, p. 36-41.



Keesing, Felix M. “Hawaiian Homesteading on Molokai”, in University of Hawaii Research
Publications, vol.1(3). Honolulu, University of Hawaii Press, 1936.

Kekoa, E. “Birth rites of Hawaiian children in Ancient Times”, trad. de Ka Nupepa Ku’oko’a, por T.
Thrum. Thrum Collection 23, Bishop Museum Library, 1865.

Kennedy, Gavin. The Death of Captain Cook. Londres, Duckworth, 1978.
Kepelino, Z. Kepelino’s Traditions of Hawaii. M. Beckwith (org.). Bernice P. Bishop Museum

Bulletin n.95, 1932.
________. “Kepelino’s ‘Hawaiian Collection’, His Hooiliili Hawaii, Pepa I, 1858,” trad. Basil F.

Kirtley e Esther T. Mookini. Hawaiian Journal of History n.11, 1977, p.39-68.
King, Lt. James. MS. Log and proceedings (of Cook’s third voyage, HMS Resolution, 1776-1778).

(Photostat of PRO-Adm. 55/116 in Cook Collection, AH).
Koskinen, Aarne. Ariki, the First-Born, Folklore Fellows Communications n. 181. Helsinque,

Suomalainen Tiedeakaternia Scientiarum Fennica, 1960.
Kotzebue, Otto von. A New Voyage of Discovery round the World in the Years 1823, 24, 25, and 26.

2vols. Londres, Colburn and Bentley, 1830.
Krige, Eileen Jensen. The Social System of the Zulus. Londres, Longmans, Green, 1936.
Krige, Eileen Jensen e J.O. Krige. The Realm of the Rain-Queen. Londres, Oxford University Press,

1943.
Kuper, Hilda. An African Aristocracy: Rank among the Swazi. Londres, Oxford University Press,

1947.
Law, John. MS. Journal of John Law. BM Add MS. 37327.
Leach, Edmund. “The structure of symbolism, together with Appendix”, in J.S. La Fontaine (org.),

The Interpretation of Ritual. Londres, Tavistock, p.239-76, 283-84, 1972.
Ledyard, John, James Kenneth Munford (org.). John Ledyard’s Journal of Captain Cook’s Last

Voyage. Corvallis, Oregon State University Press, 1963.
Le Goff, Jacques. “Is politics still the Backbone of history?”, in Felix Gilbert e Stephen R. Graubard

(org.), Historical Studies Today. Nova York, Norton, 1972.
Le Goff, Jacques e Pierre Nora (orgs.). Faire l’histoire. Paris, Gallimard, 1974.
Lester, E.H. “Kava-Drinking in Viti Levu”, Oceania n.12, 1941-42, p.97-121.
Lévi-Strauss, Claude. Totemism. Boton, Beacon, 1963. [Ed.bras.: Totemismo hoje, Petrópolis, Vozes,

1976.]
________. The Savage Mind. Chicago, University of Chicago Press, 1966. [Ed. bras.: O pensamento

selvagem. São Paulo, Nacional, 1976.]
Lisiansky, Urey. A Voyage around the World in the Years 1803, 1804, 1805, and 1806. Londres,

Booth, 1814.
Lyons, C.J. “Land matters in Hawaii”, Islanders 16 jul, 30 jul, 6 ago, 13 ago, 1875.
Lyons, John. Semantics, 2 vols. Cambridge, Cambridge University Press, 1977.
Lyth, Richard Burdsall. MS. Tongan and Feejeean reminiscences. ML (B549).
________. MS. Reminiscences, 1851-1853. ML (B548).
Makernson, Maud W. The Morning Star Rises. Nova Haven, Yale University Press, 1941.
Malo, David. “On the decrease of population in the Hawaiian Islands”, Hawaiian Spectator n.2,

1839, p.121-30.
________. Hawaiian Antiquities, trad. Nathaniel B. Emerson. Honolulu, Bishop Museum Press,

1951.
Manby, Thomas. “Journal of Vancouver’s Voyage to the Pacific Ocean”, Honolulu Mercury 1 (1),

p.11-15; 1 (2):33-45; 1 (3), p.39-55, 1929.
Maning, F.E. Old New Zealand. Christchurch, Whitcombe and Tombs, 1906.



Martin, John (org.). An Account of the Natives of the Tonga Islands… from the Extensive
Communications of Mr. William Mariner. 2 vols. Londres, Murray, 1817.

McIntyre, W.J. Gardner. Speeches and Documents on New Zealand History. Oxford, Oxford
University Press, 1971.

Meek, C.K. A Sudanese Kingdom. Londres, Kegan Paul, Trench, Trubner, 1931.
Menzies, Archibald. MS. Archibald Menzies journal of Vancouver’s voyage. BM Add. MS, 32641.
Metge, Joan . The Maoris of New Zealand, Rautahi. Londres, Routledge and Kegan Paul, 2ª ed.,

1976.
Methodist Missionary Society. MS. Feejee District Minutes and Reports, 1835-1852. SOAS.
Morgan, Theodore. Hawaii: A Century of Economic Change, 1778-1836. Cambridge, Harvard

University Press, 1948.
Oliver, Douglas. Ancient Tahitian Society. 3 vols., Honolulu, University of Hawaii Press, 1974.
Percy, Walker. “Symbol, Consciousness, and Intersubjectivity”, Journal of Philosophy 55, 1958,

p.631-41.
Pocock, David. “The Anthropology of Time-Reckoning”, Contributions to Indian Sociology n.7,

1964, p.18-29.
“The Polynesian” (jornal havaiano) Obituary of Kekauluohi, 21 jun. 1845.
Portlock, Nathaniel. A Voyage around the World… in 1785, 1786, 1787, and 1788. Londres,

Stockdale, 1789.
Préaux, Jean-G. “La sacralité du pouvoir royal à Rome”, in Luc de Heusch et al., Le pouvoir et le

sacré, Annales du Centre d’Étude des Religions n.1, 1962, p.103-21. Bruxelas, Institut de
Sociologie, Université Libre de Bruxeles.

Puget, Peter. MS. Fragments of journals, 1792-1794. BM Add MSS. 17546-17548.
________ MS. A log of the proceedings of His Majesty’s armed tender Chatham, 1793-1794. PRO-

Adm. 55/17.
Pukui, Mary Kawena, e Samuel Elbert. Hawaiian-English Dictionary. Honolulu, University of

Hawaii Press, 1965.
Pukui, Mary Kawena et. al. Nānā i ke kumu (Look to the source). 2 vols. Honolulu, Hui Hānai, 1972.

(2º volume impresso em 1979).
Pukui, Mary Kawena e Alfons L. Korn. The Echo of our Song. Honolulu, University of Hawaii Press,

1973.
Putnam, Hilary. Language, Mind, and Reality, vol.2. Cambridge, Cambridge University Press, 1975.
Quain, Buell. Fijian Village. Chicago, University of Chicago Press, 1948.
Rabuka, Niko. “Ai sau ni taro me kilai”, Na Mata, 1911, p.154-8, 172-6.
Reid, A.C. “The Fruit of the Rewa: Oral Traditions and the Growth of the pre-Christian Labeka

State”, Journal of Pacific History n.12, 1977, p.2-24.
Remy, Jules. Ka Mooolelo Hawaii (Histoire Hawaiienne). Paris, Clave, 1861. (Trad. francesa e texto

havaiano de Lahainaluna Students’ Mo’o’olelo de 1838.)
Rickman, Lt. John (atribuído a). Journal of Captain Cook’s Last Voyage to the Pacific. Londres, E.

Newberry, 1781.
Ricoeur, Paul. The Contributions of French Historiography to the Theory of History. Oxford,

Clarendon Press, 1980.
Roberts, Henry. MS. A log of the proceedings of His Majesties Sloop Discovery. 1778-1779. PRO-

Adm. 51/4529.
Roberts, Helen. Ancient Hawaiian Music. Bernice P. Bishop Museum Bulletin n.29. Honolulu,

Bishop Museum, 1926.
Riou, Edward. MS. A log of the proceedings of His Majesty’s Sloop Resolution… Dixson Library of

NSW.



Robertson, George. The Discovery of Tahiti. A Journal of the Second Voyage of H.M.S. “Dolphin”.
Londres, Hakluyt Society, 1948.

Rokowaqa, Epeli. s.d. Ai tukutuku kei Viti. Suva: n. pub. (A cópia deste livro raro é encontrada nos
Arquivos Nacionais de Fiji.)

Rosaldo, Renato. Ilongot Headhunting, 1883-1974. Stanford, Stanford University Press, 1980.
Rutherford, James. Sir George Grey. Londres, Cassell, 1961.
Sahlins, Marshall. Moala. Ann Arbor, University of Michigan Press, 1962.
________. “L’apothéose du captaine Cook”, in Michel Izard e Pierre Smith (orgs.), La fonction

symbolique. Paris, Gallimard, 1979.
________. Historical Metaphors and Mythical Realities: Structure in the Early History of the

Sandwich Islands Kingdom. Association for the Study of Anthropology in Oceania, Special
Publication n.1. Ann Arbor, University of Michigan Press, 1981.

________. “Raw Women, Cooked Men, and Other Great Things of the Fiji Islands”, in Paula Brown
e Donald Tuzin (orgs.), The Ethnography of Cannibalism, p.72-93, 1983. Publicação especial da
Society for Psychological Anthropology.

________. “Hierarchy and humanity in Polynesia”, in Anthony Hooper (org.), Transformations of
Polynesian Culture. The Polynesian Society, Special Publication, 1985.

Samwell, David. Captain Cook and Hawaii. São Francisco, Magee, 1957. (reimpressão de 1786, de
A Narrative of the Death of Captain James Cook).

Sartre, Jean-Paul. Search for a Method, trad. Hazel E. Barnes. Nova York, Vintage Books, 1968.
Saussure, Ferdinand. Course in General Linguistics. Nova York, McGraw-Hill, 1959. [Ed.bras.:

Curso de linguística geral. São Paulo, Cultrix, 2ª ed., 1970.]
Sayes, Shelly Ann. “Cakaudrove: Ideology and Reality in a Fijian Confederation”. Tese de mestrado,

The Australian National University, 1982.
Schütz, Albert J. (org.). The Diaries and Correspondence of David Cargill, 1832-1843. Canberra,

Australian National University Press, 1977.
Schwimmer, Eric. “Guardian Animals of the Maori”, Journal of the Polynesian Society n.72, 1963,

p.397-410.
________. The World of the Maori. Wellington, Reed, 1966.
________. Lévi-Strauss and Maori Social Structure. Anthropologica, n.s., n.20, 1978, p.201-22.
Shortland, Edward. Traditions and Superstitions of the New Zealanders. Londres, Longman, Brown,

Green, Longmans and Roberts, 2ª ed., 1856.
________. Maori Religion and Mythology. Londres, Longmans, 1882.
Simmons, David. The Great New Zealand Myth. Wellington, Reed, 1976.
Sinclair, Keith. The Origine of the Maori Wars. Wellington, New Zealand University Press, 1972.
Skinner, W.H. “The Ancient Fortified Pa”, Journal of the Polynesian Society n.20, 1911, p.71-77.
Smith, Bernard. “Cook’s Posthumous Reputation”, in Robin Fisher e H. Johnston (orgs.), Captain

James Cook and His Times. Seattle, University of Washington Press, 1979.
Smith, Jean. “Tapu Removal in Maori Religion”, Journal of the Polynesian Society (Memoirs

Supplement) n.83, 1974-75, p.1-43; 84, p.44-96.
Smith, S. Percy. Maori Wars of the Nineteenth Century. Christchurch,

Whitcombe and Tombs, 1910.
________. “Lore of the Ware Wananga”, Polynesian Society Memoirs, vols.3-4, 1913-15.
Stern, Gustaf. Meaning and Change of Meaning. Bloomington, University of Indiana Press, 1968.
Stewart, CS. Journal of a Residence in the Sandwich Islands During the Years 1823, 1824, 1825.

Honolulu, University of Hawaii Press, 1970.
Stone, Lawrence. The Past and the Present. Boston, Routledge and Kegan Paul, 1981.



Strawson, P.F. Logico-Linguistic Papers. Londres, Methuen, 1971.
Swayne, C.R. MS. Lau papers (a maioria de Swayne). Cambridge University Museum of

Archaeology and Ethnology.
Tambiah, S.J. World Conqueror and World Renouncer. Cambridge, Cambridge University Press,

1976.
Thomas, John. MS. Tonga or the Friendly Islands. Methodist Missionary Society (Bow 653), School

of Oriental and African Studies Library, University of London.
Thompson, E.P. “Folklore, Anthropology and Social History”, The Indian Historical Review n.3,

1977, p.247-66.
Thompson, Laura. Southern Lau, Fiji: An Ethnography, Bernice P. Bishop Museum Bulletin n.232.

Honolulu, Bishop Museum, 1940.
Thurston, Asa. MS. Missionary letters. Hawaiian Mission Children’s Society Library, Honolulu.
Tippett, A.R. Aspects of Pacific Ethnohistory. Pasadena, William Carey Library, 1973.
Toganivalu, Ratu Deve. MS. “A history of Bau.” Transcrito nos Arquivos Nacionais de Fiji (F-

62/247).
Tregear, Edward. The Maori-Polynesian Comparative Dictionary. Oosterhout, Anthropological

Publications, 1969, (reimpressão).
Trevenen, James. MS. Marginal notes to the published account (Cook and King) of Cook’s third

voyage. Cópia datilografada na Sinclair Library, University of Hawaii.
Turner, Victor. The Ritual Process. Chicago, Aldine, 1969.
Valeri, Valerio. “Le fonctionnement du système des rangs à Hawaii.” L’Homme n.15, 1972, p.83-107.
________. “The transformation of a transformation: A structural essay on an aspect of Hawaiian

History (1809-1819)”, Social Analysis n.10, 1982, p.3-41.
________. The Human Sacrifice: Ritual and Society in Ancient Hawaii. Chicago, University of

Chicago Press, 1985.
Vancouver, Captain George. A Voyage of Discovery to the North Pacific Ocean… in the Years 1790,

1791, 1792, 1793, 1794 and 1795. Nova edição, 5 vols. Londres, Stockdale, 1801.
Vansina, J. Le royaume Kuba. Musée Royal de l’Afrique Centrale, Annales, Sciences Humaines,

n.49, 1964.
Vernant, Jean-Pierre. Mythe et société en Grèce ancienne. Paris, Maspero, 1979.
________. The Origins of Greek Thought (trad. de Les origines de la pensée grecque, 1962). Ithaca,

Cornell University Press, 1982. [Ed.bras.: As origens do pensamento grego. Rio de Janeiro, Difel,
2ª ed., 1977.]

Wagner, Roy. The Invention of Culture. Englewood Cliffs. N.J., Prentice-Hall, 1975.
Wallis, Mary David Cook. Life in Feejee, or, Five Years among the Cannibals, (By a Lady). Boston,

Heath, 1851.
Wallis, Samuel. “An Account of a Voyage round the World, in the Years 1766, 1767, and 1768,” in

Robert Kerr (org.), General History and Collection of Voyages and Travels, 12, p.120-241.
Edimburgo e Londres, Blackwood and T. Cadell, 1824.

Wards, Ian. The Shadow of the Land. Wellington, A.R. Shearer, Government Printer, 1968.
Waterhouse, Joseph. The King and People of Fiji. Londres, Wesleyan Conference, 1866.
Watt, Sir James. “Medical aspects and consequences of Cook’s Voyages”, in Fisher e Johnston (org.),

Captain Cook and His Times. Seattle, University of Washington Press, 1979.
White, John. Te Rou; or, the Maori at Home. Londres, Low, Marston, Low, and Searle, 1874.
________. “Maori Customs and Superstitions”, in The History and Doings of the Maoris, por

Thomas Wayth Gudgeon. Auckland, Brett, 1855.
________. Ancient History of the Maori. 6 vols. Wellington, Government Printer, 1887-90.



Whitney, Samuel. MS. Journal of Samuel Whitney. Hawaiian Mission Children’s Society Library,
Honolulu.

Wilkes, Charles. Narrative of the United States Exploring Expeditions, vols.2-3. Filadélfia, Lea and
Blanchard, 1845.

Williams, Herbert. A Dictionary of the Maori Language. Wellington, A.R. Shearer, Government
Printer, 7a ed., 1975.

Williams, Thomas, e James Calvert. Fiji and Fijians, 2 vols. Nova York, Appleton, 1859.
Williams, William. Christianity among the New Zealanders. Londres, Seeley, Jackson, and Halliday,

1867.
Wilson, Monica. “The Nguni People”, in Monica Wilson e Leonard Thompson (orgs.), The Oxford

History of South Africa, n.1, 1969, p.75-130. Oxford, Clarendon Press.
Wise, John. “The History of Land Ownership in Hawaii”, in Ancient Hawaiian Civilization, por E.S.

Craighill Handy, Kenneth P. Emory, et al. Rutland e Tóquio, Tuttle, 1965.
Wolf, Eric. Europe and the Peoples without History. Berkeley, University of California Press, 1982.
Wright, Harrison. New Zealand, 1769-1840: Early Years of Western Contact. Cambridge, Harvard

University Press, 1959.
Wyllie, R.C. (org.). Answers to Questions Proposed by His Excellency, R.C. Wyllie, His Hawaiian

Majesty’s Minister of Foreign Relations… . Honolulu, Government Printer, 1846.
Young, Michael. “The Divine Kingship of the Jukun: A reevaluation of some theories”, Africa n.36,

1966, p.135-52.
Zimmermann, Heinrich. F.W. Howay (org.). Zimmermann’s Captain Cook: An Account of the Third

Voyage of Captain Cook around the World, 1776-1780, trad. Elsa Michaelis e C. French. Toronto,
Ryerson Press, 1930.



Índice analítico e onomástico

a priori, categorias, 1-2, 3, 4, 5
aborígenes australianos, 1, 2
aborto, 1
ação (praxis), 1

categorias culturais arriscadas na, 1-2, 3-4
enquanto performativa, 1, 2-3
teoria versus, 1-2

África, reinado divino na, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7
Agamêmnon, 1
akua (divino), 1, 2, 3, 4, 5
aloha, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8
América do Sul, chefia na, 1
Amita, 1

amizade, performativa e prescritiva, 1, 2
amor ver aloha; le’a; sexualidade
Andrews, Lorrín, 1
Anggor de, 1 (22n)
Anggor, da Nova Guiné, 1 (22n)
Anônimo de Ngapuhi, 1, 2, 3, 4 (31n)
Antígono, 1
Atenas, 1

Bakhtin, Mikhail, 1
Balandier, Georges, 1, 2 (4n)
Barnes, J.A., 1
Barraclough, Geoffrey, 1, 2 (1n)
Barrère, Dorothy B., 1, 2, 3
batata-doce, ritual da, 1, 2-3
Bau ver Fiji
Bayly, William, 1, 2
Beaglehole, J.C., 1, 2, 3-4, 5-6, 7-8, 9, 10, 11-12, 13 (2n), 14 (15, 4n), 16 (6n), 17 (10n), 18 (15n), 19

(1n), 20 (21, 4n), 22 (23, 12n), 24
Beckwith, Martha, 1, 2, 3, 4
beleza, no Havaí, 1-2, 3
Bell, Edward, 1
Benveniste, Émile, 1
Best, Elsdon, 1, 2, 3, 4, 5, 6
Bird, John, 1



Bloch, Marc, 1, 2, 3, 4, 5
Boas, Franz, 1
Bohannan, P., 1
Bonte, Pierre, 1, 2
Bott, Elizabeth, 1 (16n), 2 (15n), 3 (16n)
Bougainville, Louis Antoine de, 1
Bourdieu, Pierre, 1, 2
Braudel, Fernand, 1, 2 (1n), 3 (11n)
Bréal, Michel, 1, 2
Brewster, A.B., 1
britânicos:

na Nova Zelândia, 1, 2-3
no Havaí, 1, 2-3, 4-5
no Taiti, 1-2

Broughton, William R., 1 (15n)
Bryant, A.T., 1, 2
Buick, T., 1, 2, 3, 4 (36n)
Burney, tenente James, 1, 2
Burrows, R., 1, 2, 3, 4 (30n), 5 (36n)
“buscar por um senhor” (imi haku), 1, 2
butoni, de koro, 1

calcul sauvage, 1, 2, 3
Calvert, James, 1-2,3, 4 (11n)
canibalismo:

em Fiji, 1, 2, 3, 4-5, 6
maori, 1-2
no Havaí, 1-2
ver também sacrifício humano

caos, ritual do, 1, 2, 3, 4, 5, 6
Capell, A., 1 (23n)
capitalismo, 1, 2, 3, 4, 5, 6
carisma, 1
Carleton, Hugh, 1, 2, 3, 4 (36n)
celeritas, 1-2, 3, 4
Chadwick, H. Monro, 1, 2
citas, reis, 1-2
Clastres, Pierre, 1, 2
Clerke, capitão James, 1, 2, 3, 4
Colenso, F.W., 1, 2
comércio:

com Fiji, 1, 2-3
com o Havaí, 1-2, 3, 4, 5, 6-7, 8, 9
com os maori, 1-2

concepção, ritos de, 1
Cook, cap. James, 1-2

chegada de, no Havaí, 1-2, 3-4, 5, 6, 7-8



como deus, 1, 2, 3-4, 5-6, 7, 8, 9, 10, 11-12
morte de, 1-2, 3, 4, 5, 6-7, 8-9

coroação, cerimônias de, 1-2, 3-4, 5, 6
em Fiji, 1-2, 3-4, 5, 6
no Havaí, 1-2, 3-4, 5, 6, 7, 8, 9-10
significado das, 1, 2

cosmogonia:
havaiana, 1-2, 3, 4, 5, 6
maori, 1-2, 3-4, 5-6, 7 (6n)

cosmologia, 1-2
Cowper, William, 1
Cox, Ross, 1
cozido versus cru, 1-2, 3-4
criação, cânticos de, 1-2
cristianismo:

em Fiji, 1, 2-3
Havaí, 1, 2, 3 (9n)

Cristo, paixão de, 1 (13n), 2 (15n)
Cronos, 1
Cross, William, 1
Crow, índios, 1
Cultura ver estrutura
Cunnison, Ian, 1, 2

Daomé, reinado no, 1
Davis, C.O., 1 (36n)
Délivré, Alain, 1
Derrick, R.A., 1, 2 (10n), 3 (11n), 4 (18n), 5 (14n)
descendência e linhagem:

Crow/Omaha, 1
em Fiji, 1
havaiana, 1, 2, 3, 4, 5-6, 7, 8, 9, 10
heroica versus modos segmentares de, 1, 2
maori, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7 (16n)
Nguni, 1-2
performativa versus estrutura prescritiva, 1-2

“deslocamento à esquerda” (fronting), 1, 2
diarquia, 1, 2
Diderot, Denis, 1
Dingiswayo, 1
Diôniso de Halicarnasso, 1
Discovery (navio), 1, 2 (2n)
divisão de trabalho:

linguística, 1, 2,3
na consciência cultural e histórica, 1, 2

Dolphin (navio), 1
Dorton, Lili, 1, 2 (14 e 16n)



Dumézil, Georges, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11
Dumont, Louis, 1, 2, 3 (3n)
Durkheim, Émile, 1, 2, 3

Echard, Nicole, 1
Edgar, Thomas, 1, 2 (2n)
Édipo, 1
Elbert, Samuel, 1, 2, 3, 4
Eliade, Mircea, 1
Ellis, William, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7 (9n), 8 (9n)
Emerson, J.S., 1, 2, 3
Eneias, 1
escandinavos, e reinado, 1
espirrando água (hi’uwai), cerimônia, 1
esquimós, 1
estrutura:

da conjuntura, 1, 2-3, 4, 5, 6, 7-8
de traço, 1 (36n)
em convenção e em ação, 1, 2
estruturante, ou habitus, 1, 2
história versus, 1, 2, 3-4, 5
prescritiva versus performativa, 1-2, 3, 4-5
reproduzindo a si própria, 1, 2-3, 4-5, 6, 7,8
significado de, 1, 2
sincrônica versus diacrônica, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8
subconsciente versus explícita, 1
estruturalismo, 1, 2, 3, 4, 5, 6

etruscos, 1
Evans-Pritchard, E.E., 1
evento:

antropologia versus história, e, 1, 2
como forma final de mito cósmico, 1, 2
como representação individual e coletiva, 1, 2
e estrutura, 1, 2-3, 4, 5, 6

exogamia, 1
Exploit, Heusch sobre, 1-2

Feeley-Harnik, Gillian, 1
Fiji:

casamento em, 1, 2, 3-4
consciência histórica em, 1-2
reinado divino em, 1, 2-3, 4, 5-6, 7-8

filhos da terra (kama’aina), 1, 2-3
Filipinas, ilongot nas, 1
Firth, Raymond, 1, 2
Fogo Quente (canção), 1
Forbes, Cochrane, 1



Fornander, Abraham, 1, 2, 3, 4 (4n)
fornicação, 1
Fox, James J., 1
franceses, na Nova Zelândia, 1
fratricídio, 1, 2
Frazer, sir James, 1, 2, 3, 4, 5, 6-7, 8, 9, 10, 11, 12, 13
O ramo de ouro, 1, 2, 3, 4 (13n)
Freud, Sigmund, 1, 2
Furet, François, 1

Geertz, Clifford, 1, 2, 3
genitais, cânticos (mele m’ai), 1-2
George III, rei da Inglaterra, 1, 2
germânicas, tribos, 1, 2, 3
Giddens, Anthony, 1
Gifford, Edward Winslow, 1 (16n)
Gilbert, George, 1
Gluckman, Max, 1
Goldie, W.H., 1, 2
gravitas, 1, 2, 3, 4, 5
Gray, Thomas, 1, 2 (1n)
Grécia antiga, 1, 2, 3
Grey, sir George, 1, 2, 3, 4
Polynesian Mythology, 1, 2, 3
Gudgeon, tn.-cel. C.M.G., 1
Guerra Peloponesa, 1-2

habitus, 1, 2, 3, 4
Hampshire, Stuart, 1
hãnai (alimentação), 1, 2
Handy, E.S., 1, 2
Havaí, 1-2, 3-4, 5, 6, 7

cântico Kumulipo no, 1, 2, 3
chefes versus homens comuns no, 1-2
cristianismo no, 1 (9n), 2, 3
descendência e linhagem no, 1, 2, 3, 4, 5-6, 7, 8, 9, 10, 11
estrutura performativa no, 1-2, 3-4, 5, 6-7
festival Makahiki no, 1, 2-3, 4, 5, 6-7, 8, 9-10, 11-12, 13
regicídio no, 1 (14n)
reinado divino no, 1, 2, 3-4, 5, 6, 7, 8-9, 10-11, 12-13, 14-15, 16-17
sexualidade no, 1-2, 3-4, 5, 6, 7-8, 9-10, 11-12, 13, 14, 15, 16-17, 18-19, 20-21
tabu no, 1, 2-3, 4-5, 6, 7-8, 9, 10, 11-12, 13, 14, 15-16, 17-18, 19-20
ver também Cook, cap. James.

Hawaiki, 1, 2, 3, 4
Hazelwood, irmão, 1
He’a-o-ke-koa, 1
Heke, Hone, 1, 2, 3-4



Henry, Teuíra, 1
Heródoto, 1
heterossexualismo, 1
Heusch, Luc de, 1, 2, 3
hierarquia, conceito de, 1, 2, 3, 4, 5
Hindess, B., 1
hipergamia, 1, 2, 3, 4
hipogamia, 1, 2
Hiroa, Te Rangi, 1
Hirst, P., 1
história:

antropologia e, 1-2, 3-4, 5
conceito maori da, 1
consciência da, pelo homem comum, 1-2
estrutura performativa versus
prescritiva, e, 1-2
estrutura versus, 1-2, 3-4, 5-6
heroica, 1-2, 3, 4-5, 6-7
“nova”, 1-2, 3-4, 5-6
ver também evento

Hocart, A.M., 1-2, 3, 4, 5, 6-7, 8, 9-10, 11, 12, 13-14, 15, 16, 17, 18, 19 (12n)
homossexualismo, 1
Hongi Hika, 1, 2 (36n)
Hoohokuokalani, 1 (6n)
Hopi, 1, 2
Huber, Peter, 1 (22n)
hula, 1, 2, 3
Hunnewell, James, 1 (3n)
Hunt, John, 1

idealismo, 1
ilongot, 1
imperialismo, 1, 2
incesto, 1, 2
incwala, cerimônias, 1
Índia, reinado na, 1
índios americanos, 1, 2, 3, 4,5-6, 7
indo-europeu, reinado, 1-2, 3, 4-5, 6-7, 8
infanticídio, 1
instauração, rituais de ver coroação,
cerimônias de
interesse, conceito de, 1, 2, 3, 4-5, 6-7
Irlanda, reinado na, 1, 2

Jaggar, Thomas James, 1
Jarré, Raymond, 1 (23n)
Johansen, J. Pryts, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8 (19n)



Júpiter, 1, 2

Ka-’I-i-mamao, rei, 1, 2
ka’o’o, 1, 2, 3
ka’upu, 1
Kaawa, P.W., 1
Kahiki, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8-9
Kahoali’i, 1, 2, 3
kali’i, 1-2, 3, 4-5
Kamakau, Samuel M., 1, 2, 3, 4, 5 (17n)
Kamapua’a, 1
Kamba, batalha de, 1, 2
Kamehameha, rei, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9 (16n), 10 (15n), 11 (22n)
kanaka, 1
Kane (homem), 1, 2, 3
Kaneikapolei, 1, 2
Kaneoneo, 1-2
Kant, Immanuel, 1
kaona (sentidos ocultos), 1, 2
Kapiti, Pita, 1
kava, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7
Kazembe, reino de, 1
Kekoa, E., 1
Keoua, 1
Kepelino, Z., 1, 2
Ki’i (homem), 1, 2
Kila, 1, 2
King, tenente James, 1-2, 3, 4, 5, 6-7, 8, 9-10, 11, 12 (2n), 13 (3n), 14 (6 e 9n)
Kipling, Rudyard, 1
Kiwala’o, rei, 1
Kororareka, 1-2, 3
Koskinen, Aarne A., 1
Kū, 1-2, 3-4, 5, 6, 7
kuba, 1
Kumulipo, cântico, 1, 2, 3
Kunui’akea, 1, 2 (16n)

La’ila’i, 1, 2, 3
Laka, 1, 2
Lakeba, 1
lasakau, 1
Latino, rei, 1-2
latinos, 1-2, 3
Lau ver Fiji le’a, 1-2, 3
Leach, Edmund, 1
Ledyard, John, 1
Lelemahoalani, 1 (4n)



Lester, E.H., 1
Lévi-Strauss, Claude, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7
levuka, 1
Lili’uokalani, rainha, 1
língua:

estrutura lógica da, 1-2
havaiana, 1
ver também signo

linguística, valor em, 1-2
ver também língua

linhagem ver descendência e linhagem
Lono, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8-9, 10, 11-12, 13-14, 15-16, 17, 18 (4n)
Lono-no-Makahiki, 1, 2
Luapula, 1, 2
Lupercália, 1
Lyons, John, 1
Lyth, Richard Bursall, 1 (19n)

Madagascar, história em, 1
Mãe Terra (Papa), 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7 (6n)
Mahoe, Noelani, 1
Makahiki, cerimônia:

descrição da, 1, 2
e o cap. Cook, 1, 2-3, 4, 5, 6-7, 8, 9-10, 11, 12

Malani de Lakemba, 1
Malo, David, 1, 2, 3
mana:

e os maoris, 1, 2, 3, 4
em Fiji, 1
no Havaí, 1, 2-3, 4, 5, 6, 7, 8, 9

Manaia, mito de, 1
Maning, F.E., 1, 2, 3 (30 e 31n), 4 (36n)
Maoloha, a rede de, 1
maori, 1, 2

cosmogonia, 1, 2
e mana, 1, 2, 3, 4, 5
e o reinado divino, 1-2, 3-4
linhagem e descendência entre os, 1, 2-3, 4
ritual da batata-doce, dos, 1-2

Marquesas, povo das ilhas, 1
Marx, Karl, 1, 2, 3, 4, 5
marxismo, 1
materialismo, 1
matrimônio:

Crow/Omaha, 1
do rei imigrante, como forma
de intercâmbio, 1-2, 3-4



formas elementares e complexas de, 1
nas Fiji, 1, 2-3, 4-5
no Havaí, 1, 2, 3-4, 5-6, 7-8
prescritivo, 1
romano, 1-2
ver também descendência e

linhagem; formas específicas de
matrimônio, como a hipergamia

Maui, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7
Mbau, 1-2,
México, reinado no, 1
Micenas, os reis-deuses de, 1
Mo’ikeha, 1
Moala ver Fiji
Mongólia, reinado na, 1
mudança versus estabilidade, 1-2, 3-4;
ver também estrutura

natalidade:
cânticos havaianos de, 1-2, 3, 4-5
rituais taitianos de, 1-2

ndabele, 1
Nemi, 1, 2
New Zealand Company, 1
Ngapuhi, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7
Nguni, 1, 2, 3, 4
Nietzsche, Friedrich, 1
Noikoro, 1, 2
Nopera Panakareau, 1
Nova Guiné, 1
Nova Zelândia ver maori
Nuha, 1, 2, 3
Numa, 1
Numitor, 1

Oliver, Douglas, 1
Orou, 1

Pai Céu ver Rangi
Papa ver Mãe Terra
parricídio, 1, 2, 3
Pêlops, 1
pensée sauvage, 1, 2, 3, 4
Percy, Walker, 1
Pérsia, reinado na, 1
Phillips, tenente Molesworth, 1, 2
Platão, 1



Plutarco, 1
pō (noite), 1, 2, 3
Pocock, David, 1

“The Anthropology of Timereckoning”, 1
poder, teorias sobre a origem do, 1;
ver também reinado divino

poliandria, 1
poligamia, 1
poliginia, 1, 2, 3
Polinésia:

reinado divino em, 1, 2, 3, 4
linhagem e descendência na, 1, 2, 3, 4-5
ver também Fiji, Havaí, maori, Taiti, Tonga

polis, 1, 2
Pomare, 1 (38n)
povo do mar, 1-2
práxis ver ação
Préaux, Jean-G., 1
Prthu, 1
Pukui, Mary Kawena, 1, 2, 3, 4 (5n), 5 (8n), 6 (12 e 13n), 7 (14n), 8 (15n)
pul eliya, 1
Purim, festival do, 1 (13n)
Putnam, Hilary, 1
Quirino, 1

Radcliffe-Brown, A.R., 1, 2-3, 4
Rangi (Pai Céu ou Firmamento), 1, 2, 3-4
reavaliação funcional de categorias

culturais, 1-2, 3; ver também
estrutura

rebelião, ritual da, 1
rei estrangeiro ver reinado divino
reinado divino,1-2, 3

africano, 1-2, 3-4, 5-6, 7-8
aspectos sociológicos do, 1-2
dos citas, 1-2
dos maoris, 1-2, 3
dualidade do, 1
em Fiji, 1, 2-3, 4-5, 6
latinos, 1-2
no Havaí, 1-2, 3-4, 5-6, 7-8, 9-10, 11, 12, 13,-14, 15

Remo e Rômulo, 1, 2
Resolution (navio), 1, 2-3, 4, 5, 6, 7-8, 9
Rewa, 1-2
Riou, Edward, 1, 2
Robertson, George, 1
Rokowaga, Epeli, 1-2, 3, 4



Roma, 1-2, 3, 4
Rômulo, 1, 2-3, 4, 5
Rongo, 1-2
Rosaldo, Renato, 1
Rou, 1-2
Rousseau, Jean-Jacques, 1

Contrato social, 1
rútulos, 1
sabinos, 1, 2-3
Sacaea, festival de, 1 (13n)
sacrifício humano:

em Fiji, 1-2
no Havaí, 1-2, 3, 4, 5-6, 7-8, 9-10
no Taiti, 1
ver também canibalismo

Sahlins, Marshall, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8
Historical Metaphors, 1

Samwell, David, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8
Sartre, Jean-Paul, 1

A Busca de um Método, 1
Saturnália, 1
Saussure, Ferdinand de, 1, 2, 3, 4, 5, 6-7, 8-9, 10
Sayes, Shellu Ann, 1
Schütz, Albert Jr., 1
Service, Elman, 1
sexualidade:

em Fiji, 1-2
maori, 1, 2-3
no Havaí, 1, 2-3, 4-5, 6-7

Shaka, 1
Shakespeare, William (citação de
Henrique V), 1, 2
Shortland, Edward, 1, 2, 3, 4 (36n)
significado, 1-2, 3, 4-5
signo:

coisa versus, 1-2, 3-4
reavaliação funcional do, 1-2, 3-4

Simmons, David, 1
Sinclair, Keith, 1
Sioux, índios, 1
sistema mundial, teoria do, 1
sistema simbólico, 1-2
Skinner, W.H., 1, 2 (35n)
Smith, Adam, 1
Smith, Bernard, 1-2
Smith, Jean, 1, 2



Smith, S. Percy, 1
sociobioloia, 1-2
solidariedade hierárquica, 1, 2
Stern, Gustaf, 1
Stone, Lawrence, 1
Strawson, P.F., 1
sucessão posicional, 1
Supplément au Voyage de Bougainville, 1
swazi, 1-2
Ta’ufa’ahau, rei, 1-2
tabu:

dos maori, 1
em Fiji, 1-2
no Havaí, 1, 2-3, 4-5, 6, 7-8, 9, 10, 11-12, 13, 14, 15-16, 17-18, 19-20

Tácio, rei, 1
Tácito, 1
Taiti, 1, 2

Wallis no, 1
Tāne, Bruce, 1 (35n)
Tāne, mito de 1, 2-3, 4, 5 (6n)
Tântalo, 1
Tarpeia, 1
Tarquínio, 1
tecido de casca de árvores, uso cerimonial do, 1-2, 3-4, 5-6
teogamia, 1-2
Thakombau, 1-2, 3 (14n)
Thomas, John, 1 (22n)
Thompson, E.P., 1
Thompson, Laura, 1 (23n)
Thurston, Asa, 1
tikanga, 1
Tippett, A.R., 1 (23n)
tiv, 1
Toganivalu, Ratu Deve, 1 (23n)
toko, 1
Tonga, 1, 2-3, 4

conhecimento histórico-genealógico em, 1 (22n)
e kava, 1, 2
segmentação heroica em, 1 (16n)
sucessão de posicional em, 1

totemismo, 1, 2, 3
Tregear, Edward, 1
Trevenen, James, 1-2, 3 (10n)
troianos, 1-2
tswana, 1
Tū, 1, 2-3



tuahu, 1-2
Tuareg, 1
Tucídides, 1, 2

Guerra Peloponesa, 1
Tuhoe, 1
Tui Nayau, 1, 2
Turner, V., 1 (15n)

Valeri, Valerio, 1-2, 3, 4, 5, 6, 7
Valery, Paul, 1 (4n)
Vancouver, capitão George, 1, 2, 3
Vansina, J., 1
Vernant, Jean-Pierre, 1, 2, 3
Vico, Giambattista, 1, 2
Viwa, ilha, 1
Voltaire, 1, 2 (1n)
Vunivalu, 1, 2 (7n)

Wagner, Roy, 1
Waitangi, tratado de, 1, 2-3
Wakea (Céu Iluminado), 1, 2 (6n)
Wallis, cap. Samuel, 1
Wards, Ian, 1-2
Waterhouse, Joseph, 1
Watman, Willie, 1
Watt, sir James, 1
Webber, John, 1
Weber, Max, 1
White, John, 1-2, 3
Whorf, Benjamin Lee, 1, 2, 3
Wilkes, Charles, 1 (38n)
Williams, Herbert W., 1, 2, 3
Williams, Thomas, 1, 2, 3
Wolf, Eric, 1
Wright, Harrison M., 1 (36n)

Zeus, 1, 2
Zimmermann, Heinrich, 1 (4n)
zulu, 1, 2-3, 4



Título original:
 Islands of History

Tradução autorizada da edição norte-americana publicada
 em 1987 por The University of Chicago Press, de Chicago, EUA

Copyright © The University of Chicago, 1985

Copyright da edição em língua portuguesa © 1990:
 Jorge Zahar Editor Ltda.

 rua Marquês de São Vicente 99 1º andar | 22451-041 Rio de Janeiro, RJ
 tel (21) 2529-4750 | fax (21) 2529-4787

 editora@zahar.com.br | www.zahar.com.br

Todos os direitos reservados.
 A reprodução não autorizada desta publicação, no todo

 ou em parte, constitui violação de direitos autorais. (Lei 9.610/98)

Grafia atualizada respeitando o novo
 Acordo Ortográfico da Língua Portuguesa

2ª edição: 2011 (novo projeto)

Capa: adaptada da arte de Ana Cristina Zahar
 Ilustração da capa: William Hacke, atlas manuscrito baseado

 em mapa espanhol capturado pelo capitão Sharp. c.1690 (detalhe)

Edição digital: agosto 2012

ISBN: 978-85-378-0609-8

Arquivo ePub produzido pela Simplíssimo Livros

mailto:editora@zahar.com.br
http://www.simplissimo.com.br/

	Sumário
	Introdução
	1. Suplemento à viagem de Cook; ou “le calcul sauvage”
	Vênus observada: a história
	Vênus observada de novo: a etnografia do amor
	Estruturas performativas

	2. Outras épocas, outros costumes: a antropologia da história
	A história heroica
	Mitopráxis
	Uma antropologia estrutural histórica

	3. O rei-estrangeiro; ou Dumézil entre os fiji
	4. Capitão James Cook; ou o deus agonizante
	“Uma cadeia de eventos que não mais poderia ser prevista nem mesmo impedida”
	Nana i ke Kumu: busque as origens
	História ou mitopráxis

	5. Estrutura e história
	Fenomenologia da vida simbólica
	Antítese e síntese

	Notas
	Bibliografia
	Índice analítico e onomástico
	Copyright

