
Ifi Amadiume: A teoria dos valores Matriarcais de Cheikh Anta 

Diop como base para a Unidade Cultural Africana 

Introdução do livro "A Unidade Cultural da África Negra" de Cheikh 

Anta Diop, edição da Karnak House, 1989  

Ifi Amadiume 

Disponível em: https://insurreicaocgpp.blogspot.com/2018/05/a-

teoria-dos-valores-matriarcais-de.html 

Foi em 1983 que quase encontrei Cheikh Anta Diop em uma 

comunidade sufi em Madina-Kaolack, no Senegal. O Iman e Shaikh dessa 

comunidade, sabendo dos meus interesses políticos e intelectuais, me disse, 

logo que cheguei, que eu tinha acabado de perder Cheikh Anta Diop. Então 

novamente em 1985, me vi bem diante do grande sábio Africano. O 

organizador da conferência de 1985, logo quando Cheikh Anta Diop entregou 

um papel em Londres, sabendo de como a notícia iria me afetar, pediu-me 

para encontrá-lo. Mesmo que muito grávida na época, eu rapidamente fui até 

ele. Eu fiz como se fosse falar com ele e ele estendeu a mão retornando a 

saudação. Quando alguém veio entre nós e começou a falar com ele, então 

deixei conversarem e voltei ao meu assento. 

Mais tarde, em 1985, escrevi Afrikan Matriarchal Foundations: The 

Igbo Caseem que eu tentei comprovar algumas das ideias levantadas por Diop 

em A Unidade Cultural da África Negra: As Esferas do Patriarcado e do 

Matriarcado na Antiguidade Classica. Eu dediquei o livro em tributo a Diop 

em Igbo, Ebunu ji isi eje ogu, "Carneiro corajoso que luta com sua 

cabeça".Claro que me referi lutar sem medo com coragem e inteligência; o que 

Diop chamava "racionalização". Depois, em 1986, eu li um aviso num jornal 

nigeriano que o nosso grande filósofo tinha morrido de um ataque cardíaco e 

eu chorei. Ele tinha apenas 62 anos de idade. Ao ser convidada para escrever 

https://insurreicaocgpp.blogspot.com/2018/05/a-teoria-dos-valores-matriarcais-de.html
https://insurreicaocgpp.blogspot.com/2018/05/a-teoria-dos-valores-matriarcais-de.html


essa introdução do livro Unidade Cultural da África Negra, edição da Karnak 

House, eu me encontrei novamente no caminho de Cheikh Anta Diop. 

Espero não me perder em adulação cega, mas avaliar objetivamente os 

méritos deste livro, não só como munição para lutar contra os racismos contra 

África, mas para sua relevância no pensamento político contemporâneo 

Africano e para o desenvolvimento de um programa de estudos africanos, 

classe mais progressiva e consciência de gênero. 

Diop escreveu este livro durante as lutas nacionalistas dos anos 50 e 

num período de debate pela independência Africana. Como um pan-

africanista acima de tudo, atacou aqueles que não poderiam conceber a ideia 

de uma federação Africana independente ou de um estado Africano 

multinacional. Ele, portanto, se comprometeu a demonstrar "nossa unidade 

cultural orgânica", apesar de uma “aparência enganadora da heterogeneidade 

cultural". Por que Diop adotou essa abordagem orgânica? Uma razão pode ser 

o fato de que aquele era o período da abordagem orgânica (o conceito de 

homogeneidade de uma sociedade específica que exclui as contradições 

sociais) seguido pelos formalistas nas ciências sociais. Esta abordagem foi 

mais tarde negada pelos funcionalistas e estruturalistas. No entanto, o trabalho 

de Diop faz mais sentido na escola estruturalista, pois ele está basicamente 

tratando de ideias. A outra razão pode ser que neste assunto em particular, 

Diop não estava simplesmente preocupado com os acadêmicos puramente 

abstratos, mas tinha um compromisso político com seu povo para tentar 

reconstruir uma história e cultura, que foi submetido cerca de 900 anos de 

pilhagem pelos árabes e os europeus, isso nem mesmo inclui a destruição da 

antiga civilização egípcia Africana. Diop, portanto, defendeu que aquilo que 

nos une é muito mais fundamental que as nossas diferenças superficiais, e que 

estas diferenças são impostas externamente. Elas derivam da herança colonial. 

 



O que Diop teve firme controle e usou para discutir a "profunda 

unidade cultural” da África foi a história do matriarcado Africano. Ele assim 

procedeu a partir da análise da condição material a superestrutura ideológica. 

Ao fazê-lo, Diop recuperou nossa história Afrocêntrica, aplicando uma visão 

holística e uma análise estrutural do mito a fim de expor as ideias por trás dos 

acontecimentos. O resultado foi um modelo para uma história social Africana 

compreensível. 

As forças racistas, colonialistas e imperialistas que Diop estava 

confrontando naquele momento o obrigou a não argumentar exclusivamente 

na análise do matriarcado na África. Ele teve de enfrentar o mundo dos 

chamados "especialistas" sobre o assunto. Diop, assim, passou a fazer uma 

crítica extensa e devastadora da teoria de Bachofen sobre o matriarcado e da 

teoria da família de Morgan. 

A teoria evolucionista do matriarcado de Bachofen baseou-se na análise 

da literatura grega clássica. A partir desta fonte grega limitada, ele passou a 

generalizar para toda a organização social humana a evolução de um período 

em que não houve casamento, mas "barbárie" e "promiscuidade sexual", 

baseado em um sistema de descendência matrilinear para um período de 

casamento e matriarcado baseados na supremacia da mulher. A fase final foi o 

período do imperialismo masculino, isto é, o patriarcado. Como aponta Diop, 

Bachofen não parou em fabricar esses períodos evolutivos, mas também 

impôs um julgamento preconceituoso, concluindo que o patriarcado é 

superior ao matriarcado. 

Mesmo assim, o que é interessante na análise da Oresteia, de Ésquilo, 

de Bachofen não é tanto a derrota do matriarcado pelo patriarcado, mas o fato 

de que para fazer essas alegações falsas de derrota ou de superioridade, ele 

teve que inventar um tipo de pseudo procriação em rituais abstratos ou 

religiões e adequar o papel pro criativo factual básico de maternidade 



biológica natural e esse "laço mais intimo de amor". Isto é basicamente o que 

os papéis de sacerdócio e imamato têm feito. Nesses papéis os homens 

assumem os papéis de criar da mãe; eles chegam até o ponto de imitar a 

vestimenta de mulheres. No ritual patriarcal em que esta construção é mais 

evidente vemos homens vestidos como mulheres. É por isso que as mulheres 

reais são banidas desses papéis. Este foi o papel de Apollo e Athena. Além 

disso, para que essa pseudo-construção tenha sucesso, deve-se reclassificar 

mulheres colaboradoras (collaborating) como a Athena. Uma vez que 

podemos compreender esta análise, então não precisamos ir à antiguidade 

para ver esta luta ou disputa entre sistemas de pensamento matriarcais e 

patriarcais. Muitos teóricos feministas atuais também são incapazes de lidar 

com a questão do matriarcado, pois estão ainda atolados pela periodização de 

Bachofen. Ou talvez, porque eles não têm nem memória histórica, nem 

cultural do matriarcado, eles entendem o matriarcado não tanto no sentido de 

instituições sociais, organizações de parentesco, instituições de mulheres e 

cultura, mas como uma sociedade totalmente governada por mulheres. 

Quando eles não conseguem encontrar essa tal sociedade, eles descartam a 

questão do matriarcado e coloca como mito. 

Diop ilustra como a compreensão de Morgan de sistemas de casamento 

e parentesco permaneceu caótica. A partir do estudo dos índios iroqueses da 

América do Norte, Morgan tinha, com base em seus conceitos etnocêntricos 

da estrutura da família nuclear da civilização europeia, postulado quatro 

estágios na evolução do matrimônio e da família, do primitivo e matriarcado 

dos povos "bárbaros", do patriarcado e a monogamia de "civilizado" Grécia e 

Roma. Como mostra Diop, a classificação de Morgan era basicamente esta 

equação: arianos (Indo-Europeu) = brancos = civilizados e não arianos = 

outros = selvagens. Morgan era um racista. Esta teoria era racista. 

 



Em suas teorias de um matriarcado orgânico universal, tanto Bachofen 

e Morgan estabeleceram uma hierarquia falsa e racista dos valores e sistemas 

sociais. O sujeito (subject) colonial da antropologia reforçou essa divisão e 

racismo como resultado de seu zoneamento da humanidade em suas 

sociedades ditas primitivas = outros, e modernas - a deles = sociedades 

civilizadas. Essas noções racistas e ignorantes de civilizações culturais altas e 

baixas equiparou feudal, piramidal, sistemas políticos burocráticos e 

imperialistas como cultura "alta" e os sistemas políticos descentralizados e 

difusos como cultura "baixa" e primitiva. Como a consciência política de hoje 

busca reverter essa falácia, é marcado pelos movimentos para a comunicação 

horizontal e descentralização. 

A posição de Diop é que o matriarcado é específico, e não geral, dado a 

influência da ecologia em sistemas sociais. Ele, portanto, apresentou sua 

hipótese de um berço duplo e foi em frente a discutir duas zonas geográficas 

do Norte e do Sul. Sua tese é que o matriarcado se originou no Sul agrícola, 

usando a África para ilustrar seu argumento, enquanto que o patriarcado 

originou no Norte, sendo nômade. O cinturão do meio era a bacia do 

Mediterrâneo, onde o matriarcado precedeu o patriarcado. Considerando que 

na Ásia ocidental, ambos os sistemas foram sobrepostos um sobre o outro. 

Comparando estas culturas Norte e Sul com base na condição da 

mulher, o sistema de herança, dote e filiação de parentesco, Diop mostra 

como as culturas do norte indo-europeu negaram os direitos das mulheres e 

subjugou-as sob a instituição privada da família patriarcal, como foi 

argumentado por Engels. Os patriarcas do Norte tinham mulheres sob sua 

axila (armpit), confinando-as em casa e negando um papel público e de poder. 

Neste sistema, um marido ou pai tinha o direito de vida e morte sobre uma 

mulher. A viagem de mulheres para o casamento agravou (compounded) este 

controle patriarcal. Este sistema do Norte foi caracterizado por dote, adoração 

ao fogo e cremação. 



Em contraste, na cultura matriarcal do Sul, tipificado pelo sistema 

agrícola e sistema de sepultamento, maridos vinham para as esposas. As 

esposas eram dona da casa e guardas da comida. A mulher era a agricultora. O 

homem era o caçador. O poder da mulher foi baseado em seu importante 

papel econômico. Este sistema também foi caracterizado por bridewealth 

(riqueza da noiva) e o forte laço entre irmão e irmã. Mesmo no casamento, 

onde uma mulher viajava esse vínculo não era completamente cortado. A 

maioria das regras de funeral prescrevia o retorno do cadáver da esposa para 

sua casa natal. Trocas funerais também indicavam uma compensação pela 

perda de uma mulher, como as minhas próprias pesquisas confirmaram. 

Esse sistema matriarcal do sul também foi marcado pela sacralidade da 

mãe e sua autoridade ilimitada. Havia juramentos invocando o poder da mãe, 

isto é, a ritualização daquela matricêntrica, mãe e filho, "o laço de amor mais 

intimo"citado até mesmo em Eumenides. Este é o "espírito da maternidade 

comum", geralmente simbolizado nas religiões africanas. Em Igbo, 

é Oma, Umunne, Ibenne. Neste conceito religioso africano, é a mãe que dá a 

seus filhos e à sociedade em geral o dom do "pote da prosperidade", que em 

Igbo é chamado de uba. 

A mãe também dá o pote de segredos / mistério / magia / 

conhecimento sagrado / poder espiritual. Em Igbo, isso é chamado de ogwu. 

Em wolof, é demm. Todos os mitos, lendas e histórias de heroísmos africanos 

não adulterados atestam isso. Como diz Diop, essas ideias 'remontam aos 

primórdios da mentalidade africana. São, portanto, arcaicos e constituem, no 

presente, uma espécie de fossilização no campo das ideias atuais. Eles formam 

um todo que não pode ser considerado como a continuação lógica de um 

estado anterior e mais primitivo, onde uma herança matrilinear teria 

governado exclusivamente'.(p.34) A construção social ou cultural da 

paternidade nesses sistemas matriarcais levou os antropólogos sociais 



preconceituosos e ignorantes a assumir que nossas sociedades não conheciam 

os fatos da concepção! 

A teoria de Diop é que esses dois sistemas são irredutíveis, 'foi 

demonstrado que essas coisas ainda ocorrem sob nossos próprios olhos, nos 

dois berços e com pleno conhecimento dos fatos. Não é, portanto, lógico 

imaginar um salto qualitativo que explicaria a transição de um para o 

outro‘. (p.41) Diop, portanto, insistiu em atribuir a mudança social 

principalmente a fatores externos, como resultado de sua visão orgânica da 

sociedade. Essa compreensão orgânica da sociedade e da cultura contribuiu 

para que ele atribuísse os sistemas mistos das sociedades oceânicas ao papel de 

migração e dispersão. 

Essa atribuição de mudança social apenas a fatores externos apresenta 

não apenas uma visão orgânica, mas também estática da sociedade. Diop viu a 

África aborígene como o continente onde as civilizações antigas 

permaneceram preservadas, já que a África parecia mais substancialmente 

resistente a fatores externos. Assim, Diop foi capaz de apresentar dois 

sistemas polares de valores para seus berços norte e sul. A África, como 

representante do berço do sul do matriarcado, valoriza a família matriarcal, o 

estado territorial, a emancipação da mulher na vida doméstica, o ideal de paz e 

justiça, bondade e otimismo. Suas literaturas favoritas eram romances, contos, 

fábulas e comédias. Sua ética moral foi baseada no coletivismo social. 

O contrastante berço do norte, como exemplificado pela cultura da 

Grécia e Roma arianas, valorizava a família patriarcal, a cidade-estado, a 

solidão moral e material. Sua literatura foi caracterizada pela tragédia, ideais de 

guerra, violência, crime e conquistas. A culpa, o pecado original e o 

pessimismo, impregnaram toda a sua ética moral baseada no individualismo. 

 



Diop, tendo assim contrastado um sistema com o outro, passou a 

fornecer uma história geral de ambos os berços e suas áreas de influência. Para 

provar seu ponto de vista de que as mulheres africanas já eram rainhas e 

guerreiras, participando da vida pública e política, enquanto suas 

contemporâneas indo-europeias ainda estavam subordinadas e subjugadas sob 

a família patriarcal, Diop nos apresenta uma série de poderosas antigas rainhas 

africanas e suas conquistas. Na Etiópia, houve a rainha de Sabá, a rainha 

Candace, que lutou contra o exército invasor de Augusto César. No Egito, 

havia a rainha Hatshepsout, descrita como "a primeira rainha da história da 

humanidade".Cleópatra foi intitulada "Rainha dos Reis". Mesmo nos imensos 

e poderosos impérios de Gana, no século III dC, os valores matriarcais eram a 

norma. Foi o mesmo no império do Mali. 

Consistente com sua teoria do fator externo na mudança social, Diop 

atribui a introdução da patrilinearidade na África à vinda do Islã no século X. 

Mesmo assim, ele argumenta que a patrilinearidade estava na superfície e não 

penetrou profundamente nos sistemas matriarcais básicos. Ele atribui as 

mudanças mais recentes em direção ao patriarcado a fatores mais externos 

como o islamismo, o cristianismo e a presença secular da Europa na África, 

simbolizada pela legislação colonial, direitos à terra, nomeação do pai, 

monogamia e a classe das elites educadas no ocidente e contato moral com o 

Ocidente. 

A teoria de dois sistemas irredutíveis de Diop me parece difícil de 

aceitar academicamente, dadas as limitações impostas à abordagem orgânica 

das sociedades, que leva à representação da sociedade como estática e não 

dinâmica em si mesma.  

No entanto, aceito a irredutibilidade da unidade matricial como um fato 

social. O patriarcado só pode se basear em uma negação desse fato, daí suas 

falsificações e fabricações. O patriarcado é tanto uma construção social 



quanto cultural, consequentemente a equação do patriarcado com o controle e 

a opressão das mulheres. O fato 'natural' e social da unidade matricêntrica é 

básico para todas as sociedades, como simbolizado pela mulher grávida.  

Consequentemente, a questão é se essa estrutura básica da mãe e do 

filho é reconhecida na organização social, cultura e política. Onde é 

reconhecido, as mulheres seriam obviamente organizadas para salvaguardar 

esse reconhecimento. Pelo que sabemos, as mulheres foram organizadas em 

sociedades indígenas africanas. As mulheres igbo, por exemplo, ainda 

cantam:"a mulher é a principal, é a principal, é a principal", repetindo e 

repetindo a declaração e a mensagem. Assim também é a sagacidade e 

infalibilidade de mães cantadas repetidamente - por mulheres. As mulheres 

africanas eram aquelas socioeconomicamente organizadas que estavam no 

controle de certas áreas e envolvidas nos processos de criação de ideologias.  

Portanto, é necessário aplicar uma multiplicidade de abordagens 

teóricas para obter uma visão das dimensões internas das relações sociais e de 

gênero. Seria necessário aplicar teorias de processo social, conflito e dissensão, 

a fim de obter um quadro muito mais completo de sociedades e culturas, não 

apenas um conceito orgânico dado e imutável dos chamados sistemas formais. 

Homens e mulheres são animais racionais, capazes de formar grupos de 

interesses políticos e conflitantes com base em sexo, idade, classe, etc., 

diferenças ou semelhanças. Mesmo o indivíduo pode estar em conflito com a 

instituição como é argumentado por diferença / diferentes 

desconstrucionistas. 

É por isso que tomei uma posição diferente na 'Fundação Matriarcal 

Africana'e argumentei que, em todos os tempos da história humana, os 

princípios matriarcais e patriarcais de organização social ou ideologias 

apresentaram dois sistemas justapostos e contestadores. Por exemplo, se essas 

rainhas listadas por Diop estivessem funcionando apenas em sistemas 



matriarcais, ficamos imaginando por que precisavam usar símbolos 

masculinos de autoridade, como Nzinga, de Angola, vestida com roupas 

masculinas, ou Hatshepsout, no Egito, que usava barba. O masculinismo da 

maioria dessas rainhas guerreiras rendeu-lhes descrições como ironmaidens 

(donzelas de ferro) e Boadiceias. 

Pode-se argumentar que, como resultado das diferenças matriarcais 

básicas nos valores sociais, a centralização e o feudalismo na África lançariam 

as "abelhas-rainhas", confortavelmente sentadas em seus "eus femininos"/ 

feminilidade (female selves), enquanto os valores patriarcais e centralizados 

indo-europeus produziriam as Boadiceias e donzelas de ferro, geralmente 

alienadas de seus "eus femininos". Nos tradicionais sistemas políticos 

descentralizados africanos, a representação simbólica das deusas era 

simplesmente em mulheres tituladas, que não eram nem 'abelhas-rainhas' nem 

donzelas de ferro, como por exemplo, Igo Ekwe titulava mulheres. 

Esse debate também foi assumido por Diop, quando ele desconstruiu o 

mito clássico da amazona, mostrando como ele era derivado de um berço 

eurasiano, onde "reinava um feroz patriarcado". É a malícia patriarcal contra 

as mulheres, fabricada no mito clássico da Amazona, que levou Diop a fazer 

essa afirmação:“Matriarcado não é um triunfo absoluto e cínico da mulher 

sobre o homem; é um dualismo harmonioso, uma associação aceita por 

ambos os sexos, para construir uma sociedade sedentária, onde cada um pode 

desenvolver-se plenamente seguindo a atividade mais adequada à sua natureza 

fisiológica. Um regime matriarcal, longe de ser imposto ao homem por 

circunstâncias independentes de sua vontade, é aceito e defendido por ele”. 

(p.108) 

 



Como Diop diz corretamente de contingentes femininos militantes ou 

militares na África, 'o ódio aos homens é estranho para elas e elas possuem a 

consciência de 'soldados' lutando apenas pela libertação de seu país'.  

O que é importante para nós hoje não é o legado de rainhas guerreiras, 

mas uma análise minuciosa do sistema primário de organização social em 

torno de uma unidade cultural matricêntrica economicamente autossuficiente 

ou autoportante e um sistema linguístico de gênero livre ou flexível de gênero, 

que é o legado do matriarcado africano. Precisamos entender suas religiões e 

culturas associadas à deusa, que ajudaram as mulheres a se organizarem 

efetivamente para lutar contra as forças subordinadoras e controladoras do 

patriarcado, alcançando assim uma espécie de sistema de freios e contrapesos. 

Isso é basicamente o que as chamadas religiões monoteístas e abstratas do islã 

e do cristianismo que governam a África hoje subvertem e continuam a atacar. 

A questão fundamental para aqueles que propõem essas religiões como um 

possível meio de alcançar uma unidade pan-africana de federação é: estas 

religiões são capazes de aceitar e acomodar nossas deusas e matriarcados, isto 

é, as verdadeiras culturas primordiais das mulheres africanas na atual política 

de primordialismo, manipulado por nacionalistas e fundamentalistas? 

A África do interior propriamente dita, que possuía estruturas tais que 

favoreciam o domínio das deusas, matriarcas, rainhas, etc., ainda hoje está 

presente conosco. Mas esses sistemas estão enfrentando erosão, enquanto 

homens africanos de elite manipulam os patriarcados novos e emprestados 

para forjar o mais formidável "imperialismo masculino", ainda desconhecido 

em nossa história. Como vamos subverter isso, já que a primeira baixa tem 

sido a autonomia e o poder da organização das mulheres indígenas? 

Em contraste com o aparente conluio das filhas africanas atuais 

doestablishment, a questão do papel e do status da mulher na sociedade, longe 

de ser um debate do século dezenove, desde os anos 60 reuniu uma nova 



força na literatura feminista e na erudição ocidental. Na Alemanha, por 

exemplo, o inquérito sobre o matriarcado é levado muito a sério. Nos EUA e 

na América Latina, a busca das mulheres pela espiritualidade predomina. Na 

Grã-Bretanha, é uma busca por deusas antigas. Há também um renascimento 

dos cultos de bruxaria. Todo o movimento Verde e Ecológico deriva seu 

conceito e ideologia do chamado animismo africano, que agora está sendo 

reconhecido como uma adoração da natureza. Em tudo isso, a etnografia 

africana serve como um banco de dados, mas com pouco reconhecimento por 

parte dos usuários. A história da apropriação grega da filosofia e da ciência 

africanas no século XIX se repetiu nesta véspera do século XXI? 

Ironicamente, em todos esses movimentos, é esse continente de 

matriarcados, a África, onde não há tal preocupação na erudição africana. É a 

razão porque ainda está no controle de homens e mulheres da elite, cristãos e 

islamitas? É também porque somos agora governados diretamente pelo 

Fundo Monetário Internacional (FMI), pelo Banco Mundial e por agências de 

ajuda estrangeiras e os neo-missionários nos 'arremessam' dinheiro, comida, 

roupas e seus livros/ conhecimentos, incluindo seus resíduos tóxicos? Numa 

espécie de negação abstrata da realidade social e material da experiência de 

cada criança africana e sua mãe, como é característico de novas invenções 

patriarcais masculinistas por homens especialmente africanos de elite, esta 

contínua prática de cópia e sua esquizofrenia sintomática continua a ser o 

destino da mente de África colonizada. 

Como Diop assumiu a questão fundamental do matriarcado a partir de 

uma perspectiva e interesse afrocêntricos, em oposição a uma luta 

comprometida pelos direitos das mulheres nos sistemas patriarcais, qual 

estudioso vai combinar com o feminismo de Cheikh Anta Diop? Para ele, o 

matriarcado é um'conjunto de instituições favoráveis à feminilidade e à 

humanidade em geral'. Como ele disse, a ciência social controlada pelos 

homens só viu nisto"liberdade perigosa e quase diabólica". Alguém se 



pergunta por que os teóricos matriarcais ocidentais não citam o trabalho de 

Cheikh Anta Diop? 

A raiva contra Diop por eruditos brancos e pelo interesse próprio 

ocidental não diminuiu. Na verdade, é muito comum hoje em dia ser 

papagaiado por uma classe particular de africanos, que ainda estão sob sua 

tutela, supervisão e controle, os copiadores. Quanto aos homens africanos, 

eles se sentem contentes em citar apenas os aspectos do trabalho do grande 

pensador que servem ao seu propósito, especialmente a recuperação do antigo 

matriarcado egípcio, é a menor importância dada e aplicada. 

Nas descobertas mais recentes na busca ocidental por origens raciais 

humanas, uma invenção racista e preocupação apenas do Ocidente, Diop é 

reivindicado repetidas vezes como o papel principal da mãe africana, seja na 

herança do gene ou da linguagem para a raça humana continua a ser "muito 

cientificamente provado". Mas a apropriação racista continua mesmo nesta 

época de desconstrução - se esses mais jovens de nossos filhos não chamam a 

mãe africana da humanidade, Lucy, eles a chamam de Eva! Então, vemos 

novamente, a apropriação do século XIX. Para os cientistas, é impensável que 

o fóssil da nossa mãe africana, encontrada no continente africano, conserve 

um nome africano! Isso cristaliza e simboliza a natureza da relação da 

civilização europeia com a da África. Essa estrutura de apropriação pode ser 

encontrada em todos os outros campos de relações. 

Diop rezara: "Que esse trabalho pode contribuir para o fortalecimento 

dos sentimentos de boa vontade que sempre uniram os africanos de um 

extremo ao outro e, assim, mostrar nossa unidade cultural orgânica". Ele 

tornou imperativo que um conhecimento completo das lições devesse ser 

aprendido com o passado, a fim de "manter a consciência de que o 

sentimento de continuidade histórica é essencial para a consolidação de um 

estado multinacional". Como Cheikh Anta Diop, por causa de nossa história 



do colonialismo, os intelectuais africanos, se quiserem estar livres da 

autonegação, devem desconstruir, invalidar e reconstruir. A imposição de uma 

moeda comum e uma linguagem comum acima dos nossos idiomas locais é 

um imperativo. Não importa qual língua, desde que sua morfologia e sintaxe 

tenham origem africana, especialmente é a formação de gênero. Não adianta 

nos impor um crioulo que incorporou todas as estruturas patriarcais e racistas 

de sua origem. Todos podem, de fato, começar pelo mesmo ponto de partida, 

se escolher a língua africana mais remota de dentro do arbusto e a levar a 

crescer conosco. Nesse caso, não haverá dúvida de imperialismo e 

desconfiança. 

Neste projeto de reconstrução, uma história social com consciência de 

gênero e classe é uma prioridade. O termo antropológico racista, que 

realmente deveria ter sido a história social, deve ser totalmente banido. 

Devemos adotar e elaborar a historiografia de Cheikh Anta Diop, usando sua 

abordagem multidisciplinar para escrever uma história social africana e 

reforçar o ensino da história social em nosso currículo. A erudição africana 

atual só conhece a história cronológica de reis, rainhas e conquistas. Como em 

nossas escolas e faculdades, não há história social, nem história de base a 

partir da base e da história de nossas instituições sociais indígenas, como 

então podemos começar a construir uma história e unidade afrocêntrica sem 

esse conhecimento? Como nosso grande filósofo e ativista político africano 

disse, que o compromisso geral do ativismo intelectual leve à liquidação de 

todos os sistemas coloniais do imperialismo. Sua visão do universo de amanhã 

é aquela imbuída do otimismo africano. Diop previu assim o movimento 

ecológico? 

Este livro permanecerá um clássico enquanto houver homens e 

mulheres neste mundo e enquanto o Ocidente persistir em sua história do 

patriarcado, do racismo e do imperialismo. 


