


Marshall Sahlins

CULTURA E RAZÃO PRÁTICA

Tradução:
 Sérgio Tadeu de Niemayer Lamarão

Revisão Técnica:
 Luís Fernando Dias Duarte

 Departamento de Antropologia,
 Museu Nacional/UFRJ



Coleção
ANTROPOLOGIA SOCIAL

diretor: Gilberto Velho
 

•  O Riso e o Risível
Verena Alberti

•  Falando da Sociedade
•  Outsiders

Howard S. Becker

•  Antropologia Cultural
Franz Boas

•  O Espírito Militar
•  Evolucionismo Cultural
•  Os Militares e a República

Celso Castro

•  Nas Redes do Sexo
María Elvira Díaz-Benítez

•  Da Vida Nervosa
Luiz Fernando Duarte

•  Bruxaria, Oráculos e Magia entre os Azande
E.E. Evans-Pritchard

•  Futuros Antropológicos
Michael M.J. Fischer

•  Garotas de Programa
Maria Dulce Gaspar



•  Nova Luz sobre a Antropologia
•  Observando o Islã

Clifford Geertz

•  O Cotidiano da Política
Karina Kuschnir

•  Cultura: um Conceito Antropológico
Roque de Barros Laraia

•  Autoridade & Afeto
Myriam Lins de Barros

•  Guerra de Orixá
Yvonne Maggie

•  De Olho na Rua
Julia O’Donnell

•  A Teoria Vivida
Mariza Peirano

•  Cultura e Razão Prática
•  História e Cultura
•  Ilhas de História
•  Metáforas Históricas e

Realidades Míticas
Marshall Sahlins

•  Os Mandarins Milagrosos
Elizabeth Travassos

•  Antropologia Urbana
•  Desvio e Divergência
•  Individualismo e Cultura
•  Projeto e Metamorfose
•  Rio de Janeiro: Cultura, Política e Conflito



•  Subjetividade e Sociedade
•  A Utopia Urbana

Gilberto Velho

•  Pesquisas Urbanas
Gilberto Velho e
Karina Kuschnir

•  O Mistério do Samba
•  O Mundo Funk Carioca

Hermano Vianna

•  Bezerra da Silva:
Produto do Morro
Letícia Vianna

•  O Mundo da Astrologia
Luís Rodolfo Vilhena

•  Sociedade de Esquina
William Foote Whyte



SUMÁRIO

Prefácio

1.  O MARXISMO E OS DOIS ESTRUTURALISMOS

O marxismo e o estruturalismo inglês: a controvérsia Worsley-Fortes
O marxismo e o estruturalismo francês
Dois tipos de sociedade: dois tipos de teoria?

2.  CULTURA E RAZÃO PRÁTICA – dois paradigmas da teoria antropológica
Morgan
Boas
Variedades antropológicas da razão prática
A razão cultural

3.  A ANTROPOLOGIA E OS DOIS MARXISMOS – problemas do materialismo
histórico

Momentos culturais e naturais na teoria materialista
A genealogia do pensamento conceitual
A naturalização da concepção materialista da história
Materialismo histórico e utilitarismo

4.  LA PENSÉE BOURGEOISE – a sociedade ocidental enquanto cultura
A preferência de comida e o tabu nos animais domésticos americanos
Notas sobre o sistema de vestuário americano

CONCLUSÃO – a utilidade e a ordem cultural



Bibliografia
Agradecimentos



 

 

 

 

Tudo que existe, existe de uma maneira
 determinada e tem propriedades definidas.

EMILE DURKHEIM
“Représentations individuelles et

 représentations collectives”, 1898



PREFÁCIO

Este livro representa uma crítica antropológica da ideia de que as culturas
humanas são formuladas a partir da atividade prática e, mais
fundamentalmente ainda, a partir do interesse utilitário. À ideia em questão
chamo geralmente de “teoria da práxis”, quando a atenção recai nas formas
de atividade econômica, ou de “teoria da utilidade”, quando diz respeito à
lógica do proveito material governando a produção. Gostaria de restringir a
“práxis” basicamente ao sentido da ação produtiva, seu sentido principal
nos escritos marxistas, incluindo, como nessa literatura, tanto os aspectos
objetivos do processo quanto os subjetivos: por um lado, as relações e
meios de produção historicamente dados; por outro, a experiência que os
homens têm de si próprios e dos objetivos da sua existência durante a
transformação produtiva do mundo através de uma determinada forma
instrumental. A “utilidade” pode igualmente ser pensada nas dimensões
subjetiva e objetiva, embora muitas teorias não especifiquem bem qual a
lógica prática que tomam como base da ordem cultural. Para algumas,
contudo, é claro que a cultura deriva da atividade racional dos indivíduos na
perseguição dos seus melhores interesses. Este é o “utilitarismo”
propriamente dito; sua lógica é a maximização das relações meios-fins. As
teorias da utilidade objetiva são naturalistas ou ecológicas. Para elas, o
saber material determinante substancializado na forma cultural é a
sobrevivência da população humana ou da ordem social dada. A lógica
exata é o proveito adaptativo ou a manutenção do sistema dentro de limites
naturais de viabilidade. Contrapondo-se a todos esses gêneros e espécies de
razão prática, este livro apresenta uma razão de outra espécie: a simbólica
ou significativa. Toma como qualidade distintiva do homem não o fato de
que ele deve viver num mundo material, circunstância que compartilha com
todos os organismos, mas o fato de fazê-lo de acordo com um esquema
significativo criado por si próprio, qualidade pela qual a humanidade é



única. Por conseguinte, toma-se por qualidade decisiva da cultura —
enquanto definidora para todo modo de vida das propriedades que o
caracterizam — não o fato de essa cultura poder conformar-se a pressões
materiais, mas o fato de fazê-lo de acordo com um esquema simbólico
definido, que nunca é o único possível. Por isso, é a cultura que constitui
utilidade.

O debate deste livro, como já sugere esta breve sinopse, compreende, a
um só tempo, um diálogo complexo de teorias entre si e em relação às
espécies de sistemas culturais que pretendem explicar. No capítulo 1 tem-se
uma descrição de certas dificuldades encontradas pelo materialismo
histórico na análise das chamadas sociedades primitivas. Desta discussão
parece razoável concluir, pelo menos provisoriamente, que o marxismo e os
estruturalismos antropológicos aceitos são somente contribuições teóricas
relativas, apropriadas respectivamente para épocas históricas ou universos
culturais específicos. Já no segundo capítulo sugere-se que os problemas
que dividem o marxismo e a teoria cultural têm similares profundos na
história do pensamento antropológico sobre a sociedade “primitiva”. A
elucidação da controvérsia entre a razão cultural e prática dentro da
Antropologia, como é aí feita, torna possível criticar o materialismo
histórico no capítulo 3 e inserir a sociedade burguesa no reino da ordem
simbólica no capítulo 4. Este último engendra o título do trabalho, Cultura
e razão prática, numa dupla de entendimento característica do constante
movimento do livro entre a oposição de teoria com teoria e a confrontação
da teoria com objeto, pois o propósito do capítulo 4 é o de realçar a
estrutura simbólica na utilidade material. O capítulo final oferece as
primeiras conclusões do exercício todo: a utilidade versus o “primitivo” no
nível do fato.

Assim, o livro desenvolve uma posição — no que diz respeito ao
significativo — na disputa com o pensamento prático, que é clássica não só
na antropologia como em toda a ciência social (sem falar na filosofia).
Além disso, é um debate para o qual o conhecimento de qualquer sociedade
e história é pertinente. É claro que eu não poderia esperar (ou querer)
escapar de ser acusado pela documentação que apresento na controvérsia
nem, infelizmente, poderia esperar que a solução oferecida escapasse de ser
categorizada dentro da procustiana oposição de “idealismo” e
“materialismo”, em cima da qual a discussão normalmente acontece.
Quanto à documentação, eu só sustentaria a escolha das teorias e



descobertas antropológicas como um lugar privilegiado para tal debate. Isto
porque o conceito antropológico de cultura coloca o desafio à razão prática
na sua forma mais enérgica e também porque, como mostrarei no devido
tempo, este mesmo conceito deixa para trás dualismos tão antigos como
espírito e matéria, e idealismo e materialismo. Dentro da própria
antropologia, escolhi certos autores e sociedades para situar e exemplificar
as questões principais. Claro que a seleção foi orientada pelo que melhor
parecia servir a estes propósitos, mas aí também, certamente, as limitações
e idiossincrasias da experiência individual devem ter agido. Por esta razão,
qualquer comentário baseado em outras fontes e disciplinas será bem-vindo.
Ele só viria confirmar o ponto essencial: que o debate entre o prático e o
significativo é a questão fatídica do pensamento social moderno.

Quanto à acusação de “idealismo” que qualquer insistência no
significativo parece acarretar, parece-me que tem sua origem precisamente
no tipo de relações sujeito/objeto da epistemologia pré-simbólica e pré-
antropológica, cuja transcendência foi a condição histórica do conceito de
cultura. Voltar agora a essa linguagem seria privar o conceito de suas
propriedades determinadas. O problema da cultura seria reduzido aos
termos da endêmica antinomia ocidental de um sujeito sem mundo em
confronto com um objeto sem pensamento, arraigada oposição entre
espírito e matéria onde 2.500 anos de filosofia desenharam a linha da
realidade em todas as posições concebíveis, desde o idealismo do bispo
Berkeley até o materialismo de Vladimir Illitch. Inserir a cultura na mesma
problemática é simplesmente indagar se ela representa a experiência “real”
do sujeito ou as suas concepções ideais, quando, em verdade, ela é a
condição social de possibilidade de cada uma e de ambas. Boas, como
veremos, iria formular a moderna noção de cultura exatamente a partir do
descontentamento com este quadro não mediado entre sujeito/objeto.
Passando sucessivamente da física à psicofísica e daí à geografia,
linguística e etnologia, ele descobria, a cada momento, a mesma espécie de
descontinuidade entre o subjetivo e o objetivo e também uma razão mais
geral, coletiva (menos kantiana e mais cultural) para a descontinuidade. No
plano etnológico, finalmente, o termo interposto veio a ser a tradição
coletiva, que informa a percepção subjetiva através de uma concepção
histórica. É aqui que está a contribuição especificamente antropológica ao
dualismo estabelecido: um terceiro termo, a cultura, não simplesmente
mediando a relação humana com o mundo através de uma lógica social de



significação, mas compreendendo através daquele esquema os termos
objetivo e subjetivo relevantes da relação.

Neste livro, afirmo que o significado é a propriedade específica do
objeto antropológico. As culturas são ordens de significado de pessoas e
coisas. Uma vez que essas ordens são sistemáticas, elas não podem ser livre
invenção do espírito. Mas a antropologia deve consistir na descoberta do
sistema, pois, como espero mostrar, não pode mais contentar-se com a ideia
de que os costumes são simplesmente utilidades fetichizadas.



1

O MARXISMO E OS DOIS ESTRUTURALISMOS

A questão que primeiro inspirou este livro foi se a concepção materialista
da história e da cultura, tal como formulada teoricamente por Marx, poderia
ser transferida sem problemas para a compreensão das sociedades tribais.
Uma vez que me parecia que não, a questão tornou-se: qual a natureza real
da dificuldade?

Apresso-me a acrescentar que a referência é ao sistema materialista tal
como exposto metodologicamente em passagens dos Manuscritos
econômicos e filosóficos de 1844, A ideologia alemã, As teses sobre
Feuerbach, A contribuição à crítica da economia política, os Grundrisse, O
capital e outros trabalhos de Marx que irão sendo citados aqui. A teoria
social geral realçada nesses estudos é comumente tratada como
“materialismo histórico”. Sabe-se bem que Marx nunca usou o termo
“materialismo histórico” (ou “materialismo dialético”) para descrever sua
filosofia. A necessidade de tais rótulos surgiu mais tarde — e isso pode ser
sintomático quanto ao problema que nos ocupará. Estudiosos sérios de
Marx têm observado que lhe faltou sistematizar de modo adequado as
práticas que realmente usou nas análises mais concretas da história e da
sociedade capitalista. Nesse sentido, o presente trabalho poderia ser
pensado como uma resposta em dois níveis à disparidade, uma vez que ele
toma essa brecha epistemológica entre prática e conceito como um
momento para refletir sobre a conveniência da práxis material para dar
conta da ordem cultural.

Tal reflexão desemboca necessariamente numa crítica interna da teoria
antropológica como tal. Além disso, acredito que o contato com sociedades
tribais e camponesas gerou algo novo e autêntico na antropologia,



particularmente no seu conceito de cultura, e me encaminho para defender
este ponto. Seria uma reflexão desanimadora — embora concebível —
sobre a nossa suposta “ciência” se a interpretação materialista, tal como
desenvolvida por Marx em meados do século XIX pudesse ser aplicada sem
problemas ao mundo tribal. Cem anos de pensamento e trabalho de campo,
todo aquele desconforto mental e físico, teriam sido literalmente para nada
— uma volta imensa pelo interior não mapeado da humanidade que
simplesmente nos traria de volta ao ponto de partida. Nada do que
aprendemos sobre cultura humana nas aldeias indígenas, africanas ou
polinésias teria apresentado quaisquer surpresas reais. Ao contrário, a
antropologia, serva do imperialismo, além das suas contribuições para
espalhar a política e ideologia ocidentais, teria se revelado um grande
passatempo intelectual: a sociedade burguesa coçando a cabeça.

Isso poderia acontecer. Por outro lado, o materialismo aceito tem tido
suas dificuldades com o conhecimento antropológico. Determinar a origem
do problema seria um grande serviço tanto para a teoria antropológica como
para a marxista. Pois, pelo simples fato de ser a antropologia a cria de uma
sociedade burguesa, cujas supostas virtudes superiores ela não referenda,
sua intenção maior pode ser a mesma do materialismo crítico: “ajudar os
homens a sair de sua autoconstruída prisão de incompreendido
determinismo econômico” (Schmidt, 1971, p.41). É este o espírito deste
livro.

A resistência da sociedade tribal à teoria materialista tem tido muitas
expressões. Houve claras antecipações do problema nos trabalhos de Marx
e Engels: cautela quanto à pertinência da dialética material, onde os meios
de produção não confrontam os produtores enquanto forças retificadas e
alienadas; circunspecção quanto às forças formativas da base econômica
relativas aos laços “naturais” de “sangue”; observação da imutabilidade das
comunidades aldeãs arcaicas (ver especialmente Marx, 1964; 1967 [1867],
1: 358; Engels, 1972 [1891]; Marx e Engels, 1936, p.405-6). De forma que
agora, para cada pretensão de universalidade da interpretação materialista,
existe uma contrapretensão da sua relatividade. Para cada afirmação da sua
aplicabilidade ao todo da história (Althusser e Balibar, 1970; Terray, 1972)
há uma reserva da sua especificidade ao crescimento e declínio do
capitalismo (Petrovic, 1967; Schmidt, 1971). A polêmica incide sobre o
estatuto teórico do materialismo histórico enquanto a ciência da História ou



— coruja de Minerva alçando voo no crepúsculo — enquanto
autoconsciência crítica da sociedade capitalista avançada,

Entretanto, dentro da própria academia antropológica, o materialismo
histórico não tem sido um desqualificado sucesso. Claro que existem
resistências ideológicas, mas também existem críticas sérias. Este capítulo
levanta algumas das principais conclusões de certos debates recentes entre o
marxismo e os dois estruturalismos antropológicos, o inglês e o francês.
Mas antes, algumas regras de base para tal discussão.

Seria puro “terrorismo” por parte do marxismo refutar esses argumentos
antropológicos como idealismo burguês (cf. Sartre, 1963). Mas seria de
igual modo desanimador para a antropologia adotar o mesmo terrorismo ao
contrário, descartando o desafio marxista como um “determinismo
econômico vulgar”, uma compreensão “reflexionista” ingênua das relações
entre a base econômica e as superestruturas político-ideológicas. Há
exemplos concretos suficientes em Marx, para não mencionar as bem-
conhecidas explicações na correspondência de Engels, que justificam
deixarem-se de lado tais críticas. A questão adrede ao debate com o
estruturalismo inglês é real: a relevância do esquema analítico marxista para
uma sociedade que não conhece uma distinção organizacional entre base e
superestrutura, quer dizer, onde as duas são formalmente a mesma estrutura.
Em compensação, este problema morfológico ou institucional é somente
um aspecto da questão mais profunda da controvérsia entre marxismo e o
estruturalismo francês.

“Controvérsia” pode não ser a palavra correta. Em algumas instâncias,
existe uma acomodação difícil. O furioso caso de amor-ódio entre
estruturalismo e marxismo comprova a exatidão do relatório etnográfico de
Luc de Heusch sobre o Quartier Latin, quando conclui que a intelligentsia
francesa é a mais nervosa da Europa. Além disso, as maneiras usuais pelas
quais os dois são opostos — a sincronia do estruturalismo à diacronia do
marxismo, o idealismo daquele ao materialismo deste — tornam difícil de
entender como se deveria ainda pretender uma síntese. É verdade que
alguns militantes desprezam o estruturalismo por seu aparente imobilismo.
Mas Lévi-Strauss diz que, num certo sentido, é marxista (1965, p.61; 1966,
p.130); do mesmo modo que Godelier acha que Marx era um estruturalista
(1972). Além disso, esta atração entre opostos tem similar na própria
antropologia, no fascínio que Lévi-Strauss sente pelos etnólogos
anglosaxãos, apesar do seu habitual e obstinado empirismo. O que o



estruturalismo parece oferecer, além mesmo da concepção da continuidade
na história que Marx reconhecia para determinadas sociedades pré-
capitalistas, é uma afirmação explícita da cultura na práxis, da ordem
simbólica na atividade material.

Marx está também entre os primeiros a reconhecerem isto. Mas, para
usar uma distinção de Althusser, reconhecer um fato importante, vê-lo, não
é o mesmo que desenvolver o seu conceito. As formulações gerais da teoria
da cultura de Marx subordinariam a lógica social da produção à lógica
instrumental do trabalho e, assim, transformariam as coordenadas
simbólicas do ser social em consequências daquele ser. A relação entre a
ação produtiva no mundo e a organização simbólica da experiência — eis o
ponto crítico entre o marxismo e o estruturalismo francês; este é também o
problema nos debates restritos à antropologia sobre a razão cultural e
prática. A discordância é sobre a adequação da práxis para instituir a ordem
humana.

A discussão a seguir procura estabelecer o quadro de referências dessa
discordância e de todos os seus corolários, igualmente fundamentais,
referentes às relações entre estrutura e evento, cultura e natureza, ideologia
e economia. Talvez a importância da questão, da mesma forma que as
dificuldades que o marxismo e o estruturalismo enfrentam ao fugirem um
do outro, seja aumentada pela observação de que a visão marxista do futuro
socialista, o controle pela sociedade do controle da sociedade sobre a
natureza, é muito semelhante à ideia que, antes dela, Lévi-Strauss e Boas
haviam sustentado sobre o passado primitivo. Ora, não é este o
entendimento antropológico essencial da própria cultura?

O marxismo e o estruturalismo inglês:
 a controvérsia Worsley-Fortes

Quando Peter Worsley (1956) submeteu os estudos de Meyer Fortes sobre
os Tallensi (principalmente os de 1945, 1949) a uma crítica marxista,
adotou uma estratégia que parecia mais analítica que dialética. “É
necessário”, escreveu, “fracionar um sistema de relações de parentesco, que
é um sistema unitário de relações entre pessoas, nos seus sistemas
componentes intencionais de ordem diferente (econômica, procriativa, ritual
etc.) e examinar as relações entre esses sistemas” (1956, p.64, grifo meu).



Aqui já se tem um impressionante afastamento do materialismo aceito. O
exame analítico que Worsley realiza sobre o sistema de linhagem dos
Tallensi é exatamente o oposto do procedimento usado por Marx para
desmistificar o capitalismo ocidental. Worsley é obrigado a desmembrar
uma unidade aparente de modo a descobrir as relações ocultas entre as suas
partes; para Marx, o problema era descobrir a unidade entre as partes — a
economia, a lei, o Estado — que se apresentavam distintas e autônomas.

Essa diferença de método é, acho eu, a contrapartida teórica de uma
diferença de objeto cultural. A síntese materialista alcançada por Marx foi
um triunfo sobre a aparência enganosa e peculiar da sociedade burguesa.
Lukács explica: “A economia, a lei e o Estado aparecem aqui como
sistemas fechados que controlam o todo social, em virtude da perfeição do
seu próprio poder e pela sua própria construção em leis.” … “O
materialismo histórico”, conclui Lukács, “foi uma conquista que fez época
exatamente porque foi capaz de ver que esses sistemas, na aparência
totalmente independentes, herméticos e autônomos, eram, na verdade,
aspectos de um todo inclusivo e que a sua independência devia ser
ultrapassada” (Lukács 1971, p.230). Mas os Tallensi, da forma como
Worsley os descreve, apresentam esse problema ao inverso:

Vimos que aquelas pessoas, perante as quais alguém se situa, por exemplo, numa relação política
particular, são também as mesmas perante as quais alguém se situa em outras relações — moral,
religiosa, educacional etc. Os laços que ligam os indivíduos na sociedade Tale não são somente
laços de interesse unitário; existe uma rede complexa de laços de entrosamento que mantêm as
pessoas juntas. Essa multiplicidade de laços é principalmente expressa no idioma do parentesco.
As relações políticas entre os grupos são igualmente expressas em termos de parentesco, embora
o conteúdo de tais relações seja obviamente de natureza diferente do conteúdo das relações entre
a parentela real. A relação de parentesco é, então, a estrutura do sistema social total; os vários
laços que mantêm as pessoas juntas coincidem com os da relação de parentesco direta, e isso dá
forma à estrutura da sociedade como um todo. [1956, p.63.]

Worsley é portanto levado a encontrar uma diversidade na unidade
institucional — segundo o modelo de um método para descobrir a unidade
numa diversidade institucional. Para se ter um quadro mais claro dessa
inversão teórica, permitam-me reproduzir a mais famosa das declarações de
Marx sobre os princípios materialistas:

A conclusão geral a que cheguei e que, uma vez alcançada, continuou servindo de linha-mestra
aos meus estudos, pode ser brevemente resumida como se segue: na produção social que os
homens realizam eles entram em relações definidas que são indispensáveis e independentes da
sua vontade; essas relações de produção correspondem a um estágio definido de desenvolvimento
das suas forças materiais de produção. A soma total dessas relações de produção constitui a



estrutura econômica da sociedade — os verdadeiros alicerces em cima dos quais se erguem as
superestruturas política e jurídica e às quais correspondem formas definidas de consciência
social. O modo de produção na vida material determina o caráter geral dos processos de vida
social, política e espiritual. Não é a consciência dos homens que determina sua existência mas, ao
contrário, sua existência social é que determina sua consciência. [Marx 1904 (1859), p.11-2.]

Marx prossegue, é claro, delineando a dialética da mudança: o conflito
entre as forças materiais em desenvolvimento e as relações de produção
estabelecidas, levando à revolução social, à transformação da base
econômica e, consequentemente, à transformação mais ou menos rápida de
“toda a imensa superestrutura”. Tanto a dinâmica quanto a determinação na
teoria, o movimento diacrônico e a relação sincrônica, pressupõem uma
ordem cultural diferenciada. A sociedade enfocada pela teoria materialista
está dividida em “sistemas intencionais compostos” — economia, política,
ideologia — cada um organizado por instituições especializadas (Mercado,
Estado, Igreja, etc.). A própria formulação de Marx do materialismo
histórico contém um a priori estrutural definido — mas de uma espécie que
a antropologia tem reconhecido como particular e histórica.

A marca registrada do “primitivo” na ordem das culturas humanas é
exatamente a ausência da diferenciação entre base e superestrutura suposta
pela concepção materialista. O termo não tem tido qualquer uso sensível na
antropologia, a não ser para designar uma estrutura generalizada. Nas
culturas tribais, a economia, a política, os rituais e a ideologia não aparecem
como “sistemas” distintos, nem as relações de parentesco podem facilmente
ser marcadas por uma ou outra dessas funções. Colocando a coisa
objetivamente: a sociedade é ordenada por um único e consistente sistema
de relações que tem propriedades que nós reconhecemos por “parentesco”,
que se estende ou delineia pelos vários planos da ação social. Os grupos e
relações tribais são “polivalentes” ou “multifuncionais”: eles ordenam todas
as atividades que, na civilização ocidental, são sujeitas a desenvolvimentos
institucionais especiais. O parentesco, que no Ocidente é uma dessas
especializações, limitada ao ângulo doméstico da vida social, é o modelo de
uma sociedade como a dos Tallensi. O parentesco é, ao mesmo tempo,
“superestrutura”, na perspectiva do materialismo clássico, e base na
estrutura da sociedade tribal. Para os Tallensi, as relações de parentesco
entre pai e filho, marido e mulher, irmão e irmão, são as principais relações
de produção. São também relações rituais e jurídico-políticas. A religião é o
culto dos ancestrais, da mesma forma que a política é a linhagem e a
produção é o conjunto patriarcal.1



Daí a necessidade que Worsley sentiu de fragmentar o parentesco nos
seus “sistemas componentes”. Assimilando desta forma a totalidade de uma
sociedade às divisões de uma outra, Worsley destrói o trabalho da história
por um trabalho da mente. Mas, então, o “analítico material” deve descontar
as propriedades do parentesco das relações econômicas e reduzir, desta
forma, a famosa “determinação pela base econômica” a uma ecologia do
interesse prático e a uma psicologia da motivação econômica. Para a
antropologia das sociedades tribais, a importante lição deve ser a de que
este argumento da necessidade material não é intelectualmente acidental.
Em parte, o caráter da crítica de Worsley foi imposto pela teoria dominante
na antropologia inglesa. A espécie de materialismo que entende o
parentesco como o “idioma” das coisas práticas é, de um lado, uma
adaptação às condições teóricas existentes dentro da disciplina. O
materialismo de Worsley é a antítese da tese estruturalista desenvolvida por
Radcliffe-Brown e levada adiante por Fortes e, enquanto pura negação,
compartilha das premissas do seu oposto teórico. Conserva particularmente
aquela concepção da forma social como “expressão” de um “princípio”
essencial que era fundamental no trabalho de Radcliffe-Brown. Contenta-se
em substituir o princípio do interesse econômico pelo da solidariedade
social, vendo o primeiro como a “base objetiva” do segundo, mas fazendo,
assim, do materialismo uma outra espécie de sentimentalismo. Deixo para
discussão posterior esta influência teórica sobre o materialismo de Worsley.
A implicação mais importante da controvérsia com Fortes é ontológica: o
que ela diz sobre a natureza do objeto em questão, a sociedade dos Tallensi.
Se, por um lado, o materialismo de Worsley foi restringido pelo clima
teórico, por outro lado, foi imposto pelos próprios Tallensi. Esta mesma
redução do parentesco à razão prática representa uma transformação lógica
do materialismo histórico perante uma ordem cultural generalizada que ele
não vislumbrara originalmente.

A forma concreta da sociedade Tallensi é uma desconhecida terceira
parte da controvérsia, mas é a força dominante da sua lógica. Os estágios na
permutação do materialismo histórico de Worsley são conectados pela
maneira como o sistema dos Tallensi é constituído. Num primeiro momento
da análise, Worsley é obrigado a substituir o conteúdo real das relações de
produção dos Tallensi pelas suas formas abstratas (isto é, cooperação) com
a intenção de entender as primeiras como um “idioma” das segundas. As
relações de produção citadas por Worsley são fatos formais-técnicos: a



colaboração e a autoridade exigidas na produção agrícola; os limites
demográficos do tamanho e densidade das unidades territoriais; as
implicações da distribuição diferencial dos recursos agrícolas para a fusão
ou divisão; a necessária escala social de distribuição de comida e, assim, da
solidariedade social; as relações de cooperação e competição que se
estabelecem entre as pessoas em virtude da sua dependência comum dos
recursos particularmente valiosos (campos permanentes) etc. A partir de
tais condições técnicas, Worsley derivaria o conteúdo das relações
estabelecidas — ou, às vezes mais modestamente, a “significação objetiva”
(p.42) desse conteúdo. Por volta dos nove ou dez anos, por exemplo, as
crianças Tale começam a participar da economia doméstica, sob a
autoridade paterna. É “durante esse período”, escreve Worsley, “que a
identificação de pai e filho, que dá forma e força ao sistema de linhagem,
começa a desenvolver-se” (p.42, grifo meu).2 De igual modo, é porque
dividem a comida e trabalham juntos que os irmãos desenvolvem aquela
“solidariedade fraterna”, que é a garantia da linhagem (p.42). A “base
prática” da submissão e do afeto filial é o valor econômico da terra, da
mesma forma que é a base do desengajamento quando a terra é escassa
(p.42 e seguintes). Neste sentido, a partir de algumas observações
semelhantes, Worsley conclui: “O sistema de relações de parentesco é o
sistema unificador na vida Tale. Mas ele próprio é também a forma de
expressão de atividades econômicas … Eu afirmo que o sistema
determinante significativo é o sistema econômico, incluindo produção,
distribuição e consumo” (p.64, grifo meu). Então, no primeiro estágio da
análise de Worsley, o sistema de parentesco ordenador da produção é
dissolvido nos seus reais “sistemas úteis” — cuja realidade, ao nível
econômico, é uma dimensão teórica abstrata — só para reaparecer mais
tarde como a “expressão das relações econômicas”, das quais é o conteúdo.3

Em última instância, portanto, o materialismo torna-se uma variante do
“economicismo”. A dinâmica da estrutura de linhagem Tallensi é atribuída
a motivos lucrativos, concebida como consequência óbvia das condições
objetivas de produção. Os filhos permanecem sob a autoridade paterna
depois da maturidade (residência patrilocal), para poderem ter acesso à terra
da família extensa, ou, então, na falta de terra, uma vontade de ter o
controle do seu próprio trabalho ou o cuidado com as suas famílias
crescentes leva-os a romper com o domicílio paterno. As solidariedades e
divisões estruturais que Fortes tanto aprecia são basicamente questão de



sentimento econômico. A lógica da forma de linhagem é o interesse
econômico.

Entre os primeiros e os últimos estágios desse desenvolvimento teórico,
Worsley interpreta os outros “sistemas intencionais” dentro do sistema de
parentesco, tais como o culto dos ancestrais, pela estrutura econômica que
ele havia igualmente analisado. Por isso, um momento funcional de uma
relação de parentesco polivalente é entendido como o efeito de outro,
quando, na verdade, cada um está simultaneamente presente no outro.
Worsley, por exemplo, sustenta que a relação jurídica ou ritual entre pai e
filho Tale depende de sua relação na produção (p. 41-9, 62). Mas é evidente
que sua relação na produção depende também da autoridade do pai na
estrutura patrilinear e da devoção ritual do filho (Fortes, 1949, p.204). Mas
o dilema básico nesta, como em toda análise, é que não se pode determinar
as propriedades de parentesco da relação através das coordenadas
econômicas da interação. Nada nas condições materiais ou nos interesses
econômicos especifica a qualidade de parentesco enquanto tal. Os
agricultores Tallensi não se relacionam como pai e filho pela maneira como
entram na produção; então, eles entram na produção porque se relacionam
como pai e filho. É isso que torna a réplica de Fortes inatacável (1969,
p.220ss.)

A argumentação de Fortes diz simplesmente que a forma estrutural do
sistema de linhagem dos Tallensi não é dada pelas propriedades objetivas da
produção. Poder-se-ia acrescentar que o parentesco é uma atribuição
simbólica por definição — uma “categoria primária do pensamento Tale”
(1949, p.339) — não uma relação de natureza objetiva. A linhagem é sui
generis, no sentido de que seus próprios termos, como cultura, não são de
forma alguma imanentes às condições materiais e, ao mesmo tempo, ela é
dominante sobre essas condições, uma vez que as ordena nos seus próprios
termos. Fortes está totalmente preparado para admitir que pode ser da
natureza da produção agrícola o pai e o filho cooperarem entre si, mas não é
da natureza da produção agrícola que o pai e o filho é que cooperem e não a
mãe e a filha, o tio materno e o sobrinho ou D. Quixote e Sancho Pança.
Fortes tinha reconhecido em sua etnografia original que a necessidade
material é um fato irredutível, mas, em oposição a tal fato, ele insiste
corretamente em que a lógica na situação é o conjunto das relações de
parentesco analiticamente dissipadas por Worsley. Daí que a necessidade
material seja determinada pela propriedade de parentesco das relações —



mesmo que a definição da existência humana, em termos de linhagem,
especifique as necessidades econômicas em primeiro lugar.4

Mas, se esta é a força da posição de Fortes, sua vulnerabilidade está na
maneira como ele a exprimiu. Sua fragilidade estava na distinção entre
forma social e princípio subjacente endêmica ao estruturalismo inglês. A
abertura de Worsley foi generosamente abastecida por passagem
característica do último capítulo de Web of Kinship, de Fortes. A essência
do parentesco Tale, conforme sugere Fortes aqui, repousa “na sua função
enquanto mecanismo primário através do qual os axiomas morais básicos
de uma sociedade do tipo representado pelos Tallensi são traduzidos no
dado concreto e determinado da vida social” (1949, p.346) — uma
proposição citada por Worsley bem no começo da sua crítica (1956, p.38).
Ora, a partir das informações de Fortes, era relativamente fácil para
Worsley demonstrar que o “dado concreto e determinado da vida social” era
inspirado economicamente, que tanto a moral quanto o parentesco estão
sujeitos à inflexão por motivos econômicos e condições ecológicas. Onde
Fortes havia visto a tendência à residência patrilocal, ou ainda a tendência
dos filhos a retornarem ao domicílio paterno depois da morte do pai, como
uma indicação da solidariedade da linhagem patrilinear, Worsley pôde
contrapor de forma convincente que tal comportamento é compreensível a
partir dessas fazendas adubadas, singularmente férteis, existentes nas
unidades territoriais estabelecidas. É a linhagem que “traduz” a
reciprocidade da vida econômica; o adubo é mais espesso que o sangue. E
se for economicamente rentável, nem a solidariedade nem o culto da
linhagem são prova contra a tendência dos filhos de permanecerem
separados dos pais, ou os irmãos dos irmãos.

A diferença no tratamento da segmentação das unidades é
particularmente instrutiva. Dois navios cruzam-se na noite. Fortes definiu
os estágios progressivos do ciclo doméstico dos Tale numa série de
diagramas (1949, p.76; as fases iniciais de segmentação são reproduzidas
aqui de forma simplificada na figura 1). Para Worsley, contudo, os
diagramas eram uma evidência prima facie da “incorreção da análise [de
Fortes] da divisão na linhagem em termos de conflito entre os princípios de
matricentralidade e patricentralidade” (1956, p.57). A objeção dizia respeito
à afirmação de Fortes de que “o conceito de origem paterna é
contrabalançado pelo conceito de origem materna em todos os aspectos da
vida da família” — que esses dois conceitos de descendência “operam



como princípios polares na estrutura desse campo”.5 Mas, pela leitura de
Worsley, a verdadeira “fonte” da divisão das unidades não pode ser um
conflito de princípios sociais; ela é mais propriamente uma diferenciação
econômica de unidades domésticas. A secessão dos filhos representa uma
disputa de interesses de propriedade, motivada pelo crescimento das suas
famílias individuais, pelo seu desejo de independência e pela carência de
terra, seja natural ou imposta por um sistema de herança que lhes nega o
controle imediato. A diferenciação econômica é, então, “a força que atua
sobre outras distinções como idade, sexo e clivagens da estrutura de
linhagem” (Worsley, 1956, p.60, grifo meu).

FIGURA 1 • Esquema da divisão complexa dos Tallensi (Resumido de Fortes, 1949, p.76)

Mas é claro que, como Fortes observa, tais argumentos não abalam o
seu. Fortes não nega a pressão ecológica ou os interesses econômicos; ele
os demonstra. Mas continua insistindo em que os efeitos sociais do
interesse prático — para não mencionar a natureza desse interesse —
dependem da estrutura em questão. Mais uma vez, a lógica econômica é
socialmente constituída. Da mesma forma que para os campos permanentes
adubados, pode-se levar em conta o desejo das pessoas de conquistarem
acesso a eles; mas não para as razões por que os filhos ficam com os pais,
ou por que a terra é patrilinearmente herdada. Assim como para a divisão da
família, o próprio Fortes salientou o fator econômico (1949, p.262 ss.;
referido por Worsley, 1956, p.46-9). Sua colocação é que “as pressões
econômicas … não funcionariam exatamente como funcionam, não fosse a
dicotomia inerente à estrutura da família e da linhagem”. Todas as pressões
econômicas juntas jamais explicariam a sequência da segmentação
enquanto tal.

Reduzamos o problema à sua forma mais elementar supondo, com
Worsley, que a divisão da família conjunta da fase 1 para a fase 2 se deva a



forças econômicas demográficas. Mesmo em termos materiais, a única
significação de tal “pressão” teria sido que (grosso modo) dois terços da
família original podiam continuar vivendo no mesmo local e no mesmo
nível econômico inicial. O fato de acontecer intensificação, privação ou
segmentação e, neste último caso, de que um terço das pessoas deva afastar-
se não é especificado pela “pressão” econômica indeterminante. Pode-se
esperar que sociedades diferentes reajam de maneira diferente. Quanto aos
Tallensi, a lógica social da divisão era exatamente o que Fortes tinha
discutido na análise da sua ordem patrilinear. Os filhos são diferenciados,
em primeiro lugar, pelos casamentos dos seus pais e, em segundo, pelos
seus próprios. É um fenômeno amplamente conhecido pela antropologia
nos sistemas patrilineares: a linhagem é internamente dividida por
obrigações e alianças externas, de tal forma que as esposas e mães,
indispensáveis à continuidade do grupo, se tornam ao mesmo tempo os
focos genealógicos da sua segmentação. Esta lógica, contudo, é estrutural e
cultural, com suas próprias propriedades e não conforme ao caráter da
“pressão” econômica.

Ao contrário, seria fácil mostrar com lógica e exemplos que a natureza
da pressão material é uma função da lógica social Tallensi (por exemplo,
Fortes, 1949, p.182-3). Os desequilíbrios demográficos experimentados
pelos Tallensi não são uma expressão intrínseca e direta das forças
produtivas, mas uma expressão da maneira como estas são culturalmente
organizadas, particularmente do modo de acesso aos recursos, aqui
governado por regras como as da patrilocalidade, a incorporação da posse
da terra a níveis baixos da segmentação de linhagem e a incapacidade dos
filhos (mesmo os de meia-idade e já pais também) conquistarem
propriedade em seu direito próprio durante o tempo de vida de seus pais.
Sob tais condições, a mortalidade e o crescimento diferenciados entre
famílias se constituirão numa fonte contínua de pressão microecológica, de
tal forma e intensidade que realmente não existiria se, por exemplo, a terra
fosse possuída através de unidades de linhagem ou territoriais de nível mais
alto com liberdade de acesso para todas as unidades domésticas
constituintes.6 De tudo isso, poder-se-ia concluir, a favor de Fortes, que a
força econômica enquanto tal não tem qualquer significação ou efeito
social. Não pode haver qualquer relação predicativa entre a indiferença da
função material para a forma da sua realização e as propriedades específicas
da ordem patrilinear. Por outro lado, uma vez que as forças materiais são



socialmente constituídas, seus efeitos específicos são culturalmente
determinados. O ponto de debate decisivo entre Worsley e Fortes não é
saber qual delas — as circunstâncias materiais ou a estrutura — é uma força
social, mas sim qual é uma lógica social.

Mesmo que Fortes pareça vencer o debate, isso não se deve tanto aos
méritos da sua colocação teórica. A teoria estrutural-funcional, como
vimos, emprestou credibilidade à crítica de Worsley, na medida em que ele
se manteve dentro do campo analítico da forma e “princípio” que o próprio
Fortes usou. Talvez valha a pena discorrer um pouco sobre a natureza
daquela teoria.

A vulnerabilidade da perspectiva de Fortes era uma condição original da
antropologia social inglesa. Radcliffe-Brown acreditava poder fundar uma
“ciência natural da sociedade” teórica e comparativa descobrindo os
princípios gerais manifestos nas práticas sociais específicas (ver, por
exemplo, Radcliffe-Brown, 1950, 1952, 1957). O mundo social funcionava
em dois níveis: grupos e relações concretos eram a “expressão” de
sentimentos mais abstratos; a forma fenomenal (sensível) era uma
representação circunstancial do princípio subjacente. Porém, os “princípios”
citados por Radcliffe-Brown eram tipicamente reformulações abstratas dos
costumes que ele estava tentando explicar. A equação entre pai e filho do
pai na terminologia do parentesco, por exemplo, era entendida a partir do
“princípio de equivalência dos grupos de irmãos (siblings)”. A interpretação
é claramente uma tautologia, e como tal destrói o propósito original:
fechada na prática a que se referia, a explicação carece da profundidade que
Radcliffe-Brown lhe teria dado. Poder-se-ia dizer que a reavaliação
materialista dos Tallensi feita por Worsley preencheu um vazio intelectual
dentro da escola inglesa.

Mas a situação teórica era realmente mais grave que isso e a crítica de
Worsley respondeu acuradamente a uma dificuldade mais séria. A
deficiência no procedimento de Radcliffe-Brown só se tornou de todo
aparente quando foi comparativamente ampliada. Se, numa única instância,
o “princípio” é a versão abstrata da forma, a generalização do princípio para
acomodar um número de formas distintas torna-se um exercício de
classificação. Pois, para Radcliffe-Brown, a equivalência de parentesco de
um homem e seu irmão, o levirato e sororato, a poliandria adélfica e a
poligamia sororal, da mesma forma que o avunculato nos sistemas
patrilineares, são várias instâncias do princípio de “identidade de irmãos”.



Imerso em tal emaranhado de generalização com classificação, o projeto de
Radcliffe-Brown se foi tornando absurdo. Usando o modelo das ciências
naturais, ele tentou explicar o particular pelo geral, ver a forma concreta
como um caso específico de uma regra mais geral. Ele acreditava estar
descobrindo leis naturais da vida social, definindo lei natural “como uma
relação das características de uma determinada classe de sistemas naturais”
(1957, p.63). Mas onde a lei é então uma classe taxonômica, quanto mais
ampla for, menores e mais gerais devem ser os critérios para inclusão nela.
Portanto, quanto maior a “generalização” ou “lei”, menos ela diz sobre
qualquer coisa em particular. No decurso de agrupar cada vez mais formas
diversas sob princípios cada vez mais amplos, Radcliffe-Brown explicou
cada vez menos acerca de cada uma delas. Não se pode esperar que os
“princípios” expliquem a particularidade, porque eles a destroem.7

Uma importante resposta da escola inglesa ao vazio da generalização
taxonômica foi inverter o procedimento — fazer as classes menores em vez
de mais amplas. Um contato satisfatório com a realidade empírica pode ser
restaurado subdividindo os princípios e tipos sociais em variedades cada
vez mais distintas dos mesmos, tais como expressas em sociedades
particulares. Essa “caça de borboletas” — como foi tão sagazmente
caracterizada e criticada por Leach (1966) — pode ser entendida como uma
retomada dos passos da generalização de Radcliffe-Brown, trocando a
vacuidade do princípio geral pela sua variação num caso específico, sem
questionar as noções formais construídas no projeto. Quanto à ideia de
“princípio”, contudo, um aspecto dessas noções tendeu a ser enfatizado,
também como que em advertência ao beco sem saída “científico”. Os
princípios sociais eram crescentemente determinados como valores
subjacentes e sentimentos morais. Isso já vinha de sua concepção original.
Suas raízes remontam no mínimo ao iluminismo, de onde, através de Saint-
Simon e Durkheim, entre outros, foi transmitido a Radcliffe-Brown (Evans-
Pritchard, 1954, p.21ss.). Nessa problemática, o “princípio” era a força
ativa por trás da forma, as “paixões humanas que a põem em movimento”.
A frase é de uma passagem-chave de O espírito das leis (livro 3, capítulo
1):

Existe uma diferença entre a natureza e o princípio de governo: a primeira é aquela pela qual ele é
constituído; o segundo, aquele pelo qual ele é exercido. Uma é a sua estrutura particular e o outro,
as paixões humanas que o põem em movimento. [Montesquieu 1966 (1748), p.19; notas de pé de



página de Montesquieu: “Esta é uma distinção muito importante, de onde eu tiraria muitas
consequências, pois é a chave de um número infinito de leis.”]8

O princípio é a condição humana necessária para a existência da forma
social, aquele que dá uma forma à sua razão distintiva. Uma estrutura social
é então uma forma de cristalização em relações objetivas de algum valor
subjetivo — exatamente como, para Montesquieu, cada tipo de governo
tinha seu próprio princípio: governo republicano, virtude; monarquia,
honra; despotismo, temor. Eis aqui, então, a fonte do conceito de parentesco
de Fortes como uma “tradução” dos axiomas morais básicos da sociedade
Tale no dar e tomar da vida social.9 Também para Worsley, o parentesco era
uma “forma de expressão” — mas, nesse caso, uma expressão das
atividades econômicas básicas. A conjuntura teórica da antropologia
inglesa, que sustentava que o parentesco era a tradução de alguma realidade
mais profunda, estava a exigir uma crítica materialista da mesma
importância. Muito da incompreensão mútua do seu debate deve-se ao fato
de Worsley ter atacado a ideia de que o parentesco expressa os valores
sociais, enquanto Fortes observava que é o parentesco que organiza as
atividades econômicas.

Sendo tal fato observável na sociedade Tallensi, que concluímos sobre a
conveniência do materialismo histórico? Podia acontecer que a
argumentação sobre os fatos fosse motivada de forma a impedir qualquer
decisão sobre a validade da teoria. A própria versão de Worsley da teoria
materialista estava sujeita a uma dupla determinação: pela natureza da
teoria estruturalista a que se opunha e pela estrutura da sociedade que
explicava. Podia acontecer que seu economicismo fosse devido à primeira,
caso em que sua deficiência nada provaria acerca da segunda, pelo menos
não que esse tipo de sociedade fosse inerentemente resistente a um
marxismo autêntico. Por outro lado, sustentei que a metamorfose do
marxismo em um determinismo economicista ou tecnológico foi uma
consequência inevitável de sua confrontação com um sistema generalizado
como o Tallensi.10 Mas, no momento, pode ser suficiente sugerir tal coisa,
sem pressupor que ela tenha sido provada. No mesmo sentido, discutirei o
seu corolário, sugerindo simplesmente a plausibilidade da posição de
Lukács e de alguns outros marxistas, no sentido de que a verdade do
materialismo histórico é ela própria histórica.

Não foi um erro, escreveu Lukács, aplicar o materialismo histórico
“vigorosa e incondicionalmente à história do século XIX”. Pois,



naquele século todas as forças que influenciavam a sociedade funcionavam de fato
exclusivamente como as formas do “espírito objetivo” tornado manifesto. Nas sociedades pré-
capitalistas, não era exatamente essa a situação. Nessas sociedades, a vida econômica não tinha
ainda adquirido aquela independência, aquela coesão e imanência, nem sequer tinha noção da
colocação dos seus próprios marcos e de ser o seu próprio mestre que associamos com a
sociedade capitalista [1971, p.238].

Mas, pela mesma razão, ou seja, de que a teoria é “o autoconhecimento
da sociedade capitalista”, ela tem um estatuto histórico específico. É uma
brilhante tomada de consciência de um tipo de sistema particular, no qual as
relações entre o homem e o homem, assim como aquelas entre o homem e a
natureza, são concretizadas enquanto relações econômicas. No final das
contas, Lukács acaba dizendo que o materialismo histórico efetivamente
torna possível uma antropologia. Não através de uma transferência
mecânica para as sociedades pré-capitalistas, mas exatamente pela
possibilidade de evitar uma identificação ingênua do passado com a
estrutura do presente. Se, entretanto, o materialismo histórico é transferido
sem alteração para a sociedade mais primitiva, ele vai encontrar uma
“dificuldade muito grave e essencial … como não apareceu na crítica do
capitalismo”. Essa dificuldade, amiúde notada por Marx e Engels, “repousa
na diferença estrutural entre a era da civilização e as épocas que a
precederam” (1971, p.232, grifo de Lukács).

Seguindo Lukács, somos tentados a concluir que o materialismo
histórico e o estruturalismo inglês, bons ou maus, são ambos teorias
especiais, apropriadas para universos culturais diferentes. A mesma
conclusão, como veremos, tira-se do debate entre o marxismo e o
estruturalismo francês. Contudo, esse debate vai além das diferenças
institucionais e além de todas as contingências “revisionistas” na forma e
aplicação do materialismo de Marx. Ele apresenta o problema mais
fundamental da relação entre a ordem prática e simbólica. E uma vez
levantado o problema, não é mais uma questão saber se a cultura tribal não
é também materialisticamente determinada, mas se a sociedade burguesa
também não é uma cultura.

O marxismo e o estruturalismo francês

A estrutura institucional das culturas tribais é somente um dos problemas
antropológicos que o materialismo histórico deve enfrentar. Outro é a



aparente resistência de tais sistemas à experiência no mundo, uma certa
imunidade da ordem reinante à contingência histórica. Essa resistência
remete a uma propriedade mais fundamental das formações
socioeconômicas tribais: uma dominação da ação prática pela concepção
cultural, ao invés da concepção pela ação.

Uma vez que estas argumentações são essenciais ao estruturalismo
francês, está claro por que esse estruturalismo, apesar de todo o seu
interesse para os marxistas, é o que está mais sujeito à crítica
revolucionária. De fato, parece que durante os dias inebriantes de maio de
1968 em Paris o obituário para essa febre filosófica corrente do Quartier
Latin foi apropriadamente composto pela prática. Como se costumava dizer,
“o estruturalismo saiu das universidades para as ruas” (cf. Epistemon, 1968;
Turkle, 1975). Essa era a expressão comum nas barricadas intelectuais. E se
fosse observado que as próprias barricadas pareciam mais nostálgicas de
1789 do que efetivas para 1968, a resposta era: “Mas, enfim, o inimigo não
mudou.” O estruturalismo de fato tinha saído para as ruas.

Permitam-me outra historinha que mostra o mesmo paradoxo. Um pouco
antes dos eventos de maio de 1968, tive oportunidade de assistir a um
debate informal entre um membro americano do Tribunal Russell — que,
passando por Paris de volta de Copenhague, tinha ouvido falar da moda
estruturalista dos seus colegas franceses — e um antropólogo parisiense.
Depois de longo questionamento e discussão, o americano sintetizou seus
pontos de vista desta forma: “Tenho um amigo”, disse ele, “que está
fazendo um estudo sociológico das estátuas equestres no Central Park. É
uma espécie de estruturalismo. Ele encontra uma relação direta entre o
status cultural do cavaleiro e o número de pernas que o cavalo tem
levantadas. Uma perna suspensa tem uma conotação política e histórica
diferente de um cavalo empinando-se nas pernas traseiras ou de outro em
galope voador. É claro que o tamanho da estátua também faz diferença. O
problema é que”, concluiu ele, “as pessoas já não correm mais a cavalo. As
coisas que são obsoletas numa sociedade, sem dúvida, essas você pode
estruturar. Mas os problemas políticos e econômicos reais não estão
decididos e a decisão dependerá de forças e de recursos reais.”11

O antropólogo parisiense pensou sobre o assunto um momento. “É
verdade”, disse finalmente, “que as pessoas já não correm mais a cavalo.
Mas elas ainda constroem estátuas.”



Havia algo mais em jogo do que dizer que o passado não estava morto,
pois, como foi dito sobre o sul dos Estados Unidos, ele ainda nem é
passado. Estava subentendido também que a economia e a política têm
outras modalidades que não a competição “real” pelo poder. Da mesma
forma que Durkheim argumentava contra Spencer quanto ao problema
oposto, o de que não se poderia dizer que o contrato forma a sociedade,
uma vez que a sociedade já está pressuposta nas regras não estipuladas
através das quais o pacto procede, também a competição social pode ser
baseada em concepções comuns de recursos, finalidades e meios — valores
que nunca são os únicos possíveis. A competição se desenvolve
absolutamente numa eterna e formal racionalidade de maximização; ela se
desenvolve de acordo com um sistema de relações culturais, incluindo
noções complexas de autoridade e obediência, hierarquia e legitimação. E é,
entre outros meios, através de uma concretização literal desse código em
estátuas que a história atua dentro do presente, ao mesmo tempo
diretamente e através da sua reapropriação e reavaliação dialética.12

Na verdade, toda a resposta era uma modalidade concreta da
argumentação de Lucien Sebag, que escreveu em Marxisme et
structuralisme:

É inútil procurar uma realidade que seja da ordem da cultura e que não possa ser traduzida em
termos de atividade intelectual, pois os indivíduos ou os grupos sociais, ao lutarem uns contra os
outros, ao transformarem a natureza, ao organizarem sua própria vida em comum, põem em jogo
um sistema de conceitos que nunca é o único possível e que define a própria forma da sua ação.
Nesse nível, a distinção entre infra e superestrutura se elimina, porque as relações econômicas,
sociais e políticas, da mesma forma que as teorias que delas dão conta no seio de uma sociedade
determinada, são também produtos do espírito. [Sebag, 1964, p.193.] [Em francês no original.]

Eu adio a discussão do aparente “idealismo” de tal posição para me
concentrar no aparente “conservadorismo”, que tem em todo caso o mesmo
princípio — o privilégio concedido à construção simbólica da prática.

A onda de desilusão com o estruturalismo por sua celebração do status
quo tem sua origem na convicção de que a revolução seria uma coisa boa.
Mas fica muita coisa perdida nessa simplificação política. As oposições
simplistas de sincronia/diacronia, de estática/mudança, não descrevem
adequadamente as diferenças gerais entre o estruturalismo francês e o
marxismo corrente. Até as histórias simples que contei sobre sua
confrontação sugerem um paradoxo curioso de consciência histórica. Ao
privilegiarem as determinações do estágio preexistente, mais que as



modificações subsequentes à prática, o estruturalismo invoca a ação do
passado onde o marxismo pleiteia somente a presença da ação. Na
aparência uma elaborada derivação de plus ça change, plus c’est la même
chose, o estruturalismo deve então conceder um respeito único pela história.
Sincrônico a princípio, ele oferece a análise racional mais elevada para o
estudo da diacronia. Mas, na verdade, o estruturalismo não é tanto uma
teoria de reprodução simples quanto uma teoria de estruturas que assim se
reproduzem.

A questão de princípio para o estruturalismo é que a própria
circunstância não produz forma, exceto quando o sistema em questão lhe dá
significação e efeito. Não é garantido supor que nenhum espaço teórico
sobre para a ação humana ou para um acontecimento contingente.
Simplesmente tal ação — da mesma forma que a palavra falada em uma
situação nova — adquire seu significado como uma projeção do esquema
cultural que forma seu contexto específico e seu efeito através de uma
relação de significação entre essa referência contingente e a ordem
existente. Um evento torna-se uma relação simbólica. Esse processo é mais
bem conhecido e acompanhado na apropriação linguística da experiência.
Como Sapir o descreveu:

As experiências culturais novas frequentemente tornam necessário que se alarguem os recursos
de uma linguagem, mas tal alargamento nunca é uma adição arbitrária aos materiais e formas já
presentes; é simplesmente uma nova aplicação de princípios já em uso e, em muitos casos, pouco
mais que uma extensão metamórfica de significados e termos velhos. É muitíssimo importante
saber que, uma vez estabelecida a forma da linguagem, ela pode descobrir significados para seus
usuários que não são somente determináveis na qualidade dada da própria experiência, mas
podem ser ilustrados numa extensão maior como a projeção de significados potenciais na
matéria-prima da experiência. Se um homem que nunca viu mais que um simples elefante durante
sua vida e, apesar disso, fala com a maior sem-cerimônia de dezenas, milhares ou de uma manada
de elefantes caminhando dois a dois ou três a três, ou de gerações de elefantes, é claro que a
linguagem tem o poder de analisar a experiência em elementos teoricamente dissociáveis e de
criar o modelo de intermediação potencial com o real que habilita os seres humanos a
transcenderem o imediatamente dado nas suas experiências individuais e se juntarem numa
compreensão comum mais ampla. Essa compreensão comum constitui a cultura. [Sapir, 1933,
p.156-7.]13

Para o estruturalismo, o significado é a propriedade essencial do objeto
cultural, da mesma forma que o simbólico é a faculdade específica do
homem. É claro que o significado não cria as forças materiais reais, mas, na
medida em que estas são empregadas pelo homem, o significado cinge-as e
governa sua influência cultural específica. Não se trata, então, de dizer que



as forças não têm efeito real; simplesmente que elas não têm um efeito
particular e também nenhuma existência cultural efetiva fora de sua
integração em um esquema simbólico e histórico dado. A mudança começa
com a cultura, não a cultura com a mudança. Para a teoria da práxis, ao
contrário, o momento autossuficiente e decisivo é o ato. Ele próprio coagido
pela necessidade instrumental, o ato gera necessariamente forma e
significação cultural com base nas qualidades dadas do real, como foi
mostrado — o famoso processo da autocriação humana através do trabalho.
A “compreensão comum” de que falou Sapir não é aqui o autor da
significação, mas sua condição fundamental ou sua representação
subsequente. A construção específica da cultura é o produto de uma
atividade concreta que transcende o sistema para apropriar a novidade e
atualidade do mundo material.14 Nesse momento criativo do ato, a ordem da
cultura existente perde sua função histórica (isto é, constitutiva). Como mão
morta do passado, ela agora desempenha o papel teórico de empecilho das
estruturas construídas a partir da lógica produtiva; ou então ela é “fácil” e se
submete a seu próprio desuso como a boa “variável dependente” de uma
antropologia empirista. E eis o paradoxo da consciência histórica: o papel
conferido à história pela explicação materialista se esgota, por um lado, em
um resíduo e, por outro, em uma origem. A “História” entra na teoria como
um sobrevivente, um nome para uma exceção de pouco fôlego em relação à
força constituinte da prática. Ou mais, tomando meramente como tal a força
constituinte das forças produtivas, o verdadeiro conteúdo histórico é
abstraído de forma que a análise possa proceder como uma espécie de
situação inicial — como se alguém tivesse a oportunidade, com
Malinowski, de estar presente à criação (veja a seguir, p.84-6). O símbolo e
o ato, a palavra e o mundo — as duas perspectivas diferem nos seus pontos
de partida epistemológicos. E o aparente conservadorismo do estruturalismo
é o conceito do que todos reconhecerão de fato: que a história começa com
uma cultura já presente.15

Que fazer então da opinião do marxista francês Charles Parain, que só
consegue concluir, depois de prolongada reflexão sobre os trabalhos de
Lévi-Strauss, que o que se encontra neles “é o embaraço do estruturalismo
perante a história”? Assim sendo, é um embaraço de riqueza. O
estruturalismo desenvolveu-se em primeiro lugar devido ao seu encontro
com um tipo de sociedade, chamada de primitiva, distinta por uma
capacidade especial de absorver perturbações introduzidas pelo evento com



um mínimo de deformação sistemática. A partir da sua compreensão de tal
capacidade, o estruturalismo leva a explicação do trabalho da história à sua
forma mais profunda, a persistência da estrutura por meios do evento. E
além do mais — podemos até imaginar Jean Pouillon dizendo com um
gálico dar de ombros — “Não são os estruturalistas que põem as estruturas
na história” (1966, p.785).

Que “capacidade especial” é esta da sociedade tribal de se reproduzir
mais ou menos estereotipadamente frente às vicissitudes históricas? Que luz
especial uma análise estruturalista lança sobre ela? Sem reclamar qualquer
competência estruturalista real, arriscarei uma resposta repensando ao longo
destas linhas uma experiência etnográfica que já escrevi em outros termos
(Sahlins, 1962).16 O exemplo refere-se ao sistema de metades e à sua
resistência à variação demográfica nas ilhas Moala e Lau das Fiji orientais.
Desse modo, chamou-se a atenção para um problema também conhecido de
Marx: a assim chamada imutabilidade das comunidades arcaicas (cf. B.
Turner, 1974). Além do mais, tem valor relevante para o debate entre
marxismo e estruturalismo — em função do qual talvez se desculpe a
extensão da digressão etnográfica. Deve-se inevitavelmente considerar a
organização simbólica da prática econômica e, consequentemente, o famoso
“idealismo” do estruturalismo. Apresso-me a acrescentar que a descrição de
Moala e Lau será tão simplificada, tão abusiva das complexidades reais, que
não mereceria qualquer atenção, não fosse ela uma ilustração tão boa desses
aspectos.

“Tudo se dá em dois”, disse um amigo nativo de Lau a A.M. Hocart, “ou
os tubarões morderão.” De forma similar para os moalanos, sua ilha e cada
uma das suas aldeias são essencialmente compostas de duas “espécies” de
pessoas: as Pessoas da Terra (kai vanua) e os Chefes (turaga). As Pessoas
da Terra também são conhecidas como os “donos” (taukei), uma expressão
sinônima dos primeiros ocupantes ou colonos originais. Os Chefes
chegaram mais tarde, por mar, para assumir o controle de uma multidão
enorme que tinha ocupado as regiões interiores — por isso, as Pessoas da
Terra são também os “Milhares” (Odolu) ou as “Pessoas-Animais” (Yavusa
Manumanu). Submetidas aos Chefes, as Pessoas da Terra serviam-lhes nos
cargos rituais, notadamente como mestres-de-cerimônia, e na distribuição
de comida (matanivanua). Pode-se já sentir a produtividade simbólica do
dualismo. Uma diferença de grupos sociais corresponde à distinção entre
terra e mar no plano geográfico, esta própria uma instância de uma



diferenciação espacial geral entre interior e periférico, correlacionada com
oposições entre indígena e forasteiro, mais cedo e mais tarde, e ainda
animal e cultural; os mesmos grupos, além disso, são politicamente
inferiores e superiores, e funcionalmente rituais e seculares. Dessa forma, o
mito de origem é uma versão temporal dessas distinções básicas, a
adaptação de uma lógica binária ao tempo, para reproduzi-la como narrativa
(cf. Thompson, 1940). Mas não seria correto considerar os contrastes
simplesmente como uma série de oposições congruentes. As lendas locais
da vinda dos Chefes, da mesma forma que muitas das práticas costumeiras,
revelam uma estrutura definida de reciprocidades. Nos seus termos mais
gerais, a lógica de reciprocidade é que cada “espécie” faz a mediação para a
natureza da outra, é necessária para a realização e regulamentação da outra,
de tal forma que cada grupo contém necessariamente o outro. A
configuração subsequente não é tanto uma simples oposição como um
sistema quadrinário operado pela reprodução de uma dicotomia axial, como
na representação da “tribo” em Moala e nas ilhas próximas feita por Hocart
(figura 2). Este esquema, como veremos, na verdade serve também como
descrição da entidade política moalana, tomada tanto como um sistema de
grupos de descendência quanto como uma estrutura territorial. Daí que o
mesmo código quadriclassista possa ser descoberto nas relações de
parentesco e casamento, no ritual e na produção, nos valores das
mercadorias e nos conceitos de espaço.17 Levando até o fim as conexões
significativas entre os costumes nesses níveis diferentes, podemos de certo
modo reproduzir o processo através do qual uma esfera cultural se projeta
sobre outra para criar ao mesmo tempo uma ordem global de forma,
conteúdo e ação.

FIGURA 2 • Modelo geral da “tribo” no grupo moalano (apud Hocart, 1929, p.233)

Por toda Lau, o direito das Pessoas da Terra de serem os verdadeiros
“donos” e homens da terra é reconhecido como genuíno, mas suas



plantações não prosperariam sem a ação dos Chefes. O direito do chefe aos
produtos da terra, especialmente os primeiros frutos (sevu), sempre foi
reconhecido pelos “donos” como uma garantia de fertilidade, sem supor um
direito de propriedade do chefe no sentido ocidental. Seria mais uma
questão de entender a intervenção do chefe como uma modalidade de
direito paterno. O caráter específico do poder do chefe dos Fiji (kaukawa ou
mana) é o vigor masculino, uma virilidade que tem mais que uma
representação na prática comum. Ele aparece diretamente, por exemplo, no
acesso privilegiado do soberano às mulheres em idade de casar, do seu
domínio; simbolicamente, na correspondência entre os ritos de investidura
da chefia e a iniciação dos jovens na condição sexual e guerreira através da
circuncisão. Aliás, ambas as cerimônias são marcadas pelo uso das roupas
de casca de árvore (masi), a mais valiosa das “mercadorias femininas”
(yaya vakayalewa). A passagem para um status masculino mais alto é assim
mediada por um elemento feminino — na reciprocidade (conversão) lógica
da doação do chefe de fertilidade para a terra.18

Para mostrar a generalidade desse esquema, é necessário somente fazer a
conexão entre as mulheres e o lado “terra” das coisas. As tradições
moalanas, mais uma vez, substituem uma relação paradigmática —
preparada, além do mais, pela ideia da fecundidade do povo interiorano
original, os “Milhares”. Ao chegarem às várias colônias locais, os homens
da linhagem de chefia tomaram o poder quando os líderes da Terra lhes
deram as filhas mais velhas como esposas. O efeito político atribuído a essa
oferta só pode ser apreciado à luz das importantes práticas de parentesco,
para as quais ela funciona, em troca, como mapa lendário: (1) A
superioridade do “lado do homem” ou dos receptores-de-mulheres, o “lado
forte”, sobre os doadores-de-mulheres, ou “lado fraco”; (2) a superioridade
do primogênito e dos seus ou suas descendentes sobre a linhagem do mais
novo; (3) os famosos privilégios rituais e econômicos do vasu ou sobrinho
sobre seu tio materno — de tal forma que nos contos tradicionais a
autoridade dos chefes é reiterada como vasu para os cidadãos.19

Através de uma outra troca de registro cultural, desta vez para as regras
que estabelecem a divisão familiar de comida e a propriedade pessoal,
podem desenvolver-se mais detalhes das relações entre Chefes e Terra,
homens e mulheres, parentes paternos e parentes maternos. As leis fixam,
primeiro, certas prioridades entre essas categorias. Os homens da família
comem antes e separados das mulheres, que servem a comida; ao mesmo



tempo, os pais devem preceder os filhos, e os irmãos mais velhos comem
antes dos mais novos. Em segundo lugar, existem impressionantes
interdições sobre o uso, pelos descendentes de um homem, das sobras da
sua comida, ou sobre suas posses, tais como roupas, que estejam
intimamente associadas com sua pessoa. O parente mais novo será atingido
por um excesso de vigor que causa uma intumescência da parte do corpo
em contato com o item proibido. Comer a comida do mais velho, por
exemplo, produzirá um aumento anormal da garganta ou estômago. Em
Moala esse efeito é conhecido pela palavra tongana fula, mas o uso fijiano
mais antigo é exatamente bukete vatu, ficar “grávido com pedra” (Deane,
1921, p.94).20

Nesse sentido, o único membro da família moalana isento do tabu e de
seus efeitos é a esposa do patriarca mais velho. Imunidade familiar é
desfrutada pelas primas cruzadas, que são as companheiras sexuais e
conjugais preferidas — e que se opõem em todas as dimensões de consumo
à irmã de um homem. Finalmente, para os dirigentes, o privilégio atinge
também o mestre-de-cerimônias (matanivanua, “face da terra”), o mesmo
que nas tradições representa o Povo da Terra, doadores-de-mulheres para os
Chefes. O direito simbolizado aqui é, contudo, algo mais que o acesso
destes “chefes dialogadores” aos bens do chefe, é até mais do que os
direitos naturais dos doadores-de-mulheres ou parentes maternos contra a
linhagem do homem — recíproco do direito vasu. Pela sua imunidade aos
perigos da virilidade dos chefes, o chefe dialogador (da mesma forma que a
esposa) torna-se o intermediário indispensável de todas as relações
recíprocas entre os parentes mais velhos e os mais novos da mesma
descendência, a fim de que os últimos não sejam afetados pela potência dos
primeiros. Sem essa libertação do tabu pelo lado da mulher — que agora já
pode ser entendido mais genericamente como uma negação da chefia,
corolário do conceito de um verdadeiro povo da terra, “verdadeiros donos”
(taukei dina) — a hierarquia se dissolveria na descontinuidade. Mas, da
maneira como acontece, qualquer regalo dado por um chefe é
cerimoniosamente recebido por um chefe dialogador, com a sua mão sobre
ele.

Nas ilhas Tokelau, do mesmo modo, os “descendentes do homem”
suprem, mas os “descendentes da mulher” dividem (Huntsman, 1971). O
esquema dos fijianos é cognato com estruturas bem conhecidas da Polinésia
ocidental, que podem ser descritas genericamente em um nível superficial



pelo direito que reserva o principal controle econômico e político à
linhagem paterna, enquanto os “descendentes da mulher”, embora excluídos
da sucessão, mantêm uma autoridade ritual, ao mesmo tempo indispensável
e hostil àqueles que governam.21 O sistema é construído sobre um eixo
duplo. Por um lado, a relação de autoridade patrilateral representada
claramente como a distinção entre irmão mais velho e mais novo. Esta é a
armadura para a formação dos grupos sociais; é representada tipicamente
como uma relação recíproca na qual o mais novo serve o mais velho, que,
por sua vez, toma conta do mais novo. Por outro lado, existe um eixo de
complementaridade, codificado como a união irmão-irmã; esta entra
particularmente na aliança entre os grupos, quer dizer, como o elo mediador
entre os parentes de nascimento da mulher e os adquiridos pelo casamento.
O sistema fijiano dos Lau é uma variante do mesmo dualismo, mas
permutada em representações triádicas e de quatro partes mais complexas.22

Em Lau, realmente tudo funciona em quatro. Quatro é o conceito
numérico de uma totalidade Lau. São necessários quatro grupos para formar
uma ilha, quatro dias de troca (de quatro espécies de mercadorias) para
realizar um casamento, quatro noites de tratamento para efetuar uma cura.
Tradicionalmente, Moala estava organizada exatamente da maneira como
Hocart descreveu a “tribo”: divida em Grande e Pequena Moala, cada
metade dirigida por um grupo de Chefes governando o seu próprio Povo na
Terra.23 A referência a esse sistema de quatro partes traz imediatamente à
cabeça do antropólogo um tipo clássico de sistema de casamento — e ele
estaria certo em suspeitar de sua existência em Moala.

Os moalanos prescrevem o casamento entre primos cruzados (isto é,
descendentes de irmãos de sexos opostos). A prática vai estabelecer uma
dualidade, tal como foi visto em outras relações — uma combinação básica
de opostos, valorados diferencialmente — aqui dividindo os parentes em
um grupo de ego (parentes paralelos) e em um grupo de casáveis (parentes
“cruzados”). Mas existe outra estipulação de casamento, revelando o
conjunto completo de quatro categorias: os primos-irmãos cruzados são
proibidos de se casarem; o cônjuge potencial mais próximo torna-se o
primo cruzado de segundo grau (isto é, MoMoBrDaDa, FaMoBrSoDaa

classificados com os primos-irmãos cruzados na terminologia de
parentesco). Tecnicamente, o sistema daí decorrente é “Aranda”, com os
seus quatro segmentos intermatrimoniais, embora lhe falte a elaboração
terminológica de um sistema de oito seções. O excelente diagrama de Robin



Fox (figura 3) e sua discussão do sistema Aranda (1967, p.195-9) ajudarão,
desta maneira, a desenvolver as implicações estruturais. O modelo lógico
do casamento com primo cruzado de segundo grau é aquele em que quatro
linhagens de descendência — cada uma representada por um ego específico
através de um dos seus quatro avós — se articula em certas relações de
aliança. As linhagens são agrupadas duas a duas em metades exogâmicas,
cada linhagem unida em qualquer geração dada com uma das duas na outra
metade, e na geração seguinte com a outra das duas linhas opostas. As
relações entre parentes são desta maneira análogas na forma à estrutura
global da “tribo” (figura 2), pois, reciprocamente, a representação das
categorias tribais, tais como Chefes e Terra, em termos de casamento, torna
esses níveis diferentes homólogos no conteúdo.

FIGURA 3 • As relações de parentesco no casamento de primos cruzados de segundo grau
(apud Fox, 1967, p.196; note-se que os moalanos não praticam a verdadeira troca de irmãs, mas

as implicações estruturais são essencialmente como aparecem aqui diagramadas).

É importante notar, contudo, que a formação social é, ao mesmo tempo,
ternária, dual e quaternária. Estes modos da ordem social são simplesmente
perspectivas diferentes da mesma estrutura. São uns quantos relevos de uma
arquitetura social única — cada um deles constituindo um modelo
apropriado para a realização independente no comportamento. Tomado



como um todo, o domínio do parentesco é composto por duas “espécies” de
pessoas, os parentescos próprios e os afins. Pela lei do casamento, esse
universo de parentes dualista é diferenciado internamente em quatro
linhagens. As regras de casamento, contudo, evitam a duplicação de
alianças entre duas linhagens paternas dentro de gerações sucessivas, de tal
forma que em um período curto cada família está engajada em dois
conjuntos contrários de leis próprias, colocando-se como doadora-de-
mulheres para uns, e receptora-de-mulheres para outros. Esse é o elemento
triádico. De um certo ponto de vista dentro do sistema, a estrutura de quatro
partes dos pares complementares é mais exatamente um conjunto de três,
consistindo na parentela paterna imediata, no grupo dos irmãos da mãe
perante os quais a pessoa é vasu ou “sangue sagrado” (dra tabu), e no grupo
dos filhos da irmã, sujeito a um respeito correspondente (figura 4). Esta
imagem particular é de certo modo difícil de ser colocada em evidência. Ela
varia entre uma ordem triangular centrada na linhagem própria de uma
pessoa e as séries ordenadas de filho da irmã ou relações vasu que colocam
os receptores-de-mulheres na posição suprema. A dificuldade é somente
parte de uma instabilidade constitutiva do sistema à trois.

Em comparação, a estrutura de quatro partes é durável e dominante.
Quanto mais não fosse é a condição necessária da estrutura triádica. Mas,
além disso, ao ser continuamente cancelado e também reproduzido pelo
código quaternário, o sistema ternário adquire uma existência fugaz no
interior de uma contradição endêmica entre a hierarquia e a reciprocidade.
Nada na lei bilateral do casamento do primo cruzado (em segundo grau)
proibiria a reversão da sequência ordenada entre linhagens, mudando a
direção da recepção-de-mulheres na terceira geração — por exemplo,
através do casamento de um FFZSD (como de b’ para C na figura 4).
Entretanto, as relações econômicas entre receptores-de-mulheres e
doadoresde-mulheres têm servido, com o passar do tempo, para o mesmo
efeito igualitário. Pois, tomados no contexto mais amplo das obrigações de
troca entre grupos intermatrimoniais e durante o mais longo período de duas
gerações, os direitos do vasu ou filho da irmã contribuem para acertar as
contas que primeiramente favoreciam o irmão da mãe. No casamento da
mulher, irmã do último, o lado do marido teria dado algo mais em presentes
e mercadorias do que tinha recebido, e particularmente no nascimento do
filho da irmã, suas relações paternas devem assegurar seus direitos vasu
através de um presente generoso para o parente da mãe (vakalutulutu).



Depois do exercício dos direitos vasu, então, as relações econômicas entre
as linhagens intermatrimoniais foram determinadas e, de acordo com isso,
os primos cruzados — um homem e os filhos do tio materno — têm
obrigações de ajuda material fortes, mas mútuas (figura 4). Agora os filhos
desses homens são novamente preferidos como companheiros de
casamento. Uma vez que a relação entre os primos cruzados se tenha
tornado igual e recíproca, não há uma determinação necessária para repetir
na terceira geração a direção de doação-de-mulheres estabelecida na
primeira. O código triádico é, então, uma imagem produzida
constantemente pelo quadriádico, e quase sempre ofuscada. E com essa
resolução de hierarquia nos contornos familiares da reciprocidade se dão
muitas outras visões de centralização política dos Fiji.24

Aceitemos o esboço precedente, mesmo incompleto e fragmentário
como está, para rumarmos em direção ao esquema geral da cultura fijiana
oriental. O problema consiste em estender ao domínio da ação essa
representação da estrutura, especialmente à ação prática e histórica
reivindicada por um certo marxismo, como a sua ótica analítica exclusiva.
Uma boa maneira de começar é com a construção da casa moalana e a
observação de que essa construção é, na forma material e na divisão
descrita — completa nos seus níveis binário, trinário e quaternário. A casa
do homem é o seu castelo, ou, como dizem os moalanos, “Na sua casa, todo
homem é um chefe”. Assim sendo, a casa da sociedade é a sua cultura.25

Elíptica no contorno, a moradia moalana é dividida, segundo seu eixo
maior em um “lado da chefia”, tradicionalmente localizado em paralelo ao
mar, e um “lado comum” voltado para o interior. Para cada lado existe um
segmento final associado: o arco dos fundos da casa (entre os principais
pilares dos cantos) é o final “superior” e “acompanha” o lado da chefia; a
entrada da frente oposta é “inferior”, tradicionalmente orientada a
sotavento, e “acompanha” o lado comum. Estas associações (num sistema
de quatro classes lauano padronizado) são práticas e simbólicas, porquanto
a superestrutura da comunidade da aldeia é tradicionalmente a infraestrutura
da construção doméstica. O plano exterior da casa — armadura simbólica
da vida familiar, que é, ao mesmo tempo, uma miniatura da comunidade
política — medeia as relações entre o domicílio e a aldeia e constitui as
relações da produção da aldeia. A casa é construída coletivamente. Mas a
forma de cooperação não decorre simplesmente das dimensões técnicas do
serviço. Por tradição, era uma instância sintética e ativa da correspondência



significativa entre política e domesticidade, sendo os segmentos da
comunidade responsáveis pelos segmentos da casa, de acordo com a
correlação de estruturas. E, como está subentendido na descrição seguinte
da construção tradicional de casas, esse conjunto de concordâncias estende-
se para fora, para as estruturas culturais da natureza:

FIGURA 4 • Relação triádica evidente na ordem de parentesco moalano (→, direção das
obrigações econômicas principais; A > B > C, série ritual, baseada no “sangue sagrado”).

Este lado da casa voltado para o mar era chamado de lado nobre (yasa turaga) e acompanhava-o
o final oriental; ou, se a casa fosse perpendicular ao litoral, o lado oriental era o nobre, e
acompanhava-o o final do mar. Se somente a aldeia Tumbou estivesse construindo, os
Katumbalevu (o segmento de chefia da metade principal) trabalhariam no lado nobre e os
Valelailai (segmento da terra da metade principal) no final que o acompanha; na construção da
casa, os Valelailai acompanham os Katumbalevu, razão pela qual eles estão juntos enquanto Tai
(metade de chefia); a quarta parte Tumbou (a metade da terra da aldeia Tumbou) dividiria o outro
lado e o final. Se toda Lakemba estivesse construindo, “A Cidade” (Na Koro, a metade territorial
superior) ficaria com o lado nobre; Wathiwathi e Waitambu ficariam com o final oriental por
causa de Wathiwathi (aldeia superior da divisão da terra de “A Cidade”, com a “terra” Waitambu
relativa a ela); Natokolau (ou Daku ni Lau, a segunda metade territorial da ilha) ficaria com outro
lado e o final … [etc.]. [Hocart 1929, p.126. Veja-se, às p.113-4, uma transformação dessa
estrutura na pesca coletiva das mulheres].26



FIGURA 5 • Representação esquemática dos espaços sociais tradicionais da casa moalana.

O exterior da casa é repartido de acordo com o sistema de quatro classes
da sociedade ao qual se refere. Uma projeção das mesmas linhas de
separação no sentido do interior produziria um espaço tripartido, integrando
a vida familiar literalmente dentro das categorias da sociedade mais ampla
(figura 5).27 Os finais “superior” e “inferior” deste espaço trisseccionado,
loquê e sue respectivamente, são opostos nos tipos de sociabilidade, uma
vez que eles têm valores diferentes. Separado do resto da casa por uma
cortina de casca de árvore, o final superior protege a plataforma onde o
mais velho da família dorme e tem seu depósito de objetos de valor, armas e
ferramentas agrícolas. Seu uso geralmente é restringido aos membros da
família (que também podem guardar os seus pertences lá), mas
principalmente ao turaga e marama da casa (o “chefe” e a “chefe”). O valor
relativo do final superior distingue-se não só pela altura, mas também pelas
finas esteiras nele colocadas, em comparação com as esteiras da entrada da
frente e as esteiras melhores, mas ainda comuns, que cobrem a seção do
meio. O final inferior do domicílio é mais público que privado e é
habitualmente associado com o fogão da mulher, os utensílios culinários e a
comida quente, por oposição ao dormir (sexo) e às coisas masculinas.28 A
série de oposições envolvidas é ainda mais ampla do que esses extremos
domésticos e traz à cena as complexidades interessantes da divisão sexual
do trabalho. O fogão da mulher dentro de casa se opõe em contraste
múltiplo aos fornos subterrâneos nos quais os homens cozinham, e que se
situam tradicionalmente nos limites da aldeia. Assim reencontramos a



relação diagramática — mulheres: homens: :dentro: fora — que tínhamos
visto antes nas oposições míticas entre Terra (= lado da mulher) e Chefes (=
lado do homem). Também faz sentido os fornos subterrâneos serem
geralmente reservados para ocasiões especiais — por exemplo, para os
domingos — e os fogões das mulheres para as refeições do dia a dia. Mas
as inversões lógicas também devem ser salientadas: a cozinha do homem é
seca, subterrânea e no meio “mais baixo” da terra; a cozinha da mulher se
faz fervida em panelas — acima, e no meio de água salgada ou creme de
coco (ambos “masculinos”). Voltarei brevemente a essa troca complexa,
quando discutir as relações de produção.

Mas primeiro completemos a sociologia tripartida da casa. À exceção
dos chefes de linhagem, que, juntamente com os membros da família, têm
acesso às portas laterais, todos os visitantes devem entrar pelo terminal
inferior e permanecerem respeitosamente sentados ou agachados, a não ser
que sejam convidados para a seção central. Esta última é o lugar-comum
dos de fora e de casa, da mesma forma que, analogamente, é o lugar de
homens, mulheres e crianças. É ordenado, contudo, pelas coordenadas
laterais e longitudinais de linhagem, manifestas pelas oposições de valor de
lados e fins do domicílio (figura 5), de tal forma que em qualquer atividade
ritualizada, como o kava, as pessoas que bebem e comem são distribuídas
especialmente de acordo com seu status familiar ou comunitário. O
isomorfismo entre as categorias arquitetônicas e as da cultura geral é, então,
algo mais que uma analogia pitoresca. Na medida em que a casa é assim
dividida simbolicamente, torna-se a construção de uma diferenciação de
comportamento equivalente. Um “modelo de” sociedade e um “modelo
para” a sociedade — para adotar os termos de Geertz (1973, p.93) — a casa
funciona como o meio através do qual um sistema de cultura é concebido
como uma ordem de ação. O que na análise é uma série de classificações
paralelas, ou uma única estrutura operando em planos diferentes, é na
experiência uma totalidade indivisível. O código de quatro classes é, ao
mesmo tempo, prática e forma. Revelando-se em uma habitação tão
estruturada, as relações entre as pessoas são elas próprias habitadas pela
mesma estrutura.

Essas relações estendem-se necessariamente aos objetos da vida
familiar. As categorias culturais e os bens econômicos são aqui definidos
em relação aos outros: a qualidade da esteira significa o valor do espaço
cultural; a coleção de objetos diferentes no espaço único representa,



reciprocamente, um conjunto comum de valor cultural. (“Intimamente
associado com a cabeça, que é, o centro do mana, o travesseiro é
propriedade privada tabu. Não pode ser tocado por pessoas de linhagem
inferior à do dono. Os travesseiros são guardados na parte mais alta [do
fundo] da casa”. [Thompson, 1940, p.171].) É um processo de valoração
mútua. Isso implica que o valor econômico seja saussuriano, ou seja, a
posição diferencial de um objeto dado em um sistema de relações
significantes. (Isto seria muito justo, pois Saussure entendeu o valor
linguístico a partir do econômico.) O efeito do processo é o de estabelecer
estruturas de diferenciação entre bens que são isomórficos com as
distinções categoriais entre os homens, ao se substancializarem.

A permutabilidade de certos bens aparece, então, como uma substância
social dividida, um atributo simbólico através do qual eles são também
incomensuráveis e não trocáveis por bens de outro valor. Todos os
principais contrastes da cultura dos Lau são reproduzidos como classes de
bens materiais e como possibilidades da sua substituição ou troca.
Descrever esse sistema de objetos seria repassar toda a etnografia, pois
também os bens são mar ou terra, macho ou fêmea, chefe ou povo, rituais
ou livres. Como tudo acontece aos pares, cada grupo sendo uma
combinação complementar de superior e inferior, cada refeição deve conter
um elemento marcante de carne, peixe ou verduras (i coi) e um fundo sólido
comum (“comida verdadeira”, kakana dina). Os dentes de baleia são “a
cabeça de todas as coisas”. Sua única medida social é um ser humano: eles
dão segurança nos serviços, na guerra ou no trabalho, àqueles que os
aceitam como oferenda; seguram a esposa para o marido, compensam o
guerreiro por seu tributo de uma vítima canibal, o sogro pela morte da
esposa, o parente da mãe pelo nascimento do seu filho. Hoje em dia os
dentes da baleia estão expostos às vezes nos postos mais altos da casa, mas
normalmente são guardados na parte dos fundos, coabitando com outros
objetos de autoridade (mana) no lugar de dormir do homem mais velho.
Valiosos como são, os dentes de baleia não podem ser trocados por qualquer
coisa de uso comum ou por comida — da mesma forma que se poderia
dizer, por motivos semelhantes, que o filho mais novo não poderia comer a
comida do mais velho. Só duas coisas se contrapõem metodicamente aos
dentes de baleia — a tartaruga e o porco — a “cabeça” de todos os
alimentos do mar e a “cabeça” de todos os alimentos da terra. Mas isso
porque um porco pode ser substituído por um homem nos sacrifícios e a



tartaruga é o “peixe que vive” (ika bula) ou o “homem-peixe” (ika tamata)
contra o qual o pescador do chefe será obrigado a se substituir no caso de
falhar na pesca. Existe uma equivalência transitiva entre os dentes da baleia,
o porco e a tartaruga, baseada na sua intermutabilidade com os homens.29

Agora os antropólogos descobrem frequentemente “esferas de troca” nas
economias tribais — a alocação de bens entre classes inconvertíveis, cada
uma constituindo um circuito isolado de itens transacionáveis separados dos
outros por discrepâncias de valor social (Firth, 1965; Steiner, 1954;
Bohannan, 1955; Salisbury, 1962). Mas que são as famosas esferas de troca,
a não ser o momento funcional de um sistema de objetos? E o sistema de
objetos? A transposição, em um outro plano, do esquema de sociedade.

Uma “base econômica” é um esquema simbólico da atividade prática —
e não somente esquema prático na atividade simbólica. É a realização de
uma dada ordem de sentido nas relações e finalidades de produção, nas
avaliações de bens e determinações de recursos. Considere-se a oposição
moalana de “terra/mar”. Mais que um discurso sobre a interação entre
grupos sociais ou entre homens e mulheres, ela significa a organização
cultural de uma distinção natural. As relações de produção vigentes no mar
e na terra são constituídas de acordo com as estruturas de reciprocidade
entre as categorias assim designadas e, através disso, o mar e a terra
enquanto elementos naturais são dotados de uma ordem cultural. Para os
Moala, as estruturas de reciprocidade relevantes são de duas espécies.
Primeiro, a troca simples correspondendo ao dualismo essencial de
complementaridade da sociedade moalana: os Povos da Terra e do Mar —
incluindo na última categoria os Chefes e os grupos de mestres-pescadores
(kai wai dina) vinculados ao seu serviço — fornecem produtos um ao outro
a partir dos elementos com os quais têm uma afinidade natural. O Povo da
Terra, como se costuma dizer, “não é muito feliz na água”. De fato, as
aldeias dominadas pela Terra fazem muito pouca pesca em alto-mar até
hoje, apesar da possibilidade de acesso às regiões pesqueiras. Seu papel é
cultivar, principalmente taro, e suprir a festa com bolos de taro e de coco, e
com porcos. Eles não devem, tampouco, comer o porco na presença do Mar,
assim como este não deve comer o peixe na frente da Terra, pois o peixe e a
tartaruga são o que o Povo do Mar fornece à Terra.30 A segunda forma de
reciprocidade é um intercâmbio mais complexo, correspondendo mais
propriamente ao sistema de quatro classes, e que divide adequadamente a
terra e o mar. Aqui, cada parte, por assim dizer, produz a substância ou



sustento que constitui a outra, devendo, desta forma, produzir no elemento
da outra. É este o modelo essencial da divisão doméstica do trabalho,
exercitada por todos os Fiji em um momento apropriado das trocas de
casamento, quando o lado do homem, apesar do seu status superior e “do
mar”, proporciona para a parentela da esposa uma festa com porco em troca
de uma festa com peixe.31 O mesmo acontece no trabalho comum: mesmo
se (alguns) homens moalanos pescam de vez em quando em alto-mar, a
pesca e a colheita diária das mulheres nos lagos é que produzem o principal
suprimento de comida no mar. Além disso, as mulheres trançam esteiras e
fazem roupas de cascas na aldeia, enquanto que todo o cultivo de alimentos
no “mato” interior é trabalho do homem. Observando essa divisão do
trabalho em sua distribuição geográfica, reconhece-se uma configuração
familiar: as atividades das mulheres são de “dentro”, na vila e no mar
adjacente, flanqueadas no outro extremo geográfico pelos domínios dos
homens sobre o alto-mar e a floresta cerrada. A distinção tripartida então
permuta a oposição terra-mar em uma típica estrutura de quatro (figura 6).
Pois a terra é socialmente bifurcada em aldeia (koro) e mato (veikau),
enquanto o mar é de igual modo diferenciado em wai tui ou “mar dos
chefes” dos homens, além dos arrecifes, em contraste com a lagoa ou a
parte costeira do mar, lugar das atividades das mulheres, chamado pelo
mesmo termo (dranu) que as águas doces costeiras.32 Na expressão de
Marx, a natureza conhecida pelo homem é uma “natureza humanizada”.

Por outro lado, começa-se a ver a questão nas críticas marxistas
correntes ao estruturalismo como uma lógica imóvel de estruturas
equivalentes, sem qualquer sentido de dominância ou determinação entre os
níveis da ordem cultural — e consequentemente sem qualquer
conhecimento da mudança ou do evento (Terray, 1972, p.39-41). É uma
espécie de “paradigma vazio” kuhniano, uma vez que, para o
estruturalismo, a clássica distinção entre infra e superestrutura não faz mais
sentido claro. Também não é fácil entender a “preponderância do fator
econômico” no entendimento estruturalista do fator econômico. A chamada
infraestrutura aparece como a manifestação de um sistema total de
significações em ação no mundo, um processo que qualifica também o
sentido da experiência prática como uma relação naquele sistema. A
infraestrutura incorpora uma superestrutura: uma lógica conceitual que nem
é a do próprio mundo — no sentido de uma eficácia mecânica inerente —
nem expressa suas propriedades materiais, a não ser como uma valoração



culturalmente específica. Qualquer ordenação cultural produzida pelas
forças materiais pressupõe uma ordenação cultural dessas forças.

Permitam-me abrir um pequeno parêntese sobre as condições
institucionais das categorias conceituais dos Fiji. À parte a patente e
excessiva simplificação, talvez a falta principal desse tipo de explicação do
texto cultural seja o fato de que ele prossegue, de certo modo, inventando
antropologia sem se beneficiar das explicações etnológicas já conquistadas.
Mas a esta altura, com os exemplos do estruturalismo francês e inglês
simultaneamente colocados perante nós, parece claro que a força de cada
um é o complemento do outro. Eu não pretenderia fazer uma síntese.
Somente observar que a transposição de um dado esquema simbólico em
diferentes planos é a contrapartida da compreensão da sociedade tribal
enquanto ordem institucional generalizada. Sob esta condição, isto é, um
conjunto consistente de relações (primeiramente o parentesco) desdobrado
em várias funções, a generalização das relações simbólicas torna-se
igualmente autêntica. Consequentemente, também o isomorfismo entre os
diversos códigos — social, geográfico, mítico e econômico — não é nem
fantástico nem o produto de um puro interesse especulativo; é uma
condição real da vida social. Se as distinções no meio (ambiente) estão
conectadas metaforicamente com diferenças no status político, é porque as
mesmas relações que regem a produção regem também a política. Na
medida em que as relações institucionais permanecem consistentes, as
concordâncias simbólicas nunca são arbitrárias. Mediadas pela ordem
social, elas são sempre motivadas pela experiência cultural do sujeito
pensante. E sua determinação pelos etnólogos não é nem mais nem menos
idealismo que a sua prática pelos povos. Se, no sentido estrito de atividade
prática, a “práxis” é um esquema conceitual, ainda no sentido mais amplo o
esquema conceitual é uma práxis cultural.

Haveria muito mais a dizer sobre tudo isso. Por ora fecho os parênteses
em favor das implicações do nosso exemplo etnográfico quanto à estrutura
e ao evento, à cultura e à história.



FIGURA 6 • Divisão do trabalho e divisão da natureza.

O texto-chave para Moala foi produzido por um poeta mexicano
comentando os trabalhos do mestre francês. Num longo ensaio sobre Lévi-
Strauss, Octavio Paz delineia atiladamente a conclusão de que “nos
sistemas de classificação, nos mitos e rituais, a história entra no ciclo dos
fenômenos recorrentes, perdendo assim sua virulência” (1970, p.88).
Exatamente por isso, porque as coordenadas simbólicas da cultura moalana
são traduzidas de maneiras diversas, o sistema parece desenvolver uma
imunidade a condições de mudança. A aldeia de Nuku, por exemplo, tem a
organização dual comum de seções de terra e mar, apesar de, estritamente
falando, jamais ter existido um grupo da Terra na comunidade. Nuku foi
fundada no final do século XIX exclusivamente por mestres-pescadores
ligados aos chefes, Povo do Mar por excelência, que migraram da aldeia
principal de Navucinimasi, e posteriormente das ilhas de Gau e Bau. Mas
pela concepção local, determinados grupos Nuku eram Povos da Terra. Se
se insinuar aos habitantes de Nuku — como fiz muitas vezes — que todos
os grupos locais são Povos do Mar, isso é prontamente admitido. Mas
também será explicado que uma parte do povo foi a primeira a vir da aldeia
dos chefes para Nuku, que eles recebem o peixe do mar, que são guerreiros
(bati) para os últimos grupos; quer dizer, eles são “Terra” em relação ao
verdadeiro Povo do Mar que chegou depois. Este é um exemplo adequado
de “reprodução estereotípica”, na colocação de Godelier (1972 [1966]).

O exemplo é particularmente importante por sua revelação do
mecanismo de reprodução cultural perante uma desconformidade histórica.



Mutilado pela história, o sistema de metades é recriado pela transposição de
correspondências simbólicas a partir de domínios afins à população
restante. Uma divisão dual de grupos em “Terra” e “Mar” é restaurada
através de um contraste congruente entre povos originais e imigrantes. Ao
nível conceitual, esse procedimento particular é singularmente fácil, na
medida em que a distinção temporal permanece não afetada — se precisar
ser, o mito original (matriz) pode ser revisto para se adaptar —, enquanto
que a distinção social sempre pode ser pensada desta ou daquela maneira.
Contudo, tal é somente a mecânica do processo. Mais fundamental é o fato
de que a oposição entre metades está sempre presente na vida da aldeia,
mesmo na ausência da sua existência histórica, pois a distinção entre Povo
da Terra e Povo do Mar é continuamente praticada em mil detalhes do
ritual e do mito, da vida pública e doméstica. A aldeia tem esses
componentes, e isso é declarado em todas as cerimônias de casamento, em
todas as trocas de comidas complementares, na maneira como os homens e
as mulheres pescam e os lugares onde o fazem, na construção da moradia e
na vida familiar cotidiana que nela se desenvolve. A dualidade social não é
somente concebida; ela é vivida.

Além disso, a reconstrução da estrutura à custa do evento não se realiza
sem resíduos (cf. Lévi-Strauss, 1966; Sagab, 1964, p.184). Se o esquema
simbólico parece manipulável sem erro ou falha, a história se mantém numa
certa opacidade do real: não há como fugir à contradição de uma aldeia
composta ao mesmo tempo de Povo da Terra e Povo do Mar, e ao mesmo
tempo apenas de Povo do Mar. Esse ponto é de significação potencial para
uma teoria dinâmica da estrutura. Hocart observou que o dualismo tornou-
se de pouco valor entre os Fiji, e que seu uso excessivo vai levá-lo, no final,
ao enfraquecimento e obscurecimento (1952, p.57-8). Assim, no caso Nuku,
a oposição entre estrutura e evento fica superada, mas à custa de uma
complicação social que nega a estrutura ao mesmo tempo em que a
confirma. Um dualismo nega o outro, se cruza com o outro, e parece
razoável supor que todo sistema acabará descobrindo limites para a sua
capacidade de acumular contradições históricas desta maneira, ou pelo
menos se tornará vulnerável a alguma transformação. Em uma perspectiva
naturalista, estes seriam os momentos “de adaptação”. Mas, de fato, a
estrutura permanece o começo da sabedoria histórica. A história não é
somente um desdobramento em algo novo — e muito menos algo de mais
prático. Como sugere Greimas, a mudança pode também ser um



fechamento: uma seleção definida de somente uma das permutações
latentes em qualquer estrutura dada (1966, p.823).

Nesse sentido, a sociedade Fiji não é estática; ela contém o embrião de
outra ordem cultural. O fato de o dualismo estabelecido sobreviver a uma
variedade de ataques históricos significa simplesmente que ele ainda não se
deparou com o decisivo — aquele que sobredeterminará suas próprias
contradições para libertar o futuro já prefigurado. “Pois mesmo em um tipo
de estrutura social aparentemente simétrica, como a organização dualista, a
relação entre as metades jamais é estática, ou completamente recíproca,
como se poderia supor” (Lévi-Strauss, 1963b, p.135). Complementar, mas
desigual, simétrico, mas assimétrico, o dualismo fijiano contém uma
contradição endêmica: um conflito, como se viu, entre reciprocidade e
hierarquia. É essa a tríade centralizada nos sistemas equilibrados de duas ou
quatro classes. Na sua forma mais aguda, é a incompatibilidade entre o
casamento de primos cruzados bilaterais e a superioridade dos recebedores-
de-mulheres em relação aos doadores-de-mulheres; pois se o segundo
significa uma diferença no status através da transferência da mulher, o
primeiro implica que toda essa vantagem é perfeitamente reversível. A
reciprocidade domina, mas no fundo das suas formas estruturais se move
outra ordem assimétrica: um sistema clássico de “troca generalizada” ou
casamento da filha do irmão da mãe, que representa a visão de uma
sociedade que soube como abandonar o pretexto de igualdade pelo
desenvolvimento claro da autoridade (dignidade) dos chefes e da hierarquia
(cf. Lévi-Strauss, 1969; Leach, 1951).

Pelo princípio da “troca generalizada”, determinado grupo recebe
consequentemente mulheres de uma linhagem e dá suas filhas para uma
outra; donde ser necessário um mínimo de três para fazer o sistema. E pode
ser mantida uma hierarquia consequente entre elas, contanto que as
mulheres das mais altas não sejam passadas diretamente para as mais
baixas. Para os Fiji, talvez este futuro tenha sido desenhado, pois ele existe
entre as linhagens do vizinho arquipélago de Tonga, considerado por muitos
historiadores da pré-história como tendo sido colonizado pelos Fiji talvez
há dois mil anos. Além do mais, os nativos de Tonga resolveram o
problema das filhas dos chefes supremos mantendo as linhagens de
imigrantes como “estrangeiras” — inclusive uma “Casa de Fiji” (Fale Fisi)
— para as quais são destinadas as mulheres da mais alta hierarquia, apesar
de as mulheres das linhas nativas mais novas se dirigirem para cima, em



direção ao chefe principal. Se o segundo mecanismo permite ao chefe
supremo multiplicar sua supremacia enquanto superior genealógico através
do seu status como filho da irmã (fahu), da linhagem dos mais moços, o
primeiro também retira da disputa política aqueles que recebem a filha do
chefe, uma vez que, como estrangeiros, eles estão fora do sistema. Esses
forasteiros servem tradicionalmente aos chefes como auxiliares rituais
(mata pule) — uma permutação das correlações doadores-de-
mulheres/recebedores-de-mulheres, nativos/estrangeiros, arauto/chefe, que
vimos agindo em Lau. Essa transformação é acompanhada por uma série de
outras, cuja necessidade pode ser julgada em comparação com a lógica das
categorias cognatas dos Fiji.

Em Tonga, o eixo geográfico da distinção chefe/plebe é passado da
horizontal para a vertical. Em vez de vir por mar — aqui, a origem dos
estrangeiros dos chefes — o fundador da linhagem governante de Tonga,
filho do deus Tangaloa, desce do céu para casar com uma mulher da
população indígena mais primitiva (ela própria, por uma versão,
descendente da minhoca). Donde, já que o céu abarca o mar e a terra, uma
representação cosmográfica paralela da tríade política. Mas também se
desenvolve aí uma imagem de dualismo, ainda que em um estado
secundário e subordinado ao esquema tripartido, que inverte sua relação em
Fiji oriental. O dualismo de Tonga, além disso, está deslocado da oposição
entre “o lado do homem” e “o lado da mulher” para a distinção entre
linhagens dos mais velhos e dos mais novos, uma transferência realizada
fundamentalmente pela absorção dos dois contrastes dentro de um sistema
de troca generalizada. Visto de outra forma, a codificação da relação entre
mais velho e mais novo como recebedor-de-mulheres para doador-de-
mulheres subordina a ligação irmão-irmã à hierarquia de irmão mais velho-
irmão mais novo. Uma consequência disso é acentuar a superioridade ritual
das mulheres sobre os homens, uma vez que politicamente isso também
corresponde à superioridade da linhagem do irmão mais velho (receptora de
mulheres). Em um outro nível, descobrimos o desenvolvimento do
sacrossanto chefe supremo, o Tui Tonga, o chefe que permanece imóvel e
dentro, em direção ao qual todas as mulheres afluem, que combina o poder
materno dominante como o mana paterno supremo. O dualismo de Tonga é
representado, então, por uma chefia clássica dual, sagrada e secular, estando
a secularidade formalmente localizada no ramo mais moço da linhagem
governante que desempenha uma função executiva. Na verdade, esta



segmentação é o arcabouço da divisão em metades que se estende em
princípio a toda Tonga, sendo as duas partes encabeçadas respectivamente
pelos chefes mais velhos-sagrados e os mais moços-seculares. Ora, uma vez
que o primeiro está para o último como o “lado da mulher” para o “lado do
homem”, e como a mulher está “dentro” em relação ao homem “fora”,
existe na divisão em metades uma inversão final dos conceitos espaciais
fijianos, com o superior sendo agora o interior: “Os nomes das duas
divisões referem-se à sua disposição geográfica. A Kauhala’uta (metade do
Tui Tonga) morava no lado de dentro (’uta) da rua, enquanto que a
Kauhalalalo (metade do chefe secular) morava na parte mais baixa da rua,
ou seja, do lado do oceano, para proteger o Tui Tonga e seu povo” (Kaepler,
1971, p.192; ver também Gifford, 1924, 1929; Bott, 1972; Leach, 1972;
Biersack, 1974).

Todos os elementos desse sistema existem também entre os Fiji
orientais, mas sem síntese ou dominância. Isso inclui os grupos
“estrangeiros” anômalos ligados às linhagens dos chefes, cuja origem
externa continua sendo uma qualidade fundamental de sua identidade local,
apesar de toda a aculturação. Em Moala, são eles os carpinteiros do chefe
— chamados de “samoanos” — e os grupos pescadores de Bau e Gau. Um
é, então, Terra e o outro Mar, mas ambos são “povos diferentes” ou
forasteiros em comparação com o Povo da Terra indígena e peritos mais em
funções técnicas que cerimoniais (ambos os tipos de atividade, contudo,
englobados sob a noção de “trabalho” [cakacaka]). Uma vez que o Povo da
Terra era por tradição doador-de-mulheres para os Chefes, esses peritos
estrangeiros legitimam sua ligação com a linhagem do chefe através do
casamento de seus ancestrais imigrantes com as filhas dos chefes supremos
moalanos. O sistema oculto no dualismo moalano é a troca generalizada.

De igual modo, as aldeias abrigam um dualismo concêntrico dentro do
simétrico, uma composição triádica da díade. Tradicionalmente dividida por
um rio ou caminho em metades complementares, sendo uma o lugar da
metade do chefe, a comunidade está ao mesmo tempo centrada em uma
praça pública onde fica a casa do chefe governante e o templo da aldeia.
Mas essa distinção entre centro e periferia, sagrado e secular, implica
também um tertium quid, um grau mais além constituído pela residência
externa dos chefes estrangeiros. Na história, como se viu, a locação na
periferia pode ser traduzida num movimento centrífugo — por exemplo, a
migração dos mestres-pescadores de Nuku dos seus espaços periféricos à



aldeia ao chefe de Navucinimasi, até sua localização atual em Moala
ocidental. E a consequência pode ser, como no caso moalano, a recriação da
ambiguidade entre os modos dual e triádico dentro do sistema territorial da
ilha como um todo. Em Moala ocidental, os grupos pescadores de Nuku
juntaram-se à aldeia vizinha de carpinteiros “samoanos” para formar uma
divisão geográfico-política chamada o “lado de Baixo” (Yasana i ra), numa
descontinuidade lógica com as divisões principais da “Grande Moala”
(Moala Levu) e “Pequena Moala” (Moala Lailai), transformando as antigas
metades territoriais numa dissonante estrutura à trois.33

A ideia geral é de que, quando existe uma contradição estrutural dessa
natureza, existe também uma direção histórica. O dualismo fijiano pode ser
resistente a muitas espécies de circunstâncias contingentes. Mas, por um
lado, o sucesso pode enfraquecer esse dualismo através da acumulação de
inconsistências históricas. Por outro lado, há a contradição interna: se os
eventos são continuamente reinterpretados por uma estrutura privilegiada, a
estrutura mantém, pelo mesmo processo, uma eventualidade privilegiada —
que só aparentemente é descontínua com ela própria. O sistema fijiano
tende, ou pelo menos é vulnerável, a uma certa diferenciação e
centralização do poder. De certo modo, ele já tem um código para
representar certas diferenças no poder como relações de hierarquia como
regras de casamento. Toda a Polinésia, que se desenvolveu a partir do
núcleo fijiano e conserva seus traços por toda parte, é testemunha desse
potencial. Os observadores mais perspicazes têm conseguido perceber a
estrutura alternada do futuro no presente fijiano:

Não existe uma única fórmula que dê conta de uma sociedade, pois, antes mesmo de uma nova
fórmula ter acabado de desalojar as velhas, já está surgindo outra nova para suplantá-la …
Podemos observar algo do gênero acontecendo em Fiji. Não podemos dizer qual a razão
fundamental que absorvia a atenção dos fijianos antes de ela ser envolvida pela paixão dos
conjuntos opostos, pois ela foi tão efetivamente envolvida que fica difícil discernir as estruturas
mais velhas sob a dicotomia. Em 1912, ela ainda estava tão longe de se esgotar que ainda podia
fornecer a matriz para novas situações. A Escola de Lau dividiu-se inevitavelmente em duas
casas, a do Norte e a do Sul. Uma vez mandei-os mergulhar em busca de coral, de modo
desorganizado. Um mestre veio me dizer que eles estavam simplesmente brincando. “Divida-os
em grupos”, aconselhou. Foram divididos em Norte e Sul. Imediatamente começou uma intensa
competição … até que os grupos exaustos solicitaram ordem para parar.

Tal incidente profetiza também a deterioração, pois a dicotomia se estava tornando tão comum
que se desvalorizava. Estava se estendendo a todas as ocasiões …

Não só esse uso demasiado desgastava, como a multiplicação de subdivisões estava chegando
ao ponto, como mostrei, de obscurecer todo o dualismo.



Contudo, uma razão nova e mais solene parece ter invadido o velho dualismo enfraquecido
pelo excesso. E esse novo entusiasmo era pelo serviço do chefe. Ele e a sua família estavam tão
acima dos demais que perturbavam o velho equilíbrio dos grupos duplos, um processo que pode
ser traçado em grande medida nas tradições narrativas de Lakemba.

Os dois lados que costumavam enfrentar-se um ao outro, iguais exceto na precedência,
começaram a quebrar-se em unidades, todas voltadas para o chefe, da mesma forma que os
planetas à volta do Sol. [Hocart, 1952, p.57-8]34

Tentei sugerir certas maneiras como o estruturalismo pode ser trazido à
luz, por assim dizer, em aproximação com a história e com as outras
antropologias. É inegável que fiz uma “leitura” particular do discurso
estruturalista. Tampouco há a menor intenção de supor que o estruturalismo
seja uma espécie de teoria científica geral, a partir da qual a história possa
ser deduzida ou prognosticada. Pode-se falar de contradições e
potencialidades, resistências e suscetibilidades e até da gênese experimental
da variação. Mas os princípios de classificação através dos quais a
sociedade trata os eventos são por si mesmos específicos e históricos; eles
não podem ser apreendidos diretamente a partir das qualidades dadas no
mundo, mas devem ser empiricamente descobertos (Lévi-Strauss, 1972). E
desde que os meios simbólicos através dos quais um determinado grupo
organiza a sua experiência sejam legítimos e lógicos, a história torna-se
também arbitrária, pois o mundo dificilmente poderia ser obrigado a
conformar-se aos princípios pelos quais uma parte da humanidade o
concebe. Parece impossível uma teoria geral dos sistemas culturais da qual
a história seja uma dedução.35

Claro que, mesmo que esta conclusão fosse aceitável em princípio,
continuaria a haver desacordos básicos entre o estruturalismo e o marxismo
contemporâneo sobre a “pré-história da sociedade”. Mais exatamente,
continuam como problemas as relações entre estrutura e ação material e os
pesos de suas respectivas lógicas sobre a forma cultural. Entretanto, poder-
se-ia perguntar se o próprio Marx não percebia algumas distinções
fundamentais entre as formações pré-capitalistas e as burguesas no modo de
organização e funcionamento histórico. Para o marxismo moderno, rejeitar
o estruturalismo com bases no seu “embaraço perante a história” pode ser,
em alguns sentidos, um embaraço semelhante para ele próprio. Não seria a
primeira vez que o marxismo estaria ignorando Marx. Se, como diz
Pouillon, “não foram os estruturalistas que puseram as estruturas na
história”, também não foram os estruturalistas que primeiro as descobriram:
“Os homens fazem sua própria história, mas não a fazem a seu bel-prazer;



eles não a fazem em circunstâncias escolhidas por eles… A tradição dos
mortos permanece como um pesadelo na cabeça dos vivos” (Marx, s.d.
[1869], p.15).

Marx estava plenamente ciente da capacidade das sociedades arcaicas
em estruturar as circunstâncias da história. A passagem de O capital sobre a
estabilidade das comunidades-aldeias da Índia é uma demonstração clássica
da “reprodução estereotípica”:

Essas comunidades da Índia, pequenas e extremamente antigas, algumas das quais sobreviveram
até hoje, baseiam-se na posse comum da terra, na combinação da agricultura com o artesanato e
em uma inalterável divisão do trabalho, que serve, todas as vezes que está surgindo uma nova
comunidade, como um plano e esquema prontamente utilizável. Ocupando áreas entre 100 e
vários milhares de acres, cada comunidade forma um todo compacto, produzindo tudo de que
precisa… Se a população cresce, funda-se uma nova comunidade, conforme os padrões da antiga,
na terra desocupada. O mecanismo todo revela uma divisão do trabalho sistemática, o que é
impossível na manufatura, uma vez que o ferreiro e o carpinteiro etc. encontram um mercado
imutável … A lei que regula a divisão do trabalho na comunidade atua com a autoridade
irresistível de uma lei da Natureza, ao mesmo tempo em que cada artífice individual, o ferreiro, o
carpinteiro e assim por diante, conduz em sua oficina todas as operações de seu artesanato nos
moldes tradicionais, mas de maneira independente e sem reconhecer qualquer autoridade. A
simplicidade da organização da produção nessas comunidades autossuficientes que se
reproduzem constantemente da mesma forma e, quando acidentalmente destruídas, surgem outra
vez no mesmo lugar e com o mesmo nome — essa simplicidade é a chave do segredo da
imutabilidade e das sociedades asiáticas, uma imutabilidade em profundo contraste com a
dissolução e refundição constantes dos estados asiáticos e com as mudanças ininterruptas de
dinastia. [1967 (1867) 1:357-8.]

Marx reconhecia a reprodução estereotípica das comunidades asiáticas,
embora sua teoria sobre elas não pareça muito convincente se comparada
com a moderna antropologia.36 A partir das considerações mais gerais
expostas em Pre-Capitalist Economic Formations, a relativa estabilidade da
sociedade primitiva era a contrapartida da produção de valores de uso — de
uma economia na qual “o homem é o objetivo da produção, e não a
produção o objetivo do homem”. Controlada pelos produtores na sua
qualidade de membros da comunidade proprietária, a produção era
organizada como reprodução dos indivíduos nessas relações de parentesco
definidas (Marx, 1964, p.64ss.; 1973. p.471ss.). A finalidade não era uma
acumulação ilimitada de uma “riqueza” abstrata, paralela à recriação de
produtores meramente como “trabalhadores”. Para o indivíduo, era a
realização concreta, a auto-objetificação de uma existência social. Tais fins
são finitos. Marx podia ter pelo mundo que os reconhecia o mesmo respeito
que o antropólogo estrutural tem pela procura de “modelos fechados,



formas e limites dados” e “satisfação de um ponto de vista limitado” (Marx,
1973, p.488). Mas Marx divergiria de todas as antropologias posteriores na
ideia de que a comunidade antiga, que mediava as relações dos produtores
com a natureza e com eles próprios, não era propriamente um produto
social. Ela pertencia mais propriamente à ordem da natureza: o
desenvolvimento de laços “naturais” de parentesco ou sangue, produzindo,
além disso, com instrumentos que estavam mais ou menos naturalmente ao
alcance.

Por um lado, então, a causalidade estrutural clássica do materialismo
histórico é assim suspensa, sendo seu campo de aplicação relativizado como
apropriado estritamente às formações capitalistas. Contudo, a ordem social
das culturas primitivas não pode ser considerada uma superestrutura erguida
sobre um alicerce real de relações econômicas. Pois, como Marx
repetidamente insiste, em formas tais como a comunidade clânica orgânica,
a ordem social é o pressuposto da produção, da mesma forma que é também
sua intenção final. A esta altura, as condições irredutíveis que os homens
encontram na produção, condições prévias e independentes de sua vontade,
às quais, por conseguinte, ele têm de submeter sua atividade material, são
seus “laços naturais” de sangue, linguagem e tradições. Para a sociedade
primitiva, os “alicerces reais” e as “superestruturas” trocam os seus lugares
em aspectos decisivos. Além do que, por outro lado, a suspensão da
causalidade clássica deixa a impressão de que a sociedade pré-capitalista é
uma espécie de ausência, de cultura e de história, ao mesmo tempo. A
“simplicidade da organização para produção”, que Marx via como a chave
para a imutabilidade da comunidade arcaica, não era somente uma condição
inalienada em comparação com a sociedade burguesa. Ela carece
especificamente das diferenciações que dão à sociedade burguesa seu
movimento dialético: separação entre os produtores e os meios de produção,
entre os produtores e os produtos, entre a produção e as “necessidades” dos
produtores, e entre os indivíduos e a coletividade. Sem essas
descontinuidades, o que sobra para Marx é uma espécie de continuidade
que a antropologia das comunidades tribais não aceitará facilmente: uma
continuidade da cultura e da natureza. Marx permanece fiel à sua própria
apreciação de seu método como um “naturalismo”; a respeito da formação
da cultura, ele é gradualista — consistentemente com sua posição sobre a
linguagem, que não envolveria qualquer ruptura decisiva em relação à
experiência prática (ver adiante, p.141-8). Para Marx, a sociedade primitiva



era o natural dentro do próprio social. E é isso que lhe permite relegar as
condições sociais de produção ao papel de precondições — quer dizer,
pressões fundamentais e externas. Embora em tal estado a sociedade seja
capaz de responder às forças naturais e até de negar-se explodindo essas
forças, ela não tem qualquer movimento histórico verdadeiro no sentido de
um movimento próprio gerado socialmente. É que ela não conhece forças
sociais. Como explica Alfred Schmidt:

O desenvolvimento pré-burguês tinha um caráter peculiarmente não histórico, porque nele os pré-
requisitos materiais do trabalho — os instrumentos e as matérias — não eram eles próprios o
produto do trabalho, mas estavam já à mão na terra, na natureza, pelo que o Sujeito ativo e a
comunidade à qual pertencia não se diferenciavam essencialmente. No capitalismo, contudo,
essas condições objetivas e subjetivas de produção tornaram-se algo criado pelos participantes da
história. As relações não são mais determinadas pela natureza, mas construídas pela sociedade …

Se os primitivos modos de intervenção humana na natureza eram fundamentalmente modos de
“automediação” da natureza, uma vez que o sujeito mediador (indivíduo ou comunidade) era
parte da existência imediatamente natural, no capitalismo a mediação da natureza tornou-se algo
estritamente histórico, porque social. [Schmidt, 1971, p.178-9]

Donde, até para Marx, a história pode embaraçar-se perante a estrutura.
Nas culturas arcaicas, perante relações sociais que são essencialmente
relações de parentesco, a práxis bate em retirada. Poderemos concluir daí
que o debate com o estruturalismo francês implica a mesma
descontinuidade cultural que o debate com o estruturalismo inglês?
Teremos de ocupar-nos de duas espécies diferentes de sociedade, uma que
se estrutura pelos eventos e outra que estrutura os eventos por si própria? E
assim sendo, não estão o marxismo e a antropologia condenados a continuar
separados, cada um sendo a verdade de uma ordem social diferente?

Dois tipos de sociedade: dois tipos de teoria?

Lévi-Strauss parece satisfeito em permanecer em sua posição. Tira suas
premissas de Marx: que as diferenciações de classe das sociedades
modernas (“quentes”) propulsionam um movimento desconhecido dos
sistemas igualitários (“frios”) do mundo tribal. (A metáfora termodinâmica
é uma analogia com a máquina a vapor [Lévi-Strauss in Charbonnier, 1969,
p.33].) Em La Pensée sauvage, Lévi-Strauss ilustra o contraste
correspondente entre os seus desempenhos históricos através de um
exemplo aparentemente trivial, o dos jogos de competição.



A singularidade dos jogos tribais é que eles são jogados como rituais,
sendo, portanto, o resultado previamente determinado. Quando o futebol foi
adotado pelos Gahuku-Gama da Nova Guiné, dois clãs opostos podiam
competir durante dias a fio — o tempo que fosse necessário para se alcançar
um empate. É esse o paradigma geral do ritual, terminado “como uma
instância favorecida do jogo, guardada dentre as possíveis, porque é a única
que resulta em um tipo particular de equilíbrio entre os dois lados” (1966,
p.30). Com a mesma finalidade, durante os ritos fúnebres dos índios Fox, os
vivos oferecem à metade do falecido um último jogo, que esta sempre
ganha. “Ganhar” no simbolismo índio é “matar”; então, é dada aos mortos a
satisfação de estarem ainda vivos, ao mesmo tempo em que são os vivos
que morrem (ibid., p.32). Os jogos competitivos, tal como os conhecemos,
começam, ao contrário, com uma simetria predeterminada, sendo as regras
e o número de jogadores os mesmos para ambos os lados, mas orientam-se,
por meio de eventos contingentes, para uma disjunção social. O vencedor e
o perdedor são produtos de diferenças no talento, habilidades e
oportunidade. Os jogos rituais são exatamente o inverso: ao ordenar eventos
de acordo com um plano preexistente, eles associam grupos que
inicialmente eram assimétricos e dissociados. No ritual, escreve Lévi-
Strauss:

Existe uma assimetria, que é postulada antes, entre sagrado e profano, fiel e oficiante, morte e
vida, iniciado e não iniciado etc., e o “jogo” consiste em fazer todos os participantes passarem
para o lado vencedor através dos eventos, cuja natureza e ordenação são genuinamente
estruturais. Da mesma forma que a ciência … o jogo (competitivo) produz eventos através da
estrutura. Podemos entender, por conseguinte, por que os jogos competitivos prosperam nas
nossas sociedades industriais. Os ritos e os mitos, por outro lado, como a bricolage (que estas
mesmas sociedades só toleram como um hobby ou passatempo), tomam as peças e reconstroem
conjuntos de eventos … e usam-nos como peças indestrutíveis para os padrões estruturais, nos
quais eles servem alternadamente como fins e meios. [Ibid., p.32-3.]

Claro que o professor de “uma grande universidade ocidental”, que
assista a jogos de futebol regularmente, será suficientemente livre de
preconceitos e bem-treinado — mais facilmente o da Universidade de
Michigan que o da Universidade do Estado de Ohio — para ver que a
analogia é exagerada, algumas semelhanças um pouco forçadas. Qualquer
um que observe desapaixonadamente um jogo desses sabe que ele é
também um ritual, estruturado não apenas no começo como também no
final. Mesmo que as regras sejam as mesmas para qualquer um, o resultado
é estipulado. Não que ele seja necessariamente “fixo”. Mas, com a mesma



seriedade com que os Gahuku-Gama jogam por um empate, o futebol
americano tem como única instância privilegiada o tornar-se vencedor. Um
empate traz em si toda a desaprovação do tabu do incesto, como foi
colocado pelo conhecido sociólogo Duffy Daugherty: “um empate é como
beijar a sua irmã”. Além disso, os vencedores ficam habilitados para certos
privilégios cerimoniais, que vão desde a inversão dos quepes pelas bandas
até a derrubada das barras do gol. E, ao final de uma temporada esportiva,
fica definida uma hierarquia dos times, que oferece aos “campeões do
Oeste” uma viagem ao Rose Bowl no Ano-Novo, com um exagero de
fausto californiano. Não é como se não tivéssemos uma cultura.

Apesar disso, persiste a diferença no ritual (ou jogos) e parece razoável
sustentar que existe uma diferença nas ordens culturais. Para os Gahuku-
Gama ou os Fox, onde o resultado social é um equilíbrio axiomaticamente
produzido, não estando qualquer disparidade nas habilidades subordinada
àquele fim, temos uma espécie de sociedade empírica que conforma a
organização a partir do jogo das forças reais. A nossa pode ser também uma
cultura, mas a sua forma é construída a partir dos eventos, pois o sistema dá
às pessoas liberdade de ação para aplicar seus meios à procura da melhor
vantagem e garante o resultado como uma sociedade genuína. Por isso, a
natureza do homem parece um “desejo eterno e irrefreável de poder e mais
poder, interrompido somente pela morte” e a sociedade não é senão um
efeito coletivo, milagrosamente ordenado a partir da afirmação individual,
“como que através de uma Mão Invisível”. A organização é a realização
socializada do desejo.

E isso não é somente como aparece para nós, mas frequentemente para
nossas várias ciências sociais. Minha descrição foi feita como um disfarce
grosseiro da economia acadêmica, mas a problemática é comum à ciência
política, à sociologia e a uma determinada antropologia (cf. Macpherson,
1962; 1973). A história é também escrita muitas vezes num estilo utilitário,
como se ela fosse decidida pela distribuição de recursos e a prática que as
pessoas desenvolvem ao manipulá-los. Embora varie o conteúdo desse
economicismo, todas as nossas ciências sociais participam da concepção
corrente de que a sociedade é produzida pela ação empresarial. A sociedade
é o conjunto das relações empiricamente construídas pela persecução dos
interesses individuais a partir dos meios que estão à mão.

Talvez isso ajude a explicar a relação peculiar com a natureza
característica da cultura ocidental. A alusão anterior a Hobbes também tinha



seu sentido. Pelo que sei, somos os únicos povos que nos pensamos
oriundos de selvagens; todos os outros acreditam que descendem de deuses.
Bem que isso poderia ser uma justa afirmação da diferença. Em todo caso,
fazemos dessa ideia tanto um folclore como uma ciência, às vezes com
muito pouca distinção entre ambos. O desenvolvimento do estado da
natureza hobbesiano é o mito de origem do capitalismo ocidental.37 Mas,
exatamente como Hobbes não imaginava que a comunidade anulasse a
natureza do homem como lobo para os outros homens, mas simplesmente
afirmava que ela permitia sua expressão com relativa segurança,
continuamos a acreditar no selvagem dentro de nós — do qual sentimos
uma leve vergonha. Em um primeiro período era o Homo economicus, com
uma propensão natural para negociar e comerciar; ideia em torno da qual a
sociedade burguesa se racionalizou para si própria. Levou nada mais nada
menos que dois séculos para evoluir até uma outra espécie, o Homo
bellicosus, como se poderia chamar esse litigioso macaco humano
popularizado por alguns escritores modernos para responder por quase tudo
de errado no momento. Não que a redução à biologia seja não científica;
isso caracteriza o melhor da antropologia evolucionista. Contudo, nesse
sentido, nossa ciência pode ser a forma mais elevada de totemismo. Se o
totemismo for, como diz Lévi-Strauss, a explicação da sociedade humana
pelas distinções entre as espécies, então fizemos dele uma ciência empírica.

Na realidade, o paralelo com os processos do pensamento totêmico deve
ser detalhado. Pois, em primeiro lugar, como Marx observou, a explicação
biológica das distinções entre espécies foi moldada na sociedade burguesa;
em consequência do que, uma vez elaborada, a teoria voltou a explicar o
mundo humano. Uma carta de Marx a Engels descreve a projeção inicial da
cultura para a natureza:

É impressionante como Darwin reconhece entre os animais e as plantas a sua sociedade inglesa,
com sua divisão do trabalho, competição, abertura de novos mercados, “invenções” e a “luta pela
existência” malthusiana. É o “bellum omnium contra omnes” de Hobbes, e não deixa de lembrar a
Fenomenologia de Hegel, onde a sociedade civil é descrita como um “reino animal espiritual”,
enquanto que em Darwin o reino animal figura como sociedade civil. [Citado in Schmidt, 1971,
p.46.]

A segunda fase, a re-presentação da cultura para si própria sob a forma de
natureza, é descrita em uma carta de Engels para P.L. Lavrov:

Todo o ensinamento de Darwin da luta pela existência é simplesmente uma transferência da
sociedade para a natureza viva da doutrina de “bellum omnium contra omnes” de Hobbes e da



doutrina econômica burguesa da competição, juntamente com a teoria da população de Malthus.
Realizada essa mágica … as mesmas teorias são transferidas de novo da natureza orgânica para a
história, sustentando-se agora que a sua validade como leis eternas da sociedade humana foi
provada. [In Schmidt 1971, p.47]

Mas, à parte as correspondências dos (assim chamados) totemismos, o
que parece emergir do encontro do materialismo histórico com os dois
estruturalismos antropológicos é uma distinção entre o Ocidente e o resto
das sociedades. Tal é a conjuntura presente: um século de ciências humanas
converge para essa distinção. O resultado, porém, podia ter sido antecipado,
uma vez que, desde o começo, a antropologia aceitou a especificidade do
“primitivo” como sua tarefa acadêmica, embora isso pudesse significar uma
amputação da sua pertinência pelo menos tão drástica quanto a relativização
do materialismo histórico. Tentei discutir aqui a plausibilidade do ponto de
vista “duas sociedade — duas ciências”. Mas somente para negá-lo em um
capítulo posterior como uma espécie de falsa consciência: uma tradução de
integrações diferentes de código e práxis em uma distinção radical na
natureza das sociedades, como se uma não conhecesse nenhum axioma
conceptual, da mesma forma que a outra não conhece nenhuma
consequência prática. Acho que isso é “falsa consciência”, porque a
distinção de saída legitima o modo de aparência da sociedade ocidental
como sua verdadeira explicação. A derivação da organização a partir da
atividade prática e da consciência a partir das relações entre pessoas ignora
a qualidade simbólica ordenada das nossas próprias instituições. Mas se por
um lado se conclui que a determinação da consciência pelo ser social, como
é geralmente entendida, precisa de alguma reavaliação, por outro lado se
conclui também que ela continua, exatamente como é, a melhor explicação
da ciência social ocidental. Pois muito dessa ciência é a autoconcepção do
capitalismo.

O verdadeiro problema para o marxismo e para a antropologia se
localiza na relação entre a práxis e a ordem simbólica. E esse é um
problema mais bem explicado a partir da história da própria antropologia —
exatamente porque a história da antropologia é um corolário permanente da
contradição da sua existência como uma ciência ocidental das outras
culturas. A contradição é uma condição original: uma ciência do homem
patrocinada por uma sociedade que, tal como as outras, se definiu
exclusivamente a si própria como humanidade e a sua própria ordem como



cultura. Apesar de tudo, acredito que no caso antropológico essa sociedade
realmente aprendeu alguma coisa das outras — sobre si mesma.

1 “Efetivamente, a ideologia de parentesco é tão dominante na sociedade Tale e a teia de conexões
genealógicas tão extensiva que nenhuma relação ou evento social está totalmente fora da órbita do
parentesco. Neste aspecto, os Tallensi se parecem bastante com muitas outras sociedades nas quais,
como foi colocado por Firth, o parentesco é o princípio articulador da organização social. Exatamente
porque o parentesco atua como o maior determinante do comportamento em qualquer aspecto e
departamento da vida social, é que ele é a base econômica da maquinaria de integração social em
sociedades deste tipo, como mostram muitos estudos sobre a África, a Oceania e a América …

Entre os Tallensi, as relações de parentesco são o maior determinante do padrão de organização de
todas as atividades através das quais os interesses predominantes do povo são satisfeitos. Isto vale
para todos os departamentos da vida social Tale — para as atividades ligadas à produção e consumo
de alimentos e todos os bens materiais, para aquelas comprometidas com a reprodução e educação
dos descendentes, para as relativas à manutenção dos direitos e deveres dos indivíduos e unidades
comunitárias uns em relação aos outros e para as atividades cerimoniais e religiosas” (Fortes, 1949,
p.338-40).
2 Isso pode ser comparado com a crítica comumente dirigida pelos psicanalistas aos marxistas, de
que estes falariam do homem como se não tivesse psique até receber o seu primeiro cheque de
pagamento.
3 A redução de relações de produção históricas, concretas, a uma estrutura fantasma abstrata de
necessidades produtivas parece uma condição necessária para aplicar o materialismo histórico
clássico às sociedades primitivas — como, por exemplo, as “unidades de produção” correspondendo
a formas de cooperação, na análise de Terray sobre os Guro (1972; ver também mais adiante, p.26),
ou as “limitações organizacionais básicas no estudo de Godelier sobre os pigmeus Mbuti (1973). Tal
imposição do modelo infraestrutura-superestrutura é às vezes justificada como uma passagem
“científica” das realidades aparentes para as escondidas, mas é mais corretamente uma troca analítica
simultânea do real pelo formal e do histórico pelo eterno. As relações concretas de produção são
tomadas meramente como uma aparência de necessidades formais-técnicas e a mais remota abstração
é então tratada como a verdadeira infraestrutura. Daí ser o modo de produção histórico concreto
“explicado” pela redução a desanimadoras regras positivamente de eficácia material. Para um
procedimento análogo na corrente argumentação ecológica, ver p.36-42.
4 “Este modo de produção não deve ser considerado simplesmente como sendo a reprodução da
existência física dos indivíduos. É mais propriamente uma forma definida de atividade desses
indivíduos, uma forma definida de expressarem sua vida, um modo de vida definido da parte deles”
(Marx e Engels, 1965, p.32.).

As implicações desta passagem da Ideologia alemã são discutidas detalhadamente nos capítulos 3
e 4, a seguir.
5 Para Fortes, esse contraste de princípio organizador permeia a sociedade Tale em todos os níveis e
satisfaz uma dialética do seu movimento no tempo e no espaço:

“A estrutura deste campo [do parentesco] é determinada pela interação de duas categorias de laços
sociais, os do parentesco e do casamento. Sua interação dá origem a dois conceitos de descendência
que operam como princípios polares na estrutura deste campo. O conceito de origem paterna é
contrabalançado pelo conceito de origem materna em todos os aspectos da vida familiar. O equilíbrio
estrutural da organização doméstica depende de suas funções complementares. Ao nível das relações



sociais de associação, encontramos um equilíbrio estrutural semelhante no sistema de linhagem e
também no sistema político-ritual …

A polaridade do parentesco matrilateral e patrilateral regula o desenvolvimento das relações de
parentesco no tempo, da mesma forma que sua configuração num tempo dado … O princípio
patrilinear é o fator primário de estabilidade e continuidade na organização da família e, por isso, de
toda a estrutura social. Reciprocamente, a identificação dos laços de parentesco através da mãe é o
fator primário de dispersão e segmentação na família e na estrutura social. Os valores simbolizados
no conceito de descendência patrilinear [note-se que o conceito de descendência é novamente uma
tradução de outros valores] constitui a principal força centrípeta; aqueles aglutinados no conceito de
parentesco matrilateral são a principal força centrífuga tanto na estrutura da família quanto da
sociedade como um todo” (Fortes, 1949, p.341-2).
6 Para um excelente exemplo da determinação estrutural da pressão material, tanto na sua intensidade
quanto nos seus efeitos, ver o artigo de Raymond Kelly, “Demographic Pressure and Descent Group
Structure in the New Guinea Highlands” (1969). Note-se particularmente a demonstração da variação
na pressão de acordo com o nível segmentário da posse da terra.
7 Por outro lado, quando confrontado em estudos comparativos com uma diversidade irredutível,
Radcliffe-Brown costumava empregar outra tática: a ideia dos vários princípios como uma
combinação da família e casamento, mas absorvidos de maneira variada pelas diferentes sociedades
(1950; 1952; cf. Fortes, 1969). A partir daí, qualquer sociedade podia ser explicada ad hoc, enquanto
uma apropriação seletiva ou uma combinação específica dos princípios universais. Enfim, esta é a
pior espécie de historicismo, uma violação da lei do uniformitarianismo de Lyell, porque supõe, para
um passado desconhecido, a existência de processos não observáveis no fenômeno tal como o
conhecemos; mas para Radcliffe-Brown era um método infalível, particularmente feliz, desde que os
princípios que citava eram eles próprios muitas vezes contraditórios. Desta forma, se “a unidade da
linhagem” responde pela alternância de gerações em certas categorias do parentesco Omaha, a “fusão
de gerações alternadas” e a separação das adjacentes explicaria as práticas contrastantes dos Yaralde
— apesar da presença e unidade das linhagens Yaralde (por exemplo, 1952, p.48-9).
8 Sobre a formulação do método analítico-sintético nas ciências naturais e sua extensão analógica às
ciências sociais, ver Philosophy of the Enlightenment, de Cassirer (1951 [1932]; cf. também
Althusser [1969] e Peters [1946] na adoção original por Hobbes do método “resoluto-compositivo”
de Galileu).
9 Esta concepção coloca uma dificuldade adicional à relação forma e princípio, pois, como nota
Lévi-Strauss num caso paralelo, a estrutura é precisa, mas o valor moral não é específico — a
primeira é lógica, mas o último é meramente sentimental — de tal maneira que a derivação da
estrutura do sentimento não existe. Se Fortes tivesse tentado seriamente reduzir o parentesco Tallensi
a valores básicos tais como “reciprocidade” (“cf. 1949, p.204ss.), ele se teria aproximado, por um
lado, do economicismo de Worsley e, por outro, caído no mesmo tipo de indeterminismo (ver Hart,
1974).
10 Como observei, a aplicação formal por Terray (1972) da explicação de Althusser a Balibar do
método materialista aos Guro é outro caso em questão. De particular interesse nela são as analogias
com a argumentação de Worsley que sugerem uma regularidade do materialismo histórico na
declinação tribal que transcende o ponto de partida teórico. Além da desconstituição semelhante das
relações de produção em condições técnicas (nesta instância, formas de cooperação definidas
abstratamente), existe uma semelhança impressionante com Worsley na noção de Terray de que as
relações econômicas são representadas ou “realizadas” como parentesco. Terray é mais consistente
que Worsley ao reconhecer que o “elemento” parentesco não é redutível às condições formais da
cooperação econômica. Seu conceito de “realização” (o termo aparece quase sempre entre aspas em
Terray) supõe que o parentesco seja algo da ordem dos fatos biológico-genealógicos, cuja
representação (fictícia) em termos classificatórios, por exemplo, prepara o caminho para uma
inflexão do parentesco pelas condições econômicas (compare-se com a “parentela real” de Worsley,



acima). Esta semelhança particular é interessante não só em si, como necessidade teórica imposta
pela estrutura tribal ao materialismo, mas também por sugerir uma tendência teórica, comum e mais
básica: a recusa da constituição simbólica da realidade social, ou ainda da “realidade” daquela
constituição. No prosseguimento do presente trabalho, tornar-se-á mais claro o que decorre
exatamente desta opção teórica.
11 Compare-se com Ricoeur (1967, p.801) sobre as condições para o triunfo do tipo de
inteligibilidade chamado estruturalismo, ou seja, “trabalhar sobre um corpus já constituído,
paralisado, fechado e, nesse sentido, morto”. Veja-se Furet (1967) sobre o estruturalismo e o contexto
político francês.
12 “As estátuas na praça [a Piazza della Signoria, em Florença] eram lições exprobatórias ou
‘exemplos’ de civismo, e a durabilidade do material, mármore ou bronze, implicava a convicção ou
esperança de que a lição seria permanente. A indestrutibilidade do mármore, da pedra e do bronze
associa as artes de escultura com os governos, cujo ideal é sempre estabilidade e permanência. Na
religião grega pensava-se que a estátua tinha sido originalmente uma coluna simples, na qual era
eventualmente revelado o tronco de um homem ou até de um deus. A escultura florentina, seja
secular ou religiosa, conservava essa noção clássica e elementar de um pilar ou suporte do edifício
social. Outros italianos do renascimento, particularmente os lombardos, eram por vezes dotados em
escultura, mas os florentinos eram quase sempre chamados pelas outras cidades quando se tratava de
uma questão de trabalho público, quer dizer, cívico. A grande estátua equestre do condottiere
Gattamelata, que fica na praça de Pádua, foi encomendada a Donatello; quando os venezianos
quiseram erguer uma estátua, do mesmo porte (o monumento Colleone), mandaram buscar
Verrocchio. O escultor da República Veneziana era um florentino, Sansovino” — Mary McCarthy,
The Stones of Florence. (Note-se que “estátua” e “estatuto” têm a mesma raiz.)
13 Poder-se-ia, portanto, concordar com Ricoeur (1967) em que a palavra falada (parole, o ato)
retornando do evento ao sistema (langue, a estrutura) evidencia com isso “o real” num aspecto novo
de polissemia, sem contudo supor que isso represente uma abertura para a história que o
estruturalismo é incapaz de conceber. Pois a crítica de Ricoeur falha não somente na elucidação do
caráter sistemático, tanto da projeção em direção a quanto do retorno do “real”, mas, o que é mais
importante, não explica que o “real” em questão nunca é a qualidade dada da palavra, mas aquela
qualidade enquanto valor e significado. Donde a parole representar integralmente ação em um
sistema e um sistema em ação. Pela melhor percepção de Ricoeur, esse “real” é algo mais que um
fato objetivo e instrumental (ver seu notável ensaio “Trabalho e palavra”, 1970, e também
Silverstein, 1976). Ver ainda, para uma leitura textual oposta sobre o pretenso fechamento do
conceito estruturalista de sistema, a ideia de que tout se tient [tudo se mantém], em cima da qual
Ricoeur sustenta sua crítica, “Structural Anthropology and History”, de Gaboriau (1970).
14 “O problema não é negar a importância capital do momento da estrutura, do momento do
conceito, mas sim não tratá-los de uma maneira abstrata, saber ir a cada momento, como nos ensinou
Marx, da estrutura à atividade humana que a engendra, segurar as duas pontas da cadeia, o momento
da estrutura e o momento da liberdade, o momento da necessidade e o momento da atividade
criadora do homem” [Garaudy, 1965, p.119]. [Em francês no original.]
15 “O que colocamos em questão é a possibilidade de se isolarem redes ou acontecimentos
plenamente significativos por si próprios no desenrolar da trama histórica; é certo que uma invenção
tecnológica agita todo o edifício das relações sociais; mas ela própria está imbuída de
‘espiritualidade’; ela é produto de um certo trabalho do intelecto que não é pensável em termos
econômicos; portanto, não há ‘origem’.” (Sebag, 1964, p.141; cf. Lévi-Strauss, 1971.) [Em francês
no original.]
16 Aproveito a oportunidade para agradecer a percepção de Murray Groves, que em uma resenha
(1963), sublinhou a significação do sistema de “duas seções” em Moala, uma análise que eu deixei de
fazer.



17 Bourdieu (1971) analisa uma estrutura cabila deste tipo sob a fórmula diagramática geral:
a:b::b1:b2. Ele observa sobre sua capacidade produtiva: “sem dúvida, uma das [estruturas] mais
fortes e simples que podem ser empregadas por um sistema mítico-ritual, uma vez que não pode opor
sem simultaneamente unir (e inversamente), enquanto é capaz de integrar, o tempo todo, em uma
única ordem, um número infinito de dados, pela simples aplicação do mesmo princípio de divisão
indefinidamente repetido” (1971, p.749).
18 O mesmo rito de investidura em roupas de pele, aqui administrado pelo chefe mais velho,
observa-se na celebração da primeira caçada guerreira. Nessas cerimônias também se dá um novo
nome ao guerreiro; a imaginação local vê assim a coisa: “o velho nome é para ser naufragado como
um prepúcio” (Tippett, 1968, p.61). O rito todo parece ser completamente semelhante à cerimônia da
circuncisão (Williams e Calvert, 1859, p.42-3). Do mesmo modo, as comemorações do sucesso da
participação na guerra eram caracterizadas por uma “vulgaridade” que chocou os primeiros
missionários. “As canções sugeriam que o herói na guerra devia ser um herói no sexo e os heróis
mais bem-sucedidos eram referidos em termos dos seus órgãos sexuais e os órgãos sexuais dos
cativos vivos eram insultados pelas mulheres que dançavam” (Tippett, 1968, p.65). Adotando o tipo
de taquigrafia simbólica de Hocart: Chefe = virilidade = aumento da produção = bravura na guerra.
19 Sobre a significação política do vasu i taukei, o vasu do chefe para a Terra, ver Hocart, 1929 e
também 1915, p.19.
20 A ligação não é feita aqui somente com a virilidade do chefe fijiano. Os etnólogos da Polinésia
devem estar lembrados do famoso hau, a força da oferenda personificada na pedra fértil do texto
Maori analisado por Marcel Mauss (cf. Sahlins, 1972). Essa associação lógica só é reforçada por
transformações da expressão nas línguas aparentadas, tais como o hau tongano, “um conquistador,
um príncipe reinante”, do qual o título de chefia sau dos Fiji é também cognato. (Tregear, 1891, p.52-
3). Não parece muito precipitado considerar as imagens de pedra-fálica dos deuses polinésios
também como uma representação, isto é, o altar familiar havaiano ou “pedra de Kane” (note-se, kane
é Haw, “homem”, e Kane, o deus principal).
21 De fato, parece que estamos na presença de um padrão polinésio ou malaio-polinésio muito
comum e profundo. O chefe dialogador fijiano é a contraparte da mulher-chefe Maori que medeia os
períodos do ciclo econômico de tabu e não tabu que tiveram papel decisivo na abolição do tabu
através da “comida livre” (ai noa) na famosa “revolução cultural” de 1819.
22 A respeito de outras transformações — em Tonga, Samoa, Futuna — ver Panoff (1970); Kaeppler
(1971); Gifford (1929); Maad (1930) e Gilson (1963). Sobre os Tokelaus, ver também Huntsman
(1971). Para sugestões sobre a generalidade do sistema na Oceania, ver também Mabuchi (1960,
1964).
23 A ilha de Lakeba, em Lau, é composta por duas metades territoriais: “A Cidade” (Na Koro) e os
“Fundos de Lau” (Doku ni Lau). Cada metade é, por sua vez, dividida em dois grupos de aldeias. “A
cidade”, que é dominante, é liderada pela comunidade dirigente de Tubou, em relação à qual seus
povoados satélites são “terra”. Reciprocamente, os “Fundos de Lau” têm uma aldeia dirigente, cujo
chefe é descendente da linhagem dominante de “A Cidade”. A comunidade de Tubou tem o mesmo
esquema para seus vários grupos de descendência (cf. Hocart, 1929, p.10-22). Exatamente a mesma
organização aparece na descrição de Thompson (1940) da ilha Kabara, em Lau.
a Mantivemos a notação em língua inglesa que é a seguinte: pai — Fa ou F; mãe — Mo ou M; filho
— So ou S; filha — Da ou D; irmão — Br ou B; irmã — Si ou Z. (N.R.)
24 As implicações políticas são discutidas mais adiante, p.51-3. Vê-se nos direitos econômicos
mantidos na primeira instância pelos doadores-de-mulheres o corolário para os poderes rituais da
esposa e do chefe dialogador sobre o lado paterno (“forte”). Daí a variante moalana do dualismo da
Polinésia ocidental — uma vez que aqui a autoridade ritual sobre a linhagem paterna é dividida entre
o parente da esposa e os “descendentes da mulher” (filhos da irmã). Mas, então, num nível mais
profundo, essas duas não são substancialmente distinguidas pelos Fiji, pois o filho da irmã, apesar da
sua patrifiliação, compartilha especificamente do “sangue” e da alma de sua mãe e dos irmãos dela.



Sobre as normas de nascimento traçadas para prevenir a perda da alma materna com o corte do
cordão umbilical, ver Jarré (1946). Para uma interessante analogia africana ocidental da prestação de
contas final da segunda geração, ver Marie (1972).
25 A análise seguinte da “proxêmica doméstica” dos Fiji se limita às suas dimensões mais gerais.
Para uma apreciação das totais possibilidades de tais análises estruturais do espaço doméstico, ver,
entre outros estudos excelentes, Bourdieu (1971); Cunningham (1973); Tambiah (1969) e Wagner
(1972).
26 A orientação da casa com o seu eixo maior paralelo ao mar também é comum nos Fiji, mas não é
universal (ver Hocart, 1929, p.11; Sahlins, 1962, p.99; Tippett, 1968, p.163). O espaço envolvente da
casa, contudo, é codificado pela interseção de dois sistemas de orientação, e isto é levado em conta
na intertroca entre o mar e o leste na discussão de Hocart. Juntamente com o código morfológico —
quer dizer, de características geográficas tais como terra/mar — existe um sistema de direções do
vento, mais uma vez um conjunto de quatro classes do tipo familiar. O eixo principal é
barlavento/sotavento, ou tokalau/ceva, o primeiro geralmente oriental e concebido como “acima” do
segundo, “abaixo”. O barlavento tem um quarto subordinado, tokalau lutu, ou “barlavento morto”
(geralmente NNE), e o sotavento, por sua vez, tem um “sotavento mais baixo”, ceva i ra (SSW). Em
outra parte, Hocart (1929, p.9) observa a posição comum da porta da frente, a mais baixa da casa, na
direção oeste; daí que, na descrição anterior, ou o lado da chefia, ou final da chefia, estarão a leste,
quer dizer, “acima”.
27 Existe uma semelhança impressionante entre este diagrama e a estrutura de seis partes
desenvolvida por Milner (1952) a partir de material textual, sobretudo sua representação da “unidade
social” de acordo com o notável documento do turaga da aldeia Cuva sobre a principal ilha dos Fiji.
O espaço não permite uma comparação detalhada, mas há inúmeras analogias nas relações entre
categorias, que sugerem uma similaridade de estrutura mais profunda — da qual o modelo de seis
partes seria mais uma concretização.
28 Os fogões dentro do domicílio foram legalmente proibidos em Moala. Toda cozinha é feita numa
casa de cozinhar separada, embora a comida seja ainda servida pelas mulheres do final inferior da
casa de comer. Thompson (1940, p.169) diz sobre a Lau do Sul que as lareiras eram tradicionalmente
situadas no sue à esquerda da entrada, mas não especifica de que ponto de vista (da porta ou de
dentro da casa). Não tenho mais informação alguma sobre esse aspecto.
29 Note-se também, conforme a relação previamente discutida entre a virilidade e o bem supremo
feminino — a roupa de cascas — que esta está especificamente acoplada aos dentes de baleia nas
apresentações matrimoniais entre os parentes da noiva e do noivo (cf. Lester, 1939-40, p.281).
30 “Nós somos o Povo do Mar (kai wai); nossa obrigação é pescar. Não sabemos plantar. Os nossos
mais velhos (ancestrais) não sabiam fazê-lo. Eram esplêndidos marinheiros. Éramos Povo do Mar em
Tailevu, em Gau e Moala. Os nossos mais velhos não plantavam. Os chefes nos deram hortas úmidas
de taro em Navucinimasi (a velha aldeia de Navucinimasi), um lugar chamado Vunisinitoba. Nós não
plantávamos o taro. O povo de lá plantava os nossos alimentos. Nós só pescávamos. Eles traziam a
nossa comida todos os dias e todos os dias nós trazíamos a comida deles. Hoje em dia não nos
sentimos bem pescando… Nossos ancestrais conheciam o inhame, mas plantar taro era trabalho dos
chefes da Terra” (Sirelli, o mais velho da aldeia Nuku, 1955).

Thompson afirma que no Lau do Sul os Chefes são fracos jardineiros comparados com a Terra,
mas são pescadores superiores (1940, p.32-3, 119-20). Pelo que diz Sirelli, subentende-se que em
Moala só o último fato permanece verdade. Contudo, nas festas entre aldeias e ilhas, da mesma forma
que nas festas de tributo ao chefe supremo, espera-se que os grupos da Terra e do Mar proporcionem
suas respectivas comidas especiais.
31 Esse simbolismo particular ocorre em momentos diferentes das festas de casamento e nascimento
em áreas diferentes dos Fiji (cf. Williams, 1859, p.134; Jarré, 1946; Sahlins, 1962). Nos Nakoroka,
Vanua Levu, existem fornos separados para mulheres e homens preparados para certas festas, sendo
os primeiros para peixe e inhame e os últimos para porco, inhame e taro (Quain, 1948, p.73);



32 De modo correspondente, a água salgada, enquanto oposta à água doce, é particularmente eficaz
na purificação. Além disso, a ambiguidade envolvida na exploração pela mulher do elemento
geográfico masculino e superior, o mar, encontra-se com as restrições rituais que não seriam muito
alheias às teorias semiológicas de Douglas (1966) ou Leach (1964), exatamente porque o simbolismo
sexual particular também é congruente com os conceitos fijianos de potência masculina e feminina:
as mulheres grávidas, da mesma forma que as mulheres menstruadas, são prejudiciais à pesca; ao
passo que a purificação e o final dessas condições, chamados “banho no mar”, são normalmente a
ocasião para a retomada da pesca.
33 Para detalhes etnográficos, ver Sahlins (1962). Sobre a forma da aldeia, ver Hocart (1970) e
Tippett (1968). No plano geral de Tippett sobre as aldeias fijianas (p.163), pode-se ler facilmente
uma estrutura de quatro partes com a oposição da igreja à casa do chefe ao longo do outro eixo (cf.
Quain, 1948, p.83). Sobre as relações sociais e espaciais entre a aldeia do chefe e os recintos dos
auxiliares estrangeiros, ver as anotações de Hocart sobre a povoação de Levuka e sobre Tubou em
Lakeba, Lau (1929, passim).
34 Minhas sugestões sobre a relação entre as estruturas de hierarquia e reciprocidade nas Fiji foram
inspiradas, evidentemente, pelo artigo de Lévi-Strauss, “Do dual organizations exist?” (1963b). Elas
apoiaram-se também na análise paralela dos Fiji feita por Hocart, principalmente nesta observação:
“Existe uma semelhança impressionante entre a organização Winnebago e Fiji” (1970 [1936], p.103,
ver também p.285ss.). A análise de Fiji também se beneficiou muito com o curso de leituras de
estruturalismo de T. Turner, no inverno de 1975, na Universidade de Chicago, e com seu estudo sobre
parentesco e organização social Kayapó (T. Turner, manuscrito).
35 Nem sequer o evolucionismo biológico tem tais pretensões. Sobre esse assunto, ver Monod
(1972), para uma discussão paralela nesse campo sobre o “acaso” e a “necessidade”.
36 Nem totalmente consistente com a noção de uma reformulação contínua do presente pela
atividade material no mundo: “A História não é mais que uma sucessão de gerações separadas, cada
uma das quais explora os materiais, o capital, as forças produtivas que lhe foram transmitidas pelas
gerações precedentes e, por um lado, continua assim a atividade tradicional em circunstâncias
completamente mudadas e, por outro, modifica as velhas circunstâncias com uma atividade
completamente mudada” (Marx e Engels, 1965, p.57).
37 Compare-se com o historiador nativo David Malo (1951) sobre a origem da diferença entre os
chefes e os cidadãos comuns havaianos. Os cidadãos comuns são os descendentes daqueles que se
afastavam na busca dos seus interesses particulares; daí que fossem esquecidos pelos outros (perdiam
suas genealogias).



2

CULTURA E RAZÃO PRÁTICA
dois paradigmas da teoria antropológica

A oposição levantada recentemente por Lévi-Strauss entre ecologia e
estruturalismo — dentro de uma unidade de naturalismo mais elevada, ou
talvez se trate de um materialismo transcendental — não é nova. Em seus
contornos principais, é endêmica à antropologia anglo-saxônica. Esse
conflito entre a atividade prática e os limites da mente se insere em uma
contradição original e básica, entre cujos polos a teoria antropológica tem
oscilado desde o século XIX como um prisioneiro que caminha
compassadamente entre as mais distantes paredes da sua cela. Muitas das
mesmas premissas que separam o estruturalismo de uma explicação por
adaptação também diferenciam Boas de Morgan, Radcliffe Brown de
Malinowski — ou mesmo aspectos diferentes de um único projeto teórico,
como a ênfase colocada ao mesmo tempo na definição simbólica da cultura
e no seu determinismo tecnológico na obra de Leslie White. As alternativas
nesse venerável conflito entre utilitarismo e um enfoque cultural podem ser
colocadas da seguinte forma: se a ordem cultural tem de ser concebida
como a codificação da ação intencional e pragmática real do homem, ou se,
ao contrário, a ação humana no mundo deve ser compreendida como
mediada pelo projeto cultural, que ordena imediatamente a experiência
prática, a prática ordinária, e o relacionamento entre as duas. A diferença
não é simples, nem será resolvida pela feliz conclusão acadêmica de que a
resposta se encontra em algum lugar no meio das duas ou mesmo em ambas
as partes (isto é, dialeticamente). Afinal, nunca há um verdadeiro diálogo
entre o silêncio e o discurso: de um lado, as leis e forças naturais
“independentes da vontade humana”, e do outro o sentido que os grupos de



homens conferem variavelmente a si mesmos e ao mundo. Portanto, a
oposição não pode estar comprometida; nas palavras de Louis Dumont, a
relação não pode ser senão uma superposição. No final, a cultura estará
relacionada, na sua especificidade, a uma ou outra lógica dominante — a
lógica “objetiva” da superioridade prática ou a lógica significativa no
“esquema conceitual”. No primeiro caso, a cultura é um sistema
instrumental; no segundo, o instrumental se encontra sujeito a sistemas de
uma outra espécie.

A relevância dessa controvérsia provinciana para a invocação da práxis
de Marx é patente, muito embora, como veremos, a posição de Marx não
possa ser simplesmente assimilada ao materialismo empirista reconhecido
na antropologia. É através de uma versão moderada do marxismo, “senão
do próprio Marx”, que Lévi-Strauss apresenta muito resumidamente sua
própria perspectiva:

Se afirmamos que o esquema conceitual comanda e define as práticas, é porque estas, objeto de
estudo do etnólogo, sob a forma de realidades discretas, localizadas no tempo e no espaço e
distintivas de gêneros de vida e de formas de civilização, não se confundem com a práxis que —
neste ponto, ao menos, estamos de acordo com Sartre — constitui para as ciências do homem a
totalidade fundamental. O marxismo, senão o próprio Marx, raciocinou muitas vezes como se as
práticas decorressem imediatamente da práxis. Sem pôr em dúvida o incontestável primado das
infraestruturas, cremos que entre práxis e práticas se intercala sempre um mediador, que é o
esquema conceitual, por obra do qual uma matéria e uma forma, desprovidas ambas de existência
independente, realizam-se como estruturas, isto é, como seres, ao mesmo tempo empíricos e
inteligíveis. [1966, p.130-1.]

Lévi-Strauss continua, explicando o contraste como se fosse uma questão
de atividades complementares:

É para esta teoria das superestruturas, mal e mal esboçada por Marx, que desejamos contribuir,
reservando à história — assistida pela demografia, pela tecnologia, pela geografia histórica e pela
etnografia — o cuidado de desenvolver o estudo das infraestruturas propriamente ditas; que não
pode ser principalmente de nossa responsabilidade, porque a etnologia é, antes de mais nada, uma
psicologia. [Ibid.]

A seriedade da crítica de Lévi-Strauss se apresenta assim dissimulada
por esta modesta renúncia. Talvez ele esteja cedendo uma parte muito
grande da sua ciência. Se o esquema conceitual abrange a matéria nos
termos de uma existência humana, ele não vem ao cenário da ação prática
apenas para acrescentar a interpretação apropriada de fatos materiais ou das
relações instrumentais. Nem a de codificação do esquema seria confinada à
“superestrutura”. Esse esquema é a própria organização da produção



material; ao analisá-lo, encontramo-nos na própria base econômica. Sua
presença aí dissolve as antinomias clássicas de infraestrutura e
superestrutura, uma “material” a outra “conceitual”. É claro que ela não
dissolve o “material” enquanto tal. Mas as chamadas causas materiais
devem ser, enquanto tais, o produto de um sistema simbólico cujo caráter
cabe a nós investigar, pois sem a mediação desse esquema cultural nenhuma
relação adequada entre uma dada condição material e uma determinada
forma cultural pode ser especificada. As determinações gerais da práxis
estão sujeitas às formulações específicas da cultura, isto é, de uma ordem
que goza, por suas propriedades de sistema simbólico, de uma autonomia
fundamental.

Morgan

As questões envolvidas na opção entre a lógica prática e a significativa
travaram, como já disse, em dezenas de campos de batalha, cem anos de
guerra antropológica. Uma reflexão sobre essa história nos ajudará a
clarificar essas questões. Devo advertir, porém, que a excursão será uma
história “para nós” — uma forma de tomarmos consciência de nós mesmos
na história — sem qualquer pretensão ao status de uma “verdadeira”
abordagem diacrônica. Nesse sentido, estabeleço os contrastes entre Lewis
Henry Morgan e Franz Boas como uma oposição paradigmática, sem
referência às outras figuras do contexto intelectual da época, cujas
influências foram seguramente críticas para a controvérsia personificada
nos dois. Mais uma vez, deixo de lado ou teço considerações sumárias
sobre um grande número de pensadores sérios dos últimos tempos, tanto em
antropologia quanto em disciplinas correlatas, que outros poderiam julgar
mais importantes e exemplificadores. Talvez esse tratamento cavalheiresco
possa ser desculpado por atribuí-lo a uma história com a qual os
antropólogos já se familiarizaram: uma versão do passado como ele é
realmente vivido por um segmento da sociedade, como o mapa da sua
condição presente (ver Pouillon, 1975).

Começo por Morgan, mas já me antecipo em dizer que a escolha pode
ter sido, de certa forma, equívoca. Como todo fundador, o pensamento de
Morgan tende a ser mais generalizado do que os pontos de vista que
divergiram dele, contendo dentro de si os “germes” de quase toda posição



posterior. Isso significa que o homem pode ser submetido a muitas leituras
teóricas, sendo que qualquer uma delas, precisamente por se tornar um
mapa para a presente discussão, pode ser culpada de desrespeitar a
generalidade original. Assim, Morgan foi categorizado pelos meios
acadêmicos mais recentes como “idealista”, devido à sua ênfase no
desdobramento dos “germes [originais] do pensamento”; como materialista,
por firmar a evolução social sobre o desenvolvimento das artes de
subsistência; e ainda como “dualista filosófico”, por sua dependência
simultânea de ambos. Por ter feito uma alusão à “lógica natural da mente”,
alguns o consideravam um “mentalista”, enquanto outros o acusavam de
“racismo” por ter referenciado a cultura ao organismo (incluindo a famosa
transmissão de hábitos “através do sangue”). Sem pretender resolver todas
essas questões, acho que é importante não confundir uma certa semelhança
da terminologia de Morgan com o discurso do moderno estruturalismo, isto
é, a invocação dos germes originais do pensamento, desdobrando-se em
resposta aos desejos e necessidades humanos, mas de acordo com a “lógica
natural da mente”. A mente aparece na teoria de Morgan mais como o
instrumento do desenvolvimento cultural do que como seu autor (cf. Terray,
1972). Mais passiva que ativa, simplesmente racional em vez de simbólica,
a inteligência responde reflexivamente a situações que não produz nem
organiza, de modo que, no final, o que é realizado em formas culturais é
uma lógica prática — biológica nos primeiros estágios, tecnológica nos
últimos. O esquema conceitual não é a construção da experiência humana,
mas sua verbalização, como nas classificações de parentesco que são
simplesmente os termos de uma ordenação de relações de fato, efetuados
pela vantagem econômica ou biológica. Para Morgan, pensamento é
reconhecimento; concepção é percepção; e linguagem é o reflexo de
distinções que já têm sua própria razão. A qualidade simbólica da cultura
não aparece no esquema de Morgan; nele, as palavras são simplesmente os
nomes de coisas.

Consideremos a discussão em Ancient Society a respeito do
desenvolvimento do casamento punaluano, da gens (clã) e, nessas bases, da
terminologia do parentesco turaniano. O casamento punaluano foi para
Morgan o triunfo da biologia na sociedade, uma grande reforma nas uniões
consanguíneas de irmãos e irmãs em um grupo que ele caracterizou como
possuidor da mais rudimentar humanidade. A evidência crítica desse
avanço veio do contraste com os padrões de casamento e as classificações



de parentesco dos havaianos contemporâneos. A terminologia do parentesco
dos havaianos comprovava o estado consanguíneo original, uma vez que
todos os homens de uma mesma geração eram “irmãos”, todas as mulheres
“irmãs” e os filhos de todos, indiscriminadamente, “filhos” e “filhas”. Mas
a prática do casamento, a punalua, exigia a exclusão das irmãs do grupo de
mulheres compartilhado pelos irmãos, e dos irmãos do grupo de homens
compartilhado pelas irmãs. Morgan concluiu que a contradição entre
casamento e parentesco no Havaí contemporâneo remontava aos primeiros
estágios de emancipação do estado consanguíneo. Ele não estava seguro de
como se produziu exatamente a proibição de casamentos entre irmão e
irmã; refere-se aos primeiros passos como “casos isolados”, algo no modelo
das variações ocasionais, cujas vantagens foram pouco a pouco sendo
reconhecidas:

Dada a família consanguínea, que englobava tanto os irmãos e irmãs consanguíneos quanto os
irmãos e irmãs colaterais na relação matrimonial, na família punaluana bastava excluir os
primeiros do grupo, nele conservando apenas os segundos. Mas era difícil excluir os primeiros e
manter os segundos, pois tal medida implicava uma mudança radical na composição da família,
para não dizer na antiga estrutura da vida doméstica. Ela implicava igualmente o abandono de um
privilégio do qual os selvagens não podiam desistir facilmente. Pode-se supor que essa medida
foi tomada, inicialmente, em casos isolados, que suas vantagens foram lentamente reconhecidas,
e que foi adotada a título experimental durante períodos muito longos. A princípio, ela foi
aplicada por algumas tribos, depois pela maioria, até ser finalmente universalmente adotada pelas
tribos mais evoluídas que se encontravam ainda no estado selvagem e entre as quais se originara
o movimento. Sua adoção oferece uma boa ilustração do processo segundo o qual se realiza o
princípio da seleção natural. [Morgan, 1963 (1877), p.433-4; grifo meu.]

É importante perceber a natureza da intelecção humana que Morgan
propõe aqui. O exemplo da punalua é particularmente adequado, uma vez
que é comumente utilizado no primeiro ano de antropologia para ilustrar a
arbitrariedade do símbolo pela observação de que nenhum símio poderia
atingir a distinção entre “esposa” e “irmã”, da mesma forma que não
poderia estabelecer a diferença entre água benta e água destilada.1 No
entanto, o que Morgan está dizendo é exatamente o oposto, que a diferença
entre “marido” e “irmão” não é uma construção simbólica colocada no
mundo, mas a decorrência racional de uma diferença objetiva no mundo,
isto é entre homens biologicamente superiores e inferiores. Trata-se de uma
percepção das vantagens biológicas como resultantes da diferença, sendo
portanto uma representação em termos sociais de uma lógica externa a esses
termos. A reforma caracterizada pela punalua foi a primeira de uma longa
série que culminou na monogamia, uma série na qual a espécie humana



livrou-se progressivamente de uma promiscuidade original e dos males
decorrentes da procriação consanguínea. E esse primeiro passo resume a
noção que Morgan tem do todo: ele foi efetuado pela observação e pela
experiência; atenção às consequências deletérias do casamento dentro do
grupo — “os males dos quais a observação humana não podia
indefinidamente escapar” (Morgan, 1963, p.433) — e a experiência das
vantagens mentais, portanto institucionais, do casamento fora do grupo. “É
uma inferência correta dizer que o costume punaluano chegou à adoção
geral através da descoberta da sua influência benéfica” (p.509). Portanto,
pensamento é reconhecimento e a mente é um veículo pelo qual a natureza
é compreendida como cultura.

A explicação posterior de Morgan da gens como uma derivação da
sociedade punaluana e uma codificação das suas vantagens leva ao mais
alto nível a mesma concepção. Enquanto matrilinear, a gens original
representa o acabamento natural da família punaluana no tempo, dada a
impossibilidade de se verificar a paternidade sob as condições maritais
existentes. O conceito social de descendência é, mais uma vez, uma
consciência de relações já prevalecentes (p.442). (Em um momento
posterior no esquema de Morgan, a descendência se tornará patrilinear sob a
influência do crescimento da “propriedade” — termo geral empregado por
Morgan para designar a posse da “riqueza” estratégica — que é a junção na
qual o interesse econômico, ou o desdobramento efetivo dos meios
crescentes de subsistência, prevalece sobre a vantagem biológica como a
determinante prática da forma social.) Exatamente como a família
punaluana, cuja função nesse aspecto ela duplica e generaliza, a gens se
tornou aceita graças às “vantagens a ela conferidas”, ou seja, a melhoria
genética que deve resultar da regra da exogamia:

Um objeto primário da organização era, evidentemente, isolar uma metade dos descendentes de
um suposto fundador, evitar o casamento entre eles por motivos de parentesco … A gens, que se
origina provavelmente da ingenuidade de um pequeno bando de selvagens, deve ter logo provado
sua utilidade na produção de homens superiores. Sua prevalência quase universal no mundo
antigo é a maior evidência das vantagens que ela apresentou. [Ibid., p.73-4; cf. também p.68, 389,
442.]

Por sua vez, o sistema de parentesco turaniano reflete a organização
sobre a base da punalua e da gens. Na sua distinção entre o parentesco
paralelo e cruzado, ela apenas expressa as diferenças já estabelecidas na



prática. O parentesco turaniano não é mais que a articulação criteriosa das
distinções sociais desenvolvidas pela seleção natural.

A teoria pode ser resumida da seguinte forma: os homens cedo
desenvolveram certas práticas, formas de comportamento, como a exclusão
de irmãos e irmãs de uniões sexuais de grupo, que provaram naturalmente
ser úteis e vantajosas. As vantagens foram apreciadas e os comportamentos
formulados como modos de organização — por exemplo, a família
punaluana, a gens — que, por sua vez, estavam sujeitos à reflexão
secundária ou à codificação na terminologia do parentesco. A linha geral de
força da demonstração, a orientação do efeito lógico, vai dos limites
naturais à prática comportamental, e da prática comportamental à
instituição cultural:

(1) circunstância → prática → organização e codificação (instituição).
Para se compreender qualquer segmento dado na cadeia de efeito, deve-

se ter por base o segmento precedente; assim como a codificação expressa
organização, também a estrutura institucional como um todo está referida à
prática e a prática à experiência no mundo, de tal modo que a sequência
total representa a sedimentação, dentro da cultura, da lógica da natureza (a
vantagem adaptativa).2

Mas então a teoria de Morgan é apropriada a uma cultura não humana —
ou melhor, a uma humanidade não cultural. Tal como o pensamento é o
reconhecimento de uma significação exterior, as palavras dos homens não
são o conceito das realidades externas, mas sim o seu signo. Consistindo
simplesmente na capacidade de agir racionalmente sobre a experiência, a
inteligência que Morgan entende como humana não difere da de outras
espécies mamíferas, especialmente do castor. Na sua famosa monografia
The American Beaver and his Works (1968), Morgan defendeu
vigorosamente a ideia de que “o princípio do pensamento” era comum aos
homens e aos animais. As qualidades mentais do castor, escreveu ele, são
“essencialmente as mesmas que aquelas manifestas pela mente humana”
(p.252). A diferença entre essas qualidades e o pensamento humano, “e, por
inferência, entre os princípios que eles representam respectivamente, é de
grau e não de gênero” (ibidem). A semelhança específica consiste na
capacidade de se fazer “um uso racional” das percepções transmitidas pelos
sentidos para agir pragmaticamente sobre a experiência. Daí, para Morgan,
a fonte de significação que é materializada nas produções das espécies,
tanto na casa do africano quanto do castor, residir na própria natureza.



Morgan retornou repetidas vezes à psicologia animal, sempre preocupado
em mostrar “que todas as espécies, incluindo a humana, recebem orientação
imediata da natureza” (Resek, 1960, p.51; grifo meu).3 Sua teoria do
conhecimento foi, portanto, caracterizada pela suposição — para ficarmos
de acordo com a descrição geral de Cassirer — de que o “real” é dado “tout
fait, tanto na sua existência como na sua estrutura, e que para a mente
(esprit) humana é apenas uma questão de tomar posse dessa realidade.
Aquilo que existe e subsiste ‘fora’ de nós deve ser, por assim dizer,
‘transportado’ para a consciência, alterado em alguma coisa interna sem,
contudo, acrescentar nada de novo ao processo” (Cassirer, 1933, p.18).
Morgan reduziu a linguagem ao ato de nomear as diferenças manifestas na
experiência. Preferiu respeitar a continuidade da inteligência, às expensas
da criatividade da linguagem, sustentando que o castor era apenas
“silencioso”, mas não “mudo”, chegando mesmo a afirmar que a faculdade
linguística do homem era apenas rudimentar na Selvageria, desenvolvendo-
se gradualmente através daquele longo período. Morgan foi um antropólogo
pré-simbólico.4

Entretanto, o próprio conceito do conceito continua em muitas
antropologias da práxis recentes. Esta é uma premissa implícita, mas
decisiva, da filosofia. A análise deve negligenciar a arbitrariedade
fundamental da palavra —reconhecendo talvez que não haja qualquer
relação inerente entre o som-imagem e o conceito (ideia), supondo, porém,
que exista tal relação entre o conceito e a realidade objetiva à qual ela se
refere.5 Assim, a linguagem só é simbólica no sentido de que representa o
mundo de uma outra forma, mas que não tem sentido algum se retirada do
mundo; por conseguinte, é o comportamento do signo em uso, se não em
invenção.

Mas a arbitrariedade do símbolo é a condição indicativa da cultura
humana.6 Isso não se dá simplesmente porque a combinação de sons sheep
[carneiro] não tem qualquer conexão necessária com o animal designado
desse modo, da mesma forma que a palavra mouton, mas porque o conceito
de carneiro também varia em diferentes sociedades. O exemplo acima é
claramente motivado por um famoso exemplo de Saussure, no qual ele usa
a diferença de significado entre sheep e mouton para ilustrar a diferença
entre valor e significação linguísticos. As palavras francesa e inglesa
referem-se à mesma espécie, mas o fazem “em termos diferentes”; cada
uma, em virtude das diferenciações semânticas das respectivas línguas,



exprime uma concepção distinta das (e em relação às) espécies. A palavra
inglesa não se aplica ao animal quando pronto para ser comido, no seu
estado culinário, para o qual há um segundo termo, mutton; mas o francês
ainda não foi capaz de participar da distinção mais elevada entre o cru e o
cozido:

O francês moderno mouton pode ter a mesma significação do inglês sheep, mas não o mesmo
valor, e isso por várias razões, em particular porque, ao falar de uma peça de carne pronta para ser
levada à mesa, o inglês usa mutton e não sheep. A diferença de valor entre sheep e mutton deve-
se ao fato de o primeiro ter, ao seu lado, um segundo termo, o que não é o caso da palavra
francesa.

Dentro de uma mesma língua, todas as palavras que expressam ideias vizinhas se limitam
reciprocamente… Assim, o valor de qualquer termo é determinado pelo que o cerca; é impossível
fixar até mesmo o valor da palavra que significa “sol” sem antes considerar o que há ao seu redor;
há línguas onde não é possível dizer “sentar-se no sol”. [Saussure, 1966 (1916), p.115-6.]

No que diz respeito ao conceito ou significado, uma palavra é referível
não simplesmente ao mundo externo, mas antes de tudo ao seu lugar na
língua, ou seja, a outras palavras relacionadas. Por sua diferença em relação
a essas palavras, constrói-se sua própria avaliação do objeto, e no sistema
dessas diferenças há uma construção cultural da realidade. Nenhuma língua
é uma simples nomenclatura. Nenhuma se baseia em uma simples
correspondência um-a-um dos seus próprios termos com “as” distinções
objetivas. Cada uma confere certo valor às distinções determinadas e
constitui, por conseguinte, a realidade objetiva em outra qualidade,
específica àquela sociedade.7 Na realidade, enquanto projeto social total, a
atividade simbólica é ao mesmo tempo sintética e analítica, trazendo para o
conceito toda a lógica cultural. Se, por um lado, as diferenças no valor
linguístico efetuam uma découpage particular do mundo externo, dividindo-
o de acordo com certos princípios, por outro lado os elementos assim
segregados são reagrupados por correspondências significativas entre eles.
Refiro-me aqui não apenas a distinções semânticas, mas também a
proposições culturais. E a arbitrariedade simbólica das segundas é mesmo
maior do que a das primeiras. Ao menos na teoria há limites naturais no
campo semântico de um único lexema: nenhuma única palavra, por
exemplo, é capaz de significar, simultânea e exclusivamente, as duas
espécies, boi e lagosta. Mas o mesmo exemplo sugerirá aos americanos,
entre os quais a peculiar combinação “bife e lagosta” é uma categoria
definida de jantar, que a cultura não se submete a tal tipo de limitação.
Parece não haver qualquer limite teórico determinável a priori em relação



ao quê será classificado com quê no esquema cultural: “Um parente por
casamento é uma anca de elefante.” A lógica proposicional é
maravilhosamente variada e assim são as culturas, dentro deste mesmo e
único mundo.8

Em suma, através da avaliação simbólica e da síntese da realidade
objetiva, criamos um novo tipo de objeto, com propriedades distintas: a
cultura. A linguagem é um meio privilegiado desse projeto. Mas, para
Morgan, a linguagem não é mais que a percepção articulada. Daí, a
passagem da natureza para a cultura, na visão de Morgan, não ser mais
importante do que, digamos, a redução da Odisseia da forma falada à
escrita. Como escreveu recentemente um destacado marxista em relação a
Kautsky, o mesmo pode ser dito de Morgan. Para ele, “a história humana …
é um apêndice da história natural, sendo a sua lei de movimento
simplesmente formas de manifestação das leis biológicas” (Schmidt, 1971,
p.47).9

Boas

Em contraposição ao que foi dito, a odisseia de Boas “da física à etnologia”
torna-se significativa, representando uma oposição dentro da qual a
antropologia passou por vários ciclos durante todos esses anos. Como
George Stocking (1968) descreve muito bem, foi uma viagem de muitos
anos na qual Boas passou de um materialismo monista à descoberta de que
“o olho que vê é o órgão da tradição”; uma jornada de muitos estágios nos
quais ele descobriu que, para o homem, o orgânico não procede do
inorgânico, o subjetivo do objetivo, a mente do mundo — e, finalmente, a
cultura da natureza. Os primeiros passos foram dados dentro da própria
física. Na sua dissertação sobre a cor da água do mar, Boas observou a
dificuldade de determinar as intensidades relativas de luzes que diferiam
levemente em cor. A variação quantitativa no objeto não evocava uma
variação correspondente no sujeito.10 Boas repetiu, mais tarde, a experiência
ao nível linguístico, quando, através de informantes da Costa Noroeste dos
Estados Unidos, descobriu que os sons considerados iguais por um orador
de uma língua podiam ser ouvidos como algo completamente diferente por
pessoas que falavam outra língua, e vice-versa, na medida em que cada um
percebia no discurso do outro as distinções apropriadas ao seu próprio.11



Nesse meio-tempo, ele passou naturalmente por uma fase de psicofísica
fechneriana que teve a mesma importância: experimentos sensoriais em
fenômenos liminares que não apenas reiteraram a conclusão de que as
diferenças objetivas a estímulos não engendravam nenhuma diferenciação
paralela de resposta — que a reação humana à quantidade era em si mesma
qualitativa — mas também que a resposta dependia de fatores situacionais e
do conjunto mental da pessoa. No sujeito humano, a percepção (perception)
é reconhecimento (apperception), que depende, pode-se dizer, da tradição
mental. A qual, por sua vez, não é em si mesma decisiva nem única para o
homem. Para qualquer grupo humano, a tradição em questão é um conjunto
de significados acumulados, teoria coletiva e histórica que faz da sua
percepção uma concepção.12

Permitam-me aqui fazer uma breve digressão e uma comparação
aparentemente curiosa. É fascinante que tanto Boas quanto Marx tenham
passado, no início das suas vidas intelectuais, pelo mesmo ponto. Em um
determinado momento, ambos foram compelidos a recusar um materialismo
mecanicista que lhes vinha do iluminismo. No entanto, escolheram
respostas concebíveis alternadas, que não eram em si mesmas muito
diferentes, mas o suficiente para conduzi-los a caminhos fatalmente
diferentes. Marx teve de reagir ao materialismo contemplativo e sensorial
de Feuerbach, um materialismo do sujeito hipotético individual que
responde passivamente à realidade concreta; mas a reação de Marx também
foi refreada pelo idealismo de Hegel, que se apropriou do sujeito ativo
histórico. A solução, como Marx colocou na primeira tese sobre Feuerbach,
era aproveitar o ativismo do idealismo para remediar o defeito de um
materialismo que concebia “a coisa, a realidade, a sensibilidade … apenas
na forma do objeto ou da contemplação, mas não como atividade humana
sensível, prática, não subjetivamente” (Marx, 1965, p.661; escrito em
1845). “Feuerbach, não satisfeito com o pensamento abstrato”, escreveu
Marx em sua quinta tese, “deseja a contemplação; mas ele não concebe a
sensualidade como atividade prática, humano-sensorial.” Marx salientou
que essa práxis deve ser entendida como social e na sua especificidade
histórica, não como a ação de um indivíduo abstrato e isolado. Entretanto, o
reconhecimento do social, comum a Marx e a Boas, foi inscrito com uma
diferença de ênfases. Marx chegou até a prática e as estruturas da realidade,
construídas com base na ação concreta e presente, em modos historicamente
especificados, de seres humanos sensíveis. Boas transferiu o mesmo



problema do materialismo mecânico para os esquimós, e mais tarde para a
Costa Noroeste, para descobrir a especificação histórica do sujeito que age.
A escolha de Marx levou-o ao materialismo histórico; a de Boas, à cultura.13

O fato de a viagem de Boas ter acabado no poder estruturante da
tradição parece agora, em retrospecto, inerente às condições do seu início.
Boas começou questionando a essência da tese de Morgan, a expressão da
natureza na cultura pela mediação de uma mentalidade reflexiva. Em uma
série de cartas ao seu tio na América, em 1882-3, Boas descreve o
arcabouço de seu projeto esquimó:

Embora, no início, minha intenção fosse estudar matemática e física como meta final, fui levado,
através do estudo das ciências naturais, a outras questões que logo me conduziram à geografia, e
esse assunto de tal forma atraiu meu interesse que finalmente o escolhi como meu estudo
principal. No entanto, a direção de meu trabalho e estudo foi fortemente influenciada por meu
treinamento em ciências naturais, especialmente a física. Com o passar do tempo, fiquei
convencido de que meu Weltanschauung materialista anterior — para um físico, algo muito
compreensível — era insustentável, e assim cheguei a um novo ponto de vista, que me revelou a
importância do estudo da interação entre o orgânico e o inorgânico, sobretudo entre a vida de um
povo e seu meio ambiente físico. Assim nasceu meu plano de considerar a [seguinte] investigação
como minha tarefa de vida: até que ponto podemos considerar os fenômenos da vida orgânica,
especialmente da vida física, de um ponto de vista mecanicista, e que conclusões podem ser
retiradas de uma consideração desse gênero? [Citado in Stocking, 1968, p.138.]

De certa forma, a carreira antropológica de Boas pode ser caracterizada
como um processo no qual o axioma original, a construção humana da
experiência, foi transposto do nível psicológico para o cultural. Stocking
destaca o velho artigo (1888) “Sobre os sons alternantes” como contendo os
germes desse desenvolvimento e, por conseguinte, do moderno conceito de
cultura. Mais que um exercício crítico ou metodológico, escreve Stocking,
esse artigo:

prenuncia muito do pensamento antropológico moderno, em direção à “cultura”. Ao menos por
implicação, ele vê os fenômenos culturais em termos da imposição de significado convencional
ao fluxo da experiência. Ele os vê como historicamente condicionados e transmitidos pelo
processo de aprendizado. Ele os vê como determinantes de nossas próprias percepções do mundo
externo. Ele os vê em termos mais relativos que absolutos. Grande parte do final da obra de Boas,
e da dos seus seguidores, pode ser vista simplesmente como o acabamento das implicações
presentes nesse artigo. [Ibid., p.159; grifo meu.]

De fato, os caminhos pelos quais Boas chegou ao conceito cultural
foram diversificados e algumas vezes cheios de meandros (cf. Stocking,
1968, p.195-223; 1974, p.1-20). Um desses caminhos tem aqui especial
importância, já que foi desenvolvido no confronto direto com Morgan sobre



a questão de leis gerais de evolução social. A antropologia moderna tende a
considerar essa controvérsia em particular como infeliz, pois a
fragmentação nominalista, operada por Boas no conteúdo das culturas para
provar a diversidade dos processos de desenvolvimento, entronizou aquela
concepção de “farrapos e remendos” do objeto que a etnologia americana
levaria décadas para expiar. Na realidade, Radin criticou, cedo e de forma
vigorosa, a noção “quantitativa” do traço cultural separado que Boas
desenvolveu a partir da sua obsessão com a contestação do evolucionismo
(Radin, 1966 [1933]). No entanto, o desmembramento negativo da cultura
gerou, forçosamente, um resultado contraditório e sintético. Para Boas, o
que racionalizou a disparidade de traços aparentemente semelhantes, que
realmente existiam em várias sociedades, foram as diferenças em
significados e usos determinados localmente. Se esses significados
implicavam processos dissimilares de desenvolvimento, provando que
Morgan estava errado, era também por suas implicações de um contexto
total e orientado: uma cultura que padronizava os traços de acordo com seu
próprio espírito singular. Dado que Boas argumentava que as máscaras da
sociedade A, usadas para enganar os espíritos, não eram comparáveis às
máscaras da sociedade B, que comemoravam os ancestrais — e
correspondentemente que os clãs, os totens ou os sistemas de metade
variavam em todo o mundo — ele teve de concluir pela existência de
culturas, de totalidades cujas “ideias dominantes” ou padrões criam essa
diferenciação (Boas, 1966b [1940], p.270-89, e passim). Em um artigo
muito conhecido, “História e antropologia”, Lévi-Strauss observa a
eventualidade conceitual do método:

Procurar-se-á então levar ao extremo o nominalismo boasiano, estudando cada um dos casos
observados como se fossem outras tantas entidades individuais? Dever-se-á constatar, de um lado,
que as funções atribuídas à organização dualista não coincidem; e, por outro lado, que a história
de cada grupo social mostra que a divisão em metades procede das origens mais diversas. Assim,
a organização dualista pode resultar, segundo o caso, da invasão de uma população por um grupo
de imigrantes; da fusão, por razões em si mesmas variáveis (econômicas, demográficas,
cerimoniais), de dois grupos territorialmente vizinhos; da cristalização, sob forma de instituição,
de regras empíricas destinadas a assegurar as trocas matrimoniais no seio de determinado grupo;
da distribuição no interior do grupo, nas duas partes do ano, de dois tipos de atividade ou duas
frações da população, de comportamentos antiéticos, mas julgados igualmente indispensáveis
para a manutenção do equilíbrio social etc. Assim, seremos conduzidos a despedaçar a noção de
organização dualista como constituindo uma falsa, categoria e, estendendo este raciocínio a todos
os outros aspectos da vida social, a negar as instituições em benefício exclusivo das sociedades.
[Lévi-Strauss, 1963b, p.10-1.]



A problemática geral de Boas difere, portanto, radicalmente da de
Morgan. Onde Morgan entendia a prática e suas formulações costumeiras
pela lógica das circunstâncias objetivas, Boas intercalava um subjetivo
independente entre as condições objetivas e o comportamento organizado,
de modo que o segundo não derivasse mecanicamente do primeiro. Ao
nível psicológico, onde foi primeiramente anunciado, o termo interventor
pode ser caracterizado grosso modo como uma operação mental, gerado
pelo contexto e pela experiência anterior, que, ao governar a percepção,
especifica a relação entre estímulo e resposta (figura 7). Ao nível cultural,
em direção ao qual o pensamento de Boas estava em contínuo
desenvolvimento, o termo mediador é a tradição, o Völkergedanken ou o
padrão dominante, que ordena ao mesmo tempo a relação com a natureza,
as instituições existentes e a sua interação (figura 8).

A semelhança das duas fórmulas com a de Lévi-Strauss é indiscutível
(p.61-2). Na verdade, os termos da afirmação de Lévi-Strauss da sua
posição — em oposição a um certo marxismo — descrevem Boas com
exatidão, especificando até mesmo o tertium quid entre a práxis e as
práticas como um “esquema conceitual” (ou código). Adotando esses
termos, o contraste teórico entre Boas e Morgan pode ser estabelecido, de
forma geral, como mostra a figura 9.

É claro que o “esquema conceitual” tem uma qualidade diferente nessas
duas perspectivas. Para Boas, é a encodificação (encoding), enquanto para
Morgan é a codificação (codification) de distinções externas. Para Boas, a
significação do objeto é a propriedade do pensamento, ao passo que para
Morgan o pensamento é a representação da significação objetiva. Se na
concepção de Morgan pensamento e linguagem funcionam como signo, na
de Boas trata-se, essencialmente, de uma problemática do símbolo. Na
realidade, a estrutura do simbólico desenvolvida por Boas corresponderia às
posições empírico-racionalistas do tipo que Morgan manteve, isto é, uma
forma característica de autorreflexão cultural, um apelo post-factum à
racionalidade de práticas cuja verdadeira lógica é não explícita e cujas
verdadeiras fontes são desconhecidas.

Boas afirmou que a formação de uma cultura, como um processo de
tornar a experiência significativa, se exerce necessariamente em uma teoria
— da natureza, do homem, do ser humano na natureza. Essa teoria,
contudo, continua não sendo formulada pelo grupo humano que vive nela.
A linguagem é um exemplo privilegiado desse processo inconsciente, mas



outros costumes, práticas, crenças e proibições são também baseados em
pensamentos e ideias não refletidos e imemoriáveis. Todos eles são
baseados na categorização da experiência, na apropriação do percebido pelo
conceito, exatamente como nas raízes da palavra ou na sintaxe de uma
determinada língua, a experiência não é simplesmente representada — é
classificada. E como toda classificação deve ter seus princípios, cada língua
é, ao mesmo tempo, “arbitrária” em relação a qualquer outra língua e em
relação ao real, agrupando, sob uma significação única, uma variedade de
coisas ou eventos que nas outras línguas poderiam ser concebidos e
denotados separadamente. Boas explica:

FIGURA 7

FIGURA 8

FIGURA 9

As línguas diferem não apenas quanto ao caráter dos seus elementos fonéticos e grupos de sons
constitutivos mas também quanto aos grupos de ideias que encontram expressão em grupos
fonéticos fixos … Uma vez que o âmbito total de experiências pessoais às quais a língua serve é
infinitamente variado e seu objetivo, como um todo, deve ser expresso através de um número
limitado de palavras-troncos, de uma extensa classificação de experiências que devem
necessariamente embasar todo o discurso articulado.

Isso coincide com um traço fundamental do pensamento humano. Em nossa experiência real,
nem dois estados de sentido-impressões ou emocionais são idênticos. Nós os classificamos, de



acordo com suas semelhanças, em grupos mais ou menos amplos, cujos limites podem ser
determinados por uma grande variedade de pontos de vista …

Em várias culturas, essas classificações podem ser baseadas em princípios fundamentalmente
distintos … Por exemplo: observou-se que as cores são classificadas em grupos bem distintos, de
acordo com suas semelhanças, sem qualquer diferença associada à capacidade de distinguir
formas de cor … A importância do fato de que a palavra faz surgir um quadro diferente na fala e
no pensamento, de acordo com a classificação do verde [com] o amarelo ou do verde [com] o
azul como um grupo, dificilmente pode ser exagerada. [Boas, 1965 (1938), p.189-90; ver também
Boas, 1966a (1911).]14

Boas argumentou mais tarde — em uma observação hoje clássica —
que, embora a linguagem e outros costumes sejam organizados por uma
lógica não refletida, há uma diferença entre eles no fato de que as
classificações da primeira normalmente não atingem a consciência, ao
passo que as categorias da cultura a atingem, estando tipicamente sujeitas a
uma reinterpretação secundária (1966a, p.63). A diferença desponta
essencialmente no modo de reprodução. Encaixadas em regras
inconscientes, as categorias de linguagem são automaticamente
reproduzidas na fala. Mas a continuidade do costume é sempre vulnerável à
ruptura, quer somente pela comparação com outras formas, quer na
socialização do jovem. O costume, consequentemente, torna-se um objeto
de contemplação, bem como uma fonte dela, e emprestamos uma expressão
convencional que mal parece razoável a uma razão convencional que
permanece não expressa. A lógica cultural reaparece então sob uma forma
mistificada — como ideologia. Não mais como um princípio de
classificação, mas como satisfação de uma demanda por justificativa. Por
conseguinte, não aparece mais como algo arbitrário em relação a uma
realidade objetiva, mas como algo motivado pela realidade cultural.

As implicações dessa compreensão para o projeto antropológico ainda
não estão resolvidas. E em alguns aspectos, não foram ainda percebidas.
Por um lado, quanto do que consideramos como instituições e crenças
essenciais deve ser analisado como uma etimologia do povo? Por outro
lado, não parece ser mais possível compartilhar do otimismo de Boas
quanto às categorias antropológicas que, por alguma operação positivista
continuada, oposta à formação das ideias e costumes às quais elas se
referem, poderiam ser realmente “derivadas de, consistentes com e, num
certo sentido, internas aos próprios fenômenos” (Stocking, 1974, p.4). Em
todo caso, o comentário sobre a análise racionalista de Morgan implicado
pela noção de consciência secundária não seria difícil de ser desenvolvido.



Se por um lado “a origem dos costumes do homem primitivo não deve ser
procurada em processos racionais”, como escreveu Boas (1965 [1938],
p.215), por outro a origem de certos processos racionais podia ser procurada
no costume. A razoabilidade das instituições, e acima de tudo sua utilidade,
é a forma pela qual nos explicamos a nós mesmos. A racionalidade é nossa
racionalização. Boas fornece o exemplo do tabu do incesto, que há algum
tempo nos contentávamos em atribuir a razões religiosas, mas que hoje é
“um conceito utilitário, sendo o medo de filhos não saudáveis — devido ao
casamento dentro do grupo de parentes próximos — apresentado como a
razão para nossos sentimentos” (1965 [1938], p.208).15

A questão é que, quando interpretamos o convencional como o útil, ele
também se transforma, para nós, no “natural”, no duplo sentido de inerente
à natureza e de normal à cultura. Por isso é que Morgan fez dessa
contradição uma teoria etnológica, o status do que poderia ser então
descrito como a apropriação das realidades significativas das vidas de
outros povos pelas racionalizações secundárias das nossas próprias.

Variedades antropológicas da razão prática

Anunciado primeiramente na obra de Morgan e Boas, o desacordo básico
sobre a natureza do objeto antropológico continua a se fazer presente,
mesmo hoje, e de todos os modos — através de outras controvérsias
teóricas. Isto não significa subestimar o alcance de antinomias famosas tais
como “história/ciência”, “cultura/sociedade”, “diacronia/sincronia”. Mas se
essas oposições foram bem-sucedidas ao gerarem o desdobramento de um
momento teórico para o seguinte, isso se deveu apenas à reprodução, em
cada estágio, das contradições não solucionadas na base. No final, as
perspectivas posteriores que aparecem demarcando rupturas teóricas
encontram-se, internamente, em pendência ao longo das mesmas linhas que
separam a visão de Morgan da de Boas. Desta forma é que se distingue um
funcionalismo do outro, como também um historicismo do outro, assim
como a metade de funcionalistas ou evolucionistas encontra um improvável
aliado na tribo do outro. Parece muito paradoxal agrupar certas ênfases
teóricas de Lévi-Strauss e Leslie White? (ver mais adiante, p.106-7). O
acordo em termos de princípios entre o arquievolucionista Morgan e o
arquifuncionalista Malinowski é muito mais completo.



Malinowski e o “neofuncionalismo”

De uma forma ainda mais explícita que Morgan, Malinowski considerou a
cultura como a realização instrumental de necessidades biológicas,
construída a partir da ação prática e do interesse, como se orientada por
uma espécie de super-racionalidade — à qual a linguagem fornece apenas a
vantagem de um suporte teórico (cf. Leach, 1957). Devemos ter como base,
escreveu Malinowski, dois axiomas: “Em primeiro lugar, e principalmente,
toda cultura deve satisfazer ao sistema biológico de necessidades, como as
ditadas pelo metabolismo, reprodução, as condições fisiológicas da
temperatura.” E em segundo lugar, “toda realização cultural que implica o
uso de artefatos e do simbolismo é um realce instrumental da anatomia
humana, e refere-se, direta ou indiretamente, à satisfação de uma
necessidade física” (Malinowski, 1960 [1944], p.171). Utilizando uma frase
do sociólogo francês Baudrillard, é como se a cultura fosse uma metáfora
sustentada sobre as funções biológicas da digestão. Em última análise, a
cultura é referenciável à utilidade prático-orgânica. Simples ou complexa, é
“um vasto aparato, parcialmente material, parcialmente humano, e
parcialmente espiritual, através do qual o homem é capaz de competir com
o concreto em problemas específicos com os quais se defronta”
(Malinowski, 1960 [1944], p.36).

Apresentar a concordância, ponto por ponto, do texto de Morgan com o
de Malinowski seria cair no lugar-comum. Por ser mais explícito,
Malinowski tornase mais interessante para certas implicações teóricas do
argumento das práxis que são apenas sugeridas em Morgan, embora elas
estejam, na realidade, contidas ali e em muitas versões posteriores, até na
mais recente ecologia “neofuncionalista”. Abordarei diversas dessas
implicações, que podem ser resumidamente intituladas de “o hubris
etnográfico”, “rendimentos decrescentes na explicação funcionalista”,
“terror”, “fetichismo da ecologia”, “dualismo utilitário” e “desaparecimento
da cultura”. A primeira tem a ver com a relação particular sujeito/objeto
envolvida na ênfase pragmática, que contrasta radicalmente com o
relativismo boasiano.

O sentido dominante do projeto de Malinowski era reduzir, de todas as
maneiras, costumes aparentemente bizarros, do Intichiuma australiano ao
totemismo de Trobriand, a valores práticos (leia-se biológicos). É evidente
que Malinowski foi orientado por uma simpatia peculiar para com os



aborígines (cf. Jarvie, 1969, p.2-3). Ele gostaria de mostrar que a razão
subjacente “às máscaras” aparentemente sem sentido do que então
chamávamos de “selvagens” (Richards, 1957, p.18) era algo que qualquer
europeu poderia entender: a vantagem material. Isso significava, de fato,
uma inversão do relativismo boasiano, se informada pela mesma
indulgência. Sob certo aspecto, o Intichiuma é lucrativo; logo, o aborígine
australiano é nosso irmão:

Desde o começo … um interesse na utilidade das máscaras aparentemente sem sentido do que
então chamávamos “selvagens” foi o ponto principal na sua obra [de Malinowski]. Seu primeiro
artigo foi publicado com a intenção de demonstrar que as cerimônias Intichiuma dos aborígines
australianos, com suas danças selvagens, seus corpos pintados e seus escudos simbolicamente
esculpidos, desempenham efetivamente uma função na sua vida econômica… Após a sua viagem
de estudo às ilhas Trobriand, publicou seu primeiro artigo importante sobre a vida econômica dos
habitantes das ilhas, no qual manifestava a mesma determinação de provar que aquilo que aos
europeus pareciam trocas de bens cerimoniais sem utilidade desempenhava, na realidade, um
importante papel na sua organização econômica [Richards, 1967, p.18]16

Há nisso uma dimensão mais ampla do que a implicação óbvia de que,
se a interpretação for aceitável ao europeu, ela diz mais sobre ele do que
sobre os “selvagens” — mais geralmente de que a “ética” do antropólogo é
a “êmica” da sua própria sociedade. Algo deve ser dito sobre a relação
sujeito/objeto, subentendida pela compulsão em atribuir um “sentido”
prático a um costume exótico que é tão intricado quanto não é de cara uma
questão de necessidade prática. Ela eleva o antropólogo à divindade de um
sujeito constituinte, de quem emana o projeto da cultura. Em vez de
submeter-se à compreensão de uma estrutura com uma existência
independente e autêntica, ele compreende a estrutura pela sua compreensão
do objetivo dela, fazendo assim com que sua existência [da estrutura]
dependa dele.

Para Malinowski era um ponto importante do método etnográfico
“perceber o ponto de vista do nativo, sua relação com a vida, para
compreender a sua visão do seu mundo” (1950 [1922] p.25). Este era um
princípio fundamental do seu “empirismo radical”, como chama Leach. Há,
porém, uma contradição clara entre esse empirismo e a compulsão para
dissolver costumes estranhos em noções utilitárias. O “empirismo” então
deve consistir na aplicação radical de uma teoria — a dos interesses
práticos e do cálculo pessoal — que sustenta que as maneiras
aparentemente peculiares pelas quais as pessoas estão agindo não merecem
em nada, nos seus próprios termos, a nossa atenção. Certa vez, Kroeber



lançou a seguinte pergunta, pensando obviamente em Malinowski: “Por que
um Yurok não come em sua canoa enquanto navega no oceano?” A
questões como esta “não há nenhuma resposta óbvia como a que se dá a
perguntas do tipo: por que uma flecha é emplumada ou qual é o uso dado a
uma rede de pescar” (Kroeber, 1948, p. 307). Malinowski — feita esta
crítica — se recusa a reconhecer qualquer capacidade no sistema cultural,
quanto menos tentar compreender sua lógica inerente. Áreas inteiras da
cultura escapam, portanto, a uma explicação funcionalista, uma vez que não
formam nenhum sentido prático aparente. Leach coloca a feitiçaria como
um exemplo do que acaba de ser dito: “De acordo com o dogma de
Malinowski, pelo qual essa racionalidade é natural à espécie humana, as
crenças em feitiçaria — não sendo nem sensíveis nem racionais — nunca
foram efetivamente incorporadas ao esquema funcionalista” (Leach,1957,
p.128-9; cf. Nadel, 1957).

Havia muitos outros domínios da vida das ilhas Trobriand — parentesco,
magia, política — dos quais Malinowski deixou-nos uma avaliação
incompleta e não sistematizada, devido a alguns desses mesmos escrúpulos
teóricos. Ele considerava os textos e declarações de pessoas como simples
formulações do ideal, em comparação com os motivos reais pragmáticos
que governavam as relações dos homens com tais regras e entre si (cf.
Malinowski, 1966 [1926]). Em tudo isso, Malinowski inverteu não apenas
as premissas de uma antropologia boasiana, como também o
relacionamento original do antropólogo com a população. É bem verdade
que Boas terminaria tendo uma compreensão do parentesco Kwakiutl igual
à que Malinowski teve do sistema Trobriand. De fato, Boas foi muito mais
incoerente, a partir de um respeito decente pela ininteligibilidade do índio.
Boas achava que os fatos “falariam por eles mesmos”. Hoje em dia, esta
afirmação é considerada como o signo de um empirismo ingênuo. Mas, em
primeiro lugar, o que se procurava era uma submissão à cultura em si
mesma, um compromisso em encontrar ordem nos fatos, e não em colocar
os fatos em ordem (cf. Smith, 1959). A ingenuidade empirista de Boas
consistia na ilusão de que a própria ordem se revelaria exatamente tal como
apresentada, através dos textos de mil receitas de salmão, sem se beneficiar
de nenhum entendimento da sua parte.17 Tratava-se aqui de uma relação
totalmente diferente com o objeto. O antropólogo foi reduzido ao status de
um aparelho de gravação; nem mesmo sua própria inteligência podia entrar
em cena. Para Malinowski, porém, o “selvagem” era negatividade pura. Ele



não existia; Malinowski o criaria: “Ouço a palavra ‘Kiriwina’ … estou
pronto; pequenas cabanas cinzas, róseas: sou eu quem as descreverá ou
criará” (Malinowski, 1967, p.140).

O funcionalismo utilitário é uma cegueira funcional para o conteúdo e
para as relações internas do objeto cultural. O conteúdo é apreciado apenas
por seu efeito instrumental, sendo sua consistência interna, por conseguinte,
mistificada como sua utilidade externa. A explicação funcionalista é uma
espécie de barganha feita com a realidade etnográfica, na qual o conteúdo é
trocado por uma “compreensão” dele. Uma teoria, porém, deve ser julgada
tanto pela ignorância que exige, quanto pelo “conhecimento” que oferece.
Há uma enorme disparidade entre a riqueza e a complexidade de fenômenos
culturais como o Intichiuma e as noções simples do antropólogo quanto às
suas virtudes econômicas. Somente a fração mais infinitesimal dessa rica
realidade, e nada do seu conteúdo específico, é avaliada por sua função.18

Quando Malinowski demonstrou que “as cerimônias Intichiuma dos
aborígines australianos, com suas danças selvagens, seus corpos pintados e
seus escudos simbolicamente esculpidos, desempenhavam uma função na
sua vida econômica” — ou seja, que estimulavam a produção através da
antecipação representada pelos ritos (Malinowski, 1912) — o que de fato
aprendemos sobre essas danças selvagens, esses corpos pintados e as mil
outras propriedades do Intichiuma?

Esse empobrecimento conceitual é o modo funcionalista da produção
teórica. Ele se apresenta exacerbado quando a função é buscada ao nível
biológico, o que é quase sempre verdadeiro, não só em Malinowski, como
também em versões mais recentes da antropologia (cf, Vayda, 1965, p.196;
Vayda e Rappaport, 1967). Quanto mais o fato cultural se afasta da esfera
da utilidade à qual está referenciado — a orgânica, a econômica, a social
—, menos intensas e mais mediatizadas devem ser as relações entre esse
fato e os fenômenos dessa esfera; consequentemente, menos intensas e
menos específicas serão as coerções sobre a natureza do costume em
consideração; menos determinada será a explicação através de virtudes
funcionais, ou, inversamente, maior será a variação de práticas culturais
alternativas que poderiam servir igualmente (até melhor) ao mesmo
propósito. Deve haver muitas maneiras de estimular a produção além de
encenar uma cerimônia Intichiuma. Na realidade, a explicação sai frustrada
no seu objetivo de tornar o costume inteligível; esta é uma forma bizarra de
se ocupar dos seus próprios assuntos. Para nos provar a indeterminação de



qualquer dessas explicações, basta inverter a questão: é vantajoso aumentar
a produção — e, consequentemente, é vantajoso o Intichiuma? O
entendimento funcionalista de Malinowski teria sido mais convincente se, à
la Radcliffe Brown, ele examinasse a cerimônia ao nível do fato social. As
relações dominantes entre os clãs totêmicos, homens e mulheres, iniciados
ou não iniciados, teriam de percorrer um longo caminho até tornar
inteligíveis as danças selvagens e os escudos esculpidos. Quanto mais se
recorre às vantagens econômicas, menos é dito. E menos ainda teria sido
obtido se Malinowski tivesse levado adiante seu projeto, até o nível
biológico. Aí então, o conteúdo cultural, cuja especificidade consiste no seu
significado, ficaria completamente perdido em um discurso de
“necessidades” vazio de significação.

Tentou-se formular uma regra geral dos rendimentos decrescentes para a
explicação funcionalista: quanto mais distante e distinta a prática cultural
do observador da sua pretensa função, menos essa função especificará o
fenômeno. A regra deve ser concebida como uma expressão instrumental da
“autonomia relativa” de diferentes domínios culturais
(cerimônia/economia), e particularmente da irredutibilidade do cultural aos
níveis constitutivos da integração fenomenal (superorgânico/orgânico).
Nesse último aspecto, a fonte geral de inadequação nas explicações pela
função natural está relacionada, precisamente, à atividade valorativa da
simbolização: mais uma vez, a natureza arbitrária do signo, que envolve o
objetivo apenas seletivamente, submete o natural a uma lógica específica da
cultura. Lucien Sebag demonstra-o bem:

por definição, toda refração de uma realidade através de uma linguagem implica uma perda de
informação, podendo o que é abandonado, por sua vez, tornar-se o objeto de um tratamento da
mesma ordem. A atividade linguística aparece portanto como um esforço permanente para
submeter a um conjunto de formas um dado que sempre ultrapassa os seus limites. Mas não é esta
uma característica apenas da linguagem; é a cultura como um todo que se deixa definir da mesma
maneira. A relação do dado natural coloca isso em plena luz: quer se trate da sexualidade, dos
ritmos do desenvolvimento do corpo, da gama das sensações ou dos afetos, cada sociedade
aparece como submetendo a um princípio de organização que nunca é o único concebível uma
realidade que se presta a uma multiplicidade de transformações. A partir desse fato, compreende-
se por que a explicação naturalista é sempre insuficiente, pois a essência da necessidade,
descoberta aquém das diversas modulações culturais, não nos pode dar senão o esboço da própria
forma da cultura, nunca do seu conteúdo; ora, é este último que deve ser compreendido. [Sebag,
1964, p.166-7.] [Em francês no original.]

É o conteúdo que deve ser compreendido. Esse é o nosso objetivo. No
entanto, a prática funcionalista, como já vimos, consiste em considerar as



propriedades culturais simplesmente como a aparência. O concreto-real
cultural torna-se um abstrato-aparente, apenas uma forma de
comportamento assumida pelas forças mais fundamentais da economia ou
da biologia. Sartre fala, num contexto análogo, de um “banho de ácido
sulfúrico”. Além disso, como as forças supostamente essenciais são na
verdade abstratas — sobrevivência humana, necessidades humanas, etc. —,
a abstração do simbólico atinente ao objeto foi complementada pela
simbolização de uma abstração pertencente ao antropólogo. O ataque de
Sartre tinha como alvo um certo marxismo, que se contenta em negligenciar
a lógica autêntica de um “fato superestrutural”, tal como uma obra de arte
ou um ato político, e as determinações específicas do seu autor, em favor
das determinações gerais de classe e produção. A partir dessa visão, a
poesia de um Valéry é repudiada como um exemplo de “idealismo
burguês”. A crítica de Sartre parece apropriada, ponto por ponto, à prática
funcionalista clássica:

O formalismo marxista é um projeto de eliminação. O método é idêntico ao terror na sua recusa
inflexível do diferente; sua meta é a assimilação total com um mínimo possível de esforço. O
objetivo não é integrar aquilo que é diferente enquanto tal, preservando para ele uma relativa
autonomia, mas sim suprimi-lo … Determinações específicas despertam na teoria as mesmas
suspeitas que as pessoas despertam na realidade. Para a maioria dos marxistas, pensar é exigir
totalidade e, com esse pretexto, substituir a particularidade pelo universal. É necessário levar-nos
de volta ao concreto [o material] e consequentemente apresentar-nos com determinações
fundamentais mas abstratas … O marxista pensaria estar perdendo o seu tempo se, por exemplo,
tentasse compreender a originalidade de um pensamento burguês. Aos seus olhos, a única coisa
que importa é mostrar que o pensamento é um modo de idealismo … O marxista, por
conseguinte, é levado a tomar por aparência o conteúdo real de um comportamento ou de um
pensamento e, quando dissolve o particular no Universal, tem a satisfação de acreditar que está
reduzindo a aparência à verdade. (Sartre, 1963, p.48-9.] .

Da mesma forma, Malinowski dissolveu repetidas vezes a ordem
simbólica na verdade ácida da razão instrumental. Qualquer que fosse o
domínio cultural em questão, seu exame só podia começar livrando-se da
consistência simbólica. Parentesco ou totemismo, mito ou magia, crença
nos espíritos ou disposição do morto, e até mesmo a análise da própria
linguagem — em relação a tudo o primeiro passo de Malinowski era negar
qualquer lógica interna, qualquer estrutura significativa, ao fenômeno como
tal (ver, por exemplo, a análise que permeia todo o seu Magic Science and
Religion (1954]). Daí decorria que a intelecção humana, a “especulação”,
como Malinowski a considerava, não poderia ter qualquer papel
constitutivo. O costume se origina na prática, na vida — não no jogo do



pensamento, mas no da emoção e do desejo, no do instinto e da
necessidade. Nessa perspectiva, dificilmente um “selvagem” teria um
interesse na natureza que não fosse ditado pela fome, nem articularia
qualquer concepção além da racionalização desse desejo. Daí a famosa
afirmação de Malinowski sobre a mentalidade manifesta nas classificações
totêmicas: “O caminho que vai da selva para o estômago do selvagem, e
consequentemente para a sua cabeça, é muito curto, e para ele o mundo é
um indiscriminado pano de fundo contra o qual se destacam as espécies
úteis de plantas e animais e dentre elas sobretudo as comestíveis” (1954,
p.44). Do mesmo modo, “há pouco espaço para o simbolismo nas suas
ideias e contos” (ibid., p.97). Quanto ao mito, não é “uma rapsódia inútil …
mas uma força cultural ativa, extremamente importante” (ibid., p.97):

O mito estudado vivo … não é simbólico, mas uma expressão direta do objeto em questão; não é
uma explicação para a satisfação de um interesse científico, mas uma ressurreição narrativa de
uma realidade primeva, narrada para a satisfação de profundos desejos religiosos, anseios morais,
submissões sociais, e até mesmo necessidades práticas [ibid., p.10] … Podemos, certamente,
descartar-nos de todas as interpretações explicativas e simbólicas desses mitos de origem. Os
personagens e seres são o que parecem ser na superfície, e não símbolos de realidades ocultas. No
que toca à função explicativa desses mitos, não há qualquer problema de que eles deem conta,
qualquer curiosidade que eles satisfaçam, qualquer teoria que eles encerrem.” [ibid., p.126]

Esta também foi a famosa abordagem de Malinowski à linguagem. Pace,
Boas, a linguagem não contém teoria alguma: ela nada contém, nada além
de um gesto verbal, de “‘apreensão’ das coisas”, cujo significado consiste
nos efeitos induzidos sobre os ouvintes. “As palavras são parte da ação e
são equivalentes às ações” (Malinowski, 1965 [1935] 2:9). E como as
palavras são ação, o significado é a reação evocada; as primeiras são o
estímulo, o segundo é a resposta; umas são o instrumento, o outro é o seu
próprio produto:

O significado de uma única expressão vocal, que nesses casos é reduzida quase sempre a uma
palavra, pode ser definido como a mudança produzida pelo som no comportamento das pessoas.
É a maneira pela qual um som, proferido apropriadamente, é correlacionado com elementos
espaciais e temporais e com movimentos do corpo humano que constitui o seu significado; e isso
se deve a respostas culturais produzidas por treinamento, “condicionamento” ou educação. Uma
palavra é um estímulo condicionante da ação humana e torna-se, por assim dizer, uma
“apreensão” das coisas externas ao alcance de quem fala, mas dentro de quem ouve [ibid.,
p.59.]19

Fica evidente também que o significado é limitado à experiência pela
associação, isto é, a uma referência original e indicadora que continua



sendo o conceito básico da expressão vocal através das suas reproduções
subsequentes. Para Malinowski, a linguagem, em vez de classificar a
experiência, é ela própria dividida pela experiência. Uma palavra se
diferencia de outra da mesma forma que o contexto do mundo real na qual a
primeira ocorre é perceptivelmente distinguível do contexto do segundo. “A
linguagem espelha, na sua estrutura, as categorias reais derivadas de
atitudes práticas da criança e do homem natural ou primitivo para com o
mundo circundante” (Malinowski, 1949 [1923], p.327-8). Esse tipo de
recusa fundamental do simbólico, da palavra como categoria, levou
Malinowski a algumas escolhas bévues. Uma delas foi “a doutrina dos
homônimos”: uma vez que cada referência empiricamente distinta de
determinada palavra constitui um significado distinto, Malinowski viu-se
obrigado a concluir que a “palavra” em questão é, na realidade, muitas
outras diferentes, um conjunto acidental de homônimos.20 Se fosse esse o
caso, é claro, nem as palavras nem a comunicação poderiam existir como
nós as entendemos, na medida em que os contextos de dois usos diferentes
da mesma palavra nunca são os mesmos; portanto, cada um desses sons é
uma “unidade” diferente de todos os outros, o que significa dizer que não
existem palavras, mas apenas uma infinidade de sinais contextuais fugidios.
Dificuldades semelhantes se apresentam pelo fato de que duas pessoas não
podem nunca experimentar a mesma realidade exatamente da mesma
maneira, já que elas próprias, de um modo ou de outro, são diferentes. Mais
uma vez, já que “no final das contas todo o significado das palavras é
derivado da experiência física”, Malinowski insistiria em que mesmo os
conceitos mais abstratos, como os de ciência, derivam-se realmente do
lugar-comum ou da práxis infantil. “Mesmo o matemático puro, lidando
com o mais inútil e arrogante ramo da sua ciência, a teoria dos números,
provavelmente já possuía alguma experiência de contar seus trocados”
(1965 [1935] 2:58). Malinowski ignora aqui o fato de que o sistema de
números deve ter antecedido a contagem, mas é esse tipo de erro que ele
sempre comete nos seus argumentos ontogenéticos (como o da prática
classificatória do parentesco), confundindo a maneira pela qual o indivíduo
é socializado no sistema com a explicação — na realidade a “origem” — do
sistema (cf. Malinowski, 1930).21 Finalmente, o conceito de significado de
Malinowski é incapaz de explicar seu próprio projeto etnográfico de dar
sentido funcional ao costume exótico. Na medida em que a forma ostensiva
desses costumes é estranha ou mesmo não funcional, Malinowski não pode



ser orientado pela experiência na sua interpretação, ou pelo menos deve
categorizar e valorizar seletivamente as atitudes racionais das pessoas sobre
seu comportamento não racional através de um princípio não dado pelo
encontro etnográfico. Malinowski sustentava que o mundo não corporifica
ideia alguma, que o seu significado é externo aos seus “efeitos”
empíricos… Uma etnografia correta, gerada por uma prolongada
socialização na vida de Trobriand, seria exatamente o que um nativo de
Trobriand teria escrito. Mas se Malinowski tem de criá-los, deve organizar
sua experiência etnográfica através de seus conceitos. E é o que faz ao
admitir isso, embora em contradição com sua noção de que a palavra não
contém ideia alguma:

Não existe descrição destituída de teoria. Quer se reconstruam cenas históricas, se leve a cabo
uma pesquisa de campo em uma tribo selvagem ou em uma comunidade civilizada … toda
declaração e toda argumentação têm de ser feitas em palavras, isto é, em conceitos. Cada
conceito, por sua vez, é o resultado de uma teoria que declara que alguns fatos são relevantes e
outros acidentais, que alguns fatores determinam o curso dos acontecimentos e outros são
simplesmente entreatos acidentais; que certas coisas acontecem como acontecem por causa de
personalidades e mediações materiais do meio ambiente que as produziram. [Malinowski, 1960
(1944), p.7.]

Ricoeur observa que no exemplo mais forte do mundo como práxis, a
“palavra imperativa”, o “efeito” requer a presença de seres simbolizantes
em um contexto simbolizado, já que a “compreensão” inclui ao mesmo
tempo um projeto e um sistema de valorações que diferenciam o mundo e
as ações dos homens nele.22 Pode-se fazer a mesma afirmação de outra
maneira. Pode-se ver na compreensão que Malinowski tem da linguagem
como trabalho e do significado como resposta produzida ao ouvinte a
mesma redução do sujeito humano ao objeto manipulado que informa sua
técnica etnográfica. Nessa concepção, o Alter é simplesmente um meio para
um fim. Uma matéria-prima a ser trabalhada como qualquer outra. Mais
uma vez, porém, como insiste Ricoeur, o resultado de uma observação
sobre o comportamento de outra pessoa não é o mesmo tipo de relação
como a do efeito de uma ferramenta sobre a forma de um objeto; ele não é
“produzido” como um bem material é produzido (1970, p.203). Não apenas
porque o outro é um ser intencional como eu, e sim, mais decisivamente,
porque a comunicação implica uma comunidade, e, consequentemente, isso
influencia o “efeito” de todas essas concepções comuns de homens e coisas
que, ordenando essas inter-relações, determina a “influência” específica da
palavra.



A eliminação por Malinowski do símbolo e do sistema das práticas
culturais, o canibalismo da forma pela função, constitui uma epistemologia
para a eliminação da própria cultura como objeto antropológico próprio.
Sem propriedades distintivas por direito nato, a cultura não tem qualquer
condição de ser analisada como uma coisa-em-si-mesma. Seu estudo
degenera em um ou outro dos dois naturalismos vulgares; o economicismo
do indivíduo racionalizante (natureza humana); ou o ecologismo da
vantagem seletiva (natureza externa). Malinowski, é claro, não pode ser tido
como responsável pela invenção de qualquer das duas problemáticas, nem
pelo desenvolvimento completo de ambas, mas a primeira é definitivamente
integrada em sua obra, enquanto a segunda já aí se prefigura. O
economicismo ou o utilitarismo se desenvolve a partir de sua distinção entre
norma cultural e atitude subjetiva, e da submissão, na sua opinião, do
“ideal” a um interesse próprio pragmático — que investe o segundo como o
verdadeiro operador da vida social.

Malinowski podia “ver as coisas como os nativos as viam”, contanto que
eles concordassem em ver as coisas da sua maneira. Eles teriam que
desenvolver uma análise que valorizasse a ação prática sobre a norma
cultural — e de novo com referência à ação — o afeto subjetivo sobre a
forma ostensiva. Pelas noções de Malinowski, as regras eram uma coisa, e
as ações uma outra coisa e mais verdadeira, sendo as primeiras uma simples
conversa com a “realidade” das últimas, merecendo as normas menos
existência e análise do que o comportamento motivado por um
autointeresse iluminado. Todavia, o ato — as “danças selvagens”, as trocas
de ornamentos kula que não podiam ser possuídos — continua sendo
peculiar nas suas propriedades observáveis. Privilegiá-lo sobre a regra em
nome do interesse racional requereria uma segunda distinção: entre essa
aparência externa, forma incongruente, e as atitudes práticas que as pessoas
conferem a ela. Os dados mais verdadeiros da etnografia não consistem em
fatos de ordem cultural, mas na maneira pela qual essa ordem é
subjetivamente vivida, a famosa “imponderabilidade da vida quotidiana”.
Muito frequentemente, insiste Malinowski, os antropólogos são envolvidos
pela narrativa das “ficções legais” dos nativos, tais como a solidariedade do
clã, as regras de exogamia clânica, e o que o valha, que representam
somente o “aspecto intelectual, manifesto, totalmente convencionalizado da
atitude nativa”. Mas “o código da conduta natural, impulsiva, as evasões, os
compromissos e os costumes não legais só são revelados a quem faz o



trabalho de campo, a quem observa a vida diretamente, registra os fatos,
vive nesses abrigos junto ao seu ‘material’ como para compreender não
somente a sua linguagem e as suas afirmações, mas também os motivos
ocultos do comportamento, a quase nunca formulada linha da conduta
espontânea” (Malinowski, 1966 [1926], p.120-1). A importância desse
“código natural, impulsivo”, é que, no final, ele prevalece sobre o
convencional, e a forma cultural se submete à práxis “espontânea”. “O
verdadeiro problema não é estudar como a vida humana se submete às
regras — isso simplesmente não existe; o problema real é saber como as
regras se tornaram adaptadas à vida” (ibid., p.127).23

Mas ao separar dessa forma a ordem cultural do sujeito humano, assim
como a ficção é separada da vida real, Malinowski introduz um tipo de
esquizofrenia ontológica na etnologia — que é o pensamento normal da
ciência social da nossa época. A vida social humana é tomada como
dividida contra si mesma, composta de dois tipos diferentes de objeto que
se mantêm em relações de contraposição e competição. Por um lado, há as
regras e formas convencionais que equivalem à “cultura” da situação. Só
elas têm direito a esse status, da mesma forma que só elas são descritas por
propriedades especificamente culturais: descendência matrilinear, exogamia
clânica, rituais mortuários, pagamentos de valores aos afins, produção de
inhame, parentesco classificatório. Em princípio, elas também poderiam ser
compreendidas nesse sentido, ou seja, por uma lógica, ao mesmo tempo, de
significação e ação, desdobrada a partir dos atributos simbólicos, da mesma
forma que a valorização de bens e a divisão do trabalho, por exemplo,
poderiam ser relacionadas às classificações de parentesco ou às práticas
matrimoniais. Mas a identificação dos atributos culturais como a “norma”
ou o “ideal” vis-à-vis a vida real deve condenar esse esforço como
metafísico. A cultura, ao contrário, se subordina a uma outra lógica — que,
como não preserva as propriedades simbólicas, não pode fazer uma
avaliação delas.24 Por outro lado, em oposição à norma da cultura está o
“comportamento real” da pessoa. E isso, enquanto especificamente humano,
deve ser descrito e compreendido em termos retirados de outro universo de
discurso: necessidades, impulsos, motivos, desejos, sentimentos e emoções
das pessoas. Neste ponto, uma espécie de inversão básica dos princípios
durkheimianos, muito embora de acordo com a premissa de que “o homem
é duplo”, Malinowski desloca a dinâmica social para o nível natural,
procurando representá-la por forças que emanam do próprio organismo.



Temos de lidar com a luta do sujeito individual para alcançar seus próprios
fins, em face de convenções culturais coercitivas. Uma análise significativa
cede portanto lugar a uma racionalidade manipulativa, à análise formal de
relações meios-fins baseadas em uma teleologia das satisfações humanas.
Deste outro ponto de vista, a cultura aparece simplesmente como um
instrumento ou um ambiente da dinâmica constitutiva do propósito humano.
É um instrumento no sentido de um conjunto de meios à disposição do
sujeito, através do qual ele alcança seus fins autofixados. E é um ambiente,
não somente como um conjunto de coerções externas ao indivíduo, mas
como algo sobre o qual ele opera suas razões e, ao agir assim, ordena as
propriedades desse meio.25 Concebida dessa forma, a interação entre “vida”
e “cultura” é necessariamente desigual: uma relação de sujeito com objeto,
ativo com passivo, constituinte com constituído. Comportando-se com uma
mente singular em direção aos seus melhores interesses próprios, as pessoas
formulam e reformulam adequadamente sua ordem cultural (cf. Firth,
1963). Mas a eficácia da cultura como uma ordem significativa é ao mesmo
tempo suspensa. A cultura é reduzida a um epifenômeno de “processos de
tomada de decisão” intencionais (como dizem).

Essa expressão familiar, é claro, não é de Malinowski, mas apresenta
uma conexão apropriada com o saber atual da ciência social. Esse
utilitarismo — a adoção axiomática da problemática do sujeito que calcula,
ordenando o mundo social racionalmente de acordo com desejos igualmente
axiomáticos — é uma consciência instintiva que nós temos dos outros e de
nós mesmos. Muitos daqueles que podiam criticar o funcionalismo de
Malinowski estão, não obstante, satisfeitos com sua contraposição essencial
entre interesses pessoais e ordem social (p. ex., Jarvie, 1967, p.77; Kuper,
1973, p.49; ou mesmo Wolf, 1964). É verdade que Malinowski foi o
primeiro antropólogo a negar a generalidade de um homem econômico
(1921; 1950 [1922]). Mas isso não se deu exatamente para conferir ao
mesmo conceito um alcance maior? “Nas páginas dos Argonautas e em seus
sucessores”, escreveu Leach, “o ‘selvagem’ deixa de ser uma marionete…
Ele é um ser humano vivo que opera um sistema bizarro da organização
social através do exercício de escolhas naturais entre meios alternativos
para fins alternativos” (1957, p.127). Do mesmo modo, Bateson considerou
que o método funcionalista de Malinowski “é provavelmente acertado e,
pela sua investigação cuidadosa, pode oferecer um sistema coerente de
antropologia aliado a sistemas de economia baseados no ‘homem que



calcula’” (1958, p.27). Pois, como o próprio Malinowski relatou, “sempre
que o nativo pode fugir à sua obrigação sem perda de prestígio, ou sem
provável perda de lucro, ele o faz, exatamente como faria um homem de
negócios civilizado” (1966 [1926], p.30). A perspectiva em questão
continua sendo o economicismo nativo do mercado transposto aqui da
análise da sociedade burguesa para a explicação da sociedade humana. O
lugar analítico assim concedido à sociedade foi brilhantemente descrito por
Dumont:

Na sociedade moderna … o Ser Humano é o homem “elementar”, indivisível, sob a forma de ser
biológico, ao mesmo tempo em que sujeito pensante. Cada homem particular encarna, em um
certo sentido, toda a Humanidade. É a medida de todas as coisas, em um sentido pleno e
totalmente novo. O reino dos fins coincide com os fins legítimos de cada homem, e assim os
valores se invertem. O que ainda se denomina “sociedade” é o meio, a vida de cada um é o fim.
Ontologicamente, a sociedade não existe, não é mais que um dado irredutível ao qual se pede
somente que não contrarie as exigências de liberdade e de igualdade. Naturalmente, o que foi dito
acima é uma descrição de valores, uma visão da mente … Uma sociedade tal como o
individualismo a concebe nunca existiu em parte alguma pela razão já apresentada, ou seja, a de
que o indivíduo vive de ideias sociais. [Dumont, 1970, p.9-10; para outras importantes discussões
do utilitarismo (economicismo, individualismo), ver Dumont, 1965; Macpherson, 1962; Parsons,
1968 [1937]; Polanyi, 1944.]

A separação economicista da estrutura normativa da ação pragmática, se
não bane completamente a cultura do alcance antropológico, a reduz ao
status de uma preocupação secundária. Apenas pressagiados por
Malinowski, esses efeitos aparecem muito mais claramente em uma
“antropologia ecológica” que homenageia suas fontes intelectuais
intitulando-se “funcionalista” ou “neofuncionalista” (cf. Collins e Vayda,
1969). Entretanto, como afirmou Marx com razão, a anatomia do homem é
a chave para a anatomia do macaco. O sistema econômico mais
desenvolvido faz uma diferenciação explícita de categorias que
permanecem combinadas, ambíguas ou somente virtuais no sistema
econômico menos desenvolvido. Do mesmo modo, as implicações
prefiguradas em uma determinada perspectiva intelectual tornam-se
explícitas apenas em versões mais evoluídas dela. O novo funcionalismo
ecológico demonstra que o efeito da dissolução de Malinowski do conteúdo
cultural na função biológica, particularmente do simbólico no instrumental,
é uma solução final para o problema cultural. Ele deixa explícito que a
cultura não permite qualquer compreensão especial, isto é, distinta de uma
explicação biológica. Nesse caso, a cultura desaparece.



Como no funcionalismo de Malinowski, esse processo depende da
apropriação teórica das qualidades culturais como efeitos orgânicos,
interpretação que não somente dissolve as especificações culturais como
também lhes permite reaparecer de forma mais científica (isto é,
quantificável). Explica Rappaport:

Embora as questões sejam colocadas em termos de fenômenos culturais, elas são respondidas em
termos dos efeitos de um comportamento informado culturalmente sobre sistemas biológicos:
organismos, populações e ecossistemas. A característica distintiva da antropologia ecológica não
é simplesmente a de levar em consideração os fatores ambientais nas suas tentativas de elucidar
os fenômenos culturais, mas a de atribuir significado biológico aos termos-chaves — adaptação,
homeostase, funcionamento adequado, sobrevivência — das suas formulações. [1971, p.243.]

A prática teórica poderia ser chamada de “fetichismo ecológico”. Nada
do que é cultural é o que parece; tudo é mistificado como um fato natural
que possui a virtude ostensiva de ser básico e exato, embora essencialmente
abstrato. O casamento torna-se “um intercâmbio de materiais genéticos”,
assim como a caça é “um intercâmbio de energia com o meio ambiente”,
milho, feijão e abóbora são uma “dieta não equilibrada”, a sociedade uma
“população de organismos humanos”, e o canibalismo uma “atividade de
subsistência”. (“Ao examinar o canibalismo, operamos a partir da premissa
de que todas as atividades que proporcionam alimentos para os membros do
grupo, alimentos que eles realmente consomem, são ‘atividades de
subsistência’ que podem, pois, ser comparadas individualmente e/ou
tomadas em conjunto como atividades constitutivas de um repertório
comportamental global, chamado de ‘padrão de obtenção de alimentos’” —
Dornstreich e Morren, 1974, p.3). Douglas (1966) chamou ao mesmo tipo
de pensamento, aplicado à descoberta de valores sanitários em tabus de
dieta, de “materialismo médico”. Trata-se somente de uma versão
antropológica ou ecológica particular da troca do conteúdo significativo
pela verdade funcional que Sartre descreveu como marxismo vulgar.26 Esse
mesquinho comércio metafísico de pormenores etnográficos não
apresentaria interesse algum, não fosse por sua intenção confessa de
apoderar-se do conceito de cultura.

Malinowski opunha “cultura” a comportamento; para a ecologia ela é
“comportamento”. Pode tratar-se de comportamento aprendido, mas nem
por isso digno de tratamento diferente do “comportamento específico de
espécie” de qualquer outro grupo de organismos. Pensemos nele
simplesmente como um “repertório cultural” (Collins e Vayda, 1969,



p.155). Compreendido isso, o fenômeno como tal não deve distinguir o
homem de quaisquer outras espécies, nem a antropologia da biologia. Como
“comportamento” — ou mesmo mais abstratamente, “movimentos do
corpo” — a cultura pode ser estudada, do mesmo modo, como as ações de
qualquer animal, isto é, como boas para a espécie ou más para ela, sob as
condições seletivas naturalmente constituídas:

A atenção a ideias, valores ou conceitos culturais não pode, contudo, ser considerada uma sine
qua non da análise de ecossistemas que incluam o homem. Ao contrário, pode-se preferir dar
ênfase ao comportamento físico real ou aos movimentos do corpo através dos quais o homem
efetua diretamente alterações no seu meio ambiente … Na realidade, uma abordagem possível
sugerida por Simpson … entre outros, é olhar a cultura humana simplesmente como o
comportamento ou parte do comportamento de uma espécie particular de primatas. Encarando-a
desse modo, estamos capacitados para estudá-la e interpretá-la da mesma forma que estudamos e
interpretamos o comportamento de qualquer outra espécie, como, por exemplo, com respeito não
somente à sua interação com variáveis ambientais, mas também com o efeito dessa interação
sobre a seleção natural. O fato de o comportamento humano ser complexo, variado, variável e,
em uma medida considerável, específico de uma população, pode fazer da observação e da
descrição tarefas formidáveis, mas isso não significa que princípios basicamente diferentes
devam ser usados no estudo do comportamento humano e no estudo do comportamento de outras
espécies animais. [Vayda. 1965, p.4; grifo meu.]

O funcionalismo ecológico coloca a cultura em um risco duplo. É
ameaçada de liquidação porque não pode ser especificada como tal por
motivos naturais, e porque a consideração da sua qualidade específica
exigiria a invocação de uma razão de outra natureza. A crise torna-se então
ontológica em suas proporções. A cultura é trocada pelo “comportamento”.
Suas qualidades concretas são apenas a aparência de “movimentos do
corpo”, cujo saber é seu efeito biológico. A ontologia recapitula assim uma
metodologia. E a antropologia perde seu objeto. Tendo sido ignoradas as
propriedades da cultura na prática da sua explicação, presume-se que essas
propriedades não tenham qualquer autonomia ou valor como tal — o que é
uma racionalização do fato de que a explicação não pode responder por
elas:

Parece que uma ciência unificada da ecologia tem contribuições definitivas a fazer no sentido da
realização das metas antropológicas, não requerendo qualquer sacrifício apreciável de interesses
antropológicos tradicionais. Pode, contudo requerer um sacrifício um pouco diferente, isto é, o da
noção da autonomia de uma ciência da cultura (Vayda e Rappaport. 1967, p.497).

Esse sacrifício da autonomia da cultura (e da ciência cultural) seria a
consequência da sua subordinação dentro de um sistema maior de coerção
natural. Na medida em que esta última é concebida como uma ordem



cibernética, como é comum nos estudos ecológicos, sendo a cultura incluída
em uma “ciência unificada”, isso também requereria o deslocamento da
propriedade da “mente” da humanidade para o ecossistema. Como conjunto
de relações termodinâmicas autorreguladoras, que respondem às
“informações” ou a alterações significativas dos seus componentes, o
ecossistema como um todo é hoje o local de uma “atividade mental” que
deve, logicamente (no interesse da autoridade exclusiva do Behemoth),a ser
negada em qualquer uma das suas partes. Bateson explica esses sistemas:
“Podemos afirmar que qualquer conjunto de acontecimentos e objetos em
andamento, que possua a complexidade apropriada de circuitos causais e as
relações apropriadas de energia, exibirá características mentais. Ele
comparará, isto é, responderá a diferenças … ‘Processará informações’ e
será, inevitavelmente, autocorretivo, quer no sentido de ótimos
homeostáticos, quer no sentido da maximização de certas variáveis” (1972,
p.315). Evidentemente, se qualquer um dos componentes desse sistema
autorregulatório fosse capaz de impor seu próprio projeto à totalidade, o
último deles se tornaria uma mera cadeia de consequências, governado
apenas negativamente pelos limites de funcionamento possível. (Donde,
para preservar a sistematicidade, a mente só poder ser uma propriedade do
todo: “Em nenhum sistema que mostre características mentais, qualquer
uma das partes pode ter um controle unilateral sobre o todo. Em outras
palavras, as características mentais do sistema são imanentes, não a esta
ou àquela parte, mas ao sistema como um todo” [ibid., p.316].)

Dentro do ecossistema, a trama interativa, ou o subsistema que envolve
o homem e seus arredores imediatos, seria caracterizada por relações de
retroalimentação (feedback) recíprocas e iguais às existentes entre
quaisquer outros elementos do circuito, apesar de a transação homem-
natureza ser mediada pela cultura. A cultura é aqui, simplesmente, a
automediação da natureza. É somente o modo humano de resposta, e
portanto sistematicamente governado, na medida em que o homem é mais
que uma variável funcional do todo — um componente reativo em mútua
determinação com variáveis ambientais, elas mesmas tão sujeitas ao seu
objeto quanto vice-versa. Um dos exemplos favoritos de Bateson é a
interação do homem com a árvore no corte da madeira:

Consideremos um homem que corta uma árvore com um machado. Cada golpe do machado é
modificado ou corrigido, de acordo com a forma do corte da árvore provocada pelo golpe
anterior. O processo autocorretivo (isto é, mental) é realizado por um sistema total, árvore-olhos-



cérebro-músculos-machado-golpe-árvore; e é esse sistema total que tem as características da
mente imanente. [Ibid., p.371.]

O problema é que os homens nunca “cortam madeira” simplesmente
dessa forma. Eles cortam toros para as canoas, esculpem as figuras de
deuses em clavas guerreiras, ou mesmo cortam madeira para lenha, mas
sempre estabelecem relações com a madeira de um modo específico, uma
forma cultural, em termos de um projeto significativo cuja finalidade
governa os termos da interação recíproca entre o homem e árvore. Se o
objetivo é produzir uma canoa, a resposta a uma mudança na árvore é uma;
se a meta é a obtenção de lenha, é outra. A resposta ao último golpe
depende de um objetivo que não é dado ao processo como um processo
natural; esse golpe e todos os golpes que o antecedem, desde o inicial,
dependem da intenção significativa. A interação determinada de árvore-
olhos-cérebro-etc. foi estipulada por uma ordem simbólica; é um exemplo
paradigmático da natureza subordinada a serviço da cultura. A alternativa
cibernética prevista pela teoria dos ecossistemas não passa de um
fetichismo ecológico mais apropriado ao seu próprio contexto cultural, do
capitalismo industrial e burocrático, cujo projeto consiste igualmente em
reduzir os homens e as coisas às suas especificações funcionais como
elementos de um processo produtivo autodeterminante.27

G.P. Murdock

O fim do “terror” será a morte da cultura nobre. Em George Peter Murdock,
a antropologia pode já ter encontrado o seu Robespierre. Murdock
aproveitou a ocasião aparentemente apropriada da Huxley Memorial
Lecture de 1971 para anunciar a morte da cultura. É interessante observar
como ele finalmente chegou a esse ponto de autoconsciência metodológica.
O tema central do seu Social Structure (1949) já repetia em seus pontos
essenciais o entendimento morganiano das relações entre circunstância
prática, ação utilitária e ordem cultural. Murdock pode ter sido o primeiro a
divergir de Morgan em questões de metodologia e detalhes de interpretação,
mas sua compreensão da estrutura social deriva em linha direta da teoria da
práxis. Para Murdock, a formação de “grupos de parentesco consanguíneos”
— e por consequência, a classificação de parentes — representa o
reconhecimento de arranjos baseados em relacionamentos determinados



pelas práticas residenciais, que por sua vez respondem a exigências
práticas. A prática residencial é portanto a chave dinâmica. A determinação
da composição real dos agrupamentos sociais desempenha, no esquema de
Murdock, um papel análogo ao desempenhado pelas uniões exogâmicas nos
primeiros estágios de Morgan: o instrumento pelo qual a compulsão
objetiva ou natural é reificada na forma cultural. As relações de parentesco
são constituídas por uma consciência reflexiva da composição do grupo
então estabelecida. Elas são as expressões articuladas de arranjos
residenciais, arranjos residenciais esses que, por sua vez, refletem as
“condições fundamentais de vida”:

As condições de existência de qualquer sociedade estão sempre passando por mudanças — às
vezes rápidas, outras vezes lentas — em consequência de acontecimentos naturais como fomes e
epidemias, de acontecimentos sociais como guerras e revoluções, de influências biológicas como
uma densidade populacional em crescimento, de adaptações internas como invenções
tecnológicas, e de contatos externos que podem estimular empréstimos culturais. Muitas
mudanças nas condições fundamentais de vida podem exercer pressão na direção da modificação
da regra existente de residência. Tão diversos são os fatores causais na mudança social, e tão
poucas as alternativas nas regras de residência, que, praticamente, qualquer sociedade,
independente do nível de cultura das formas existentes de organização social, pode encontrar,
provavelmente, concatenações particulares de circunstâncias que favorecerão o desenvolvimento
de qualquer uma das regras alternativas de residência. [Murdock, 1949, p.203.]

Assim, por exemplo:

A residência patrilocal parece ser desencadeada por alguma mudança na cultura das condições de
vida social que, significativamente, aumenta o status, a importância e a influência dos homens em
relação ao sexo oposto. Qualquer modificação na economia básica é particularmente influente,
pois por meio dela as atividades masculinas na divisão sexual do trabalho chegam a produzir os
principais meios de subsistência. [Ibid., p.206]

Essas práticas residenciais geram alinhamentos específicos de parentes,28

cujo “reconhecimento” — reconhecimento este que pode ser negado —
estabelece grupos de parentesco tais como as linhagens e as costumeiras
classificações de pessoas:

A residência unilocal não produz diretamente linhagens ou parentes. Simplesmente favorece o
desenvolvimento de famílias extensas e demes exogâmicas, com o característico alinhamento não
linear de parentes, podendo um desses levar ao reconhecimento de grupos de parentesco não
localizados. O que a residência matrilocal ou patrilocal realiza é reunir, em uma proximidade
espacial, grupos de parentes do mesmo sexo unilinearmente relacionados, junto com as suas
esposas. [Ibid., p.210.]



Murdock resume toda a discussão em um relato do desenvolvimento de
um sistema patrilocal-patrilinear, a partir de uma organização dual de clãs
matrilineares. O exemplo é capital sob diversos ângulos, dos quais não é o
menor o de que Murdock é levado a cunhar sua explicação como um mito
de origem. Ao mesmo tempo, o próprio método de Morgan desponta
claramente, não somente em termos gerais, mas através dos detalhes do
crescimento da patrilinearidade a partir da matrilinearidade (embora
Murdock, evidentemente, não afirme que essa tenha sido uma sequência
universal da evolução). Como diz o relato, algum fator aparece no conjunto
matrilinear que “confere esta vantagem à residência patrilocal”, como a
introdução do gado (o próprio “fator” de Morgan), escravos ou moedas de
concha, acompanhado pela noção de que o prestígio é fortalecido pela
poliginia (ibid., p.217). Agora, todos os homens, “ao adquirirem
riquezas”,29 são capazes, ao pagarem o preço da noiva, de persuadir os pais
das noivas a permitirem que suas filhas se mudem para a casa deles. E todos
os homens começam a deixar algumas de suas propriedades para os filhos,
em detrimento dos filhos da irmã, como no sistema matrilinear. Assim,
“pouco a pouco”, os laços com a “parentela patrilinear” são reforçados às
expensas da “parentela matrilinear”, até que as pessoas finalmente
descubram que estavam usando a patrilinearidade sem ter consciência disso:

Pouco antes de a população da aldeia se dar conta de que algo particularmente significativo tinha
acontecido, ela descobriu que as casas de um lado da rua estão agora ocupadas por homens
relacionados patrilinearmente, com as suas mulheres e filhos, e que um grupo semelhante vive do
outro lado da rua. A residência patrilocal foi firmemente estabelecida, a herança patrilinear é
aceita, e os antigos matrietas foram transformados em incipientes patriclãs. A situação está
madura para o desenvolvimento da descendência patrilinear, e isso pode ocorrer muito
rapidamente, caso existam sociedades patrilineares nas redondezas para servirem como modelos.
[Ibid., p.216.]

A posição básica de Murdock pode ser ilustrada de outra forma, através de
um confronto clássico com Leach, no qual a própria concepção de Murdock
da relação entre a ordem vivida e a ordem pensada emerge claramente do
equívoco. De certo modo, o erro de Murdock não chegou a sê-lo, pois
reconheceu no fato de Leach privilegiar a escolha individual sobre a regra
legal um desvio do paradigma estrutural-funcional semelhante à sua própria
prática.30 Com relação à aldeia sinhalesa de Pul Eliya, Leach disse que “as
estruturas sociais são algumas vezes melhor observadas como o resultado
estatístico de múltiplas escolhas individuais do que como um reflexo direto
de regras legais” (1960, p.124). Para Murdock, então, foi apenas lógico



concordar com Leach, invertendo a frase de modo a dizer que as regras
legais são melhor observadas como o resultado de uma tendência estatística
das escolhas individuais (Murdock, 1960, p.9). E isso era o que ele vinha
dizendo pelo menos desde 1949.

E em 1971 a conclusão lógica evidenciou-se para ele. Naquele ano,
perante a reunião dos antropólogos da Grã-Bretanha e Irlanda, evento cuja
insignificância teórica só pode ser equiparada à sua solenidade, Murdock
renunciou à sua adesão aos conceitos de “cultura” e “sistema social”. Esses
conceitos, disse ele, não passam de “abstrações conceituais ilusórias” dos
“fenômenos reais” de indivíduos que interagem uns com os outros e com o
seu meio ambiente em busca dos seus próprios e melhores interesses.
Finalmente, Murdock se conscientizou da teoria em sua prática. Essa nova
concepção da cultura não era mais que uma “abstração conceitual ilusória”
do método que ele tinha utilizado durante tanto tempo:

Parece-me agora desconcertantemente óbvio que a cultura, o sistema social e todos os conceitos
supraindividuais desse tipo, tais como representação coletiva, espírito de grupo e organismo
social, sejam abstrações conceituais ilusórias inferidas da observação dos “fenômenos reais” que
são os indivíduos interagindo uns com os outros e com o seu meio ambiente natural. As
circunstâncias da sua interação levam quase sempre a similaridades no comportamento de
indivíduos diferentes, que tendemos a reificar sob o nome de cultura, e fazem com que os
indivíduos se relacionem uns com os outros de maneiras repetitivas, que tendemos a reificar
como estruturas ou sistemas. Na realidade, cultura e sistema social são meros epifenômenos —
produtos derivados da interação social de pluralidades de indivíduos. [Murdock, 1972, p.19.]

Mas não se deve deduzir que essa derivação da ontologia a partir da
metodologia represente uma exceção — ao menos para as ciências sociais
— da nossa tese geral de que o conceito não procede da prática. O status
empírico da proposição segundo a qual a cultura é o “epifenômeno” de uma
outra realidade é em si mesmo uma ilusão. O que estava presente ao longo
de todo o método, e que assoma à superfície aqui como a verdadeira fonte
da proposição, é a sociedade burguesa. Por conseguinte, Murdock
simplesmente produz para a antropologia o mesmo tipo de redução
solipsística que Max Weber tentou para a sociologia, com a mesma
suspensão do coletivo ou do objetivizado em favor de intenções individuais.
Ora, consideremos a noção que Murdock colocaria posteriormente no lugar
da chamada cultura, ou seja, “a abordagem da tomada de decisões para o
estudo dos fenômenos sociais” de Frederik Barth, uma abordagem que
“focaliza os acontecimentos da vida social em lugar de seus aspectos físicos
ou estatísticos, e vê o comportamento social do ponto de vista das decisões



tomadas por indivíduos na ‘alocação de tempo e recursos’ dentre as
alternativas disponíveis” (ibid., p.22-3). A anatomia do homem e do
macaco: o último paradigma de Murdock é uma forma evoluída daquele
contido no funcionalismo de Malinowski — ainda que o cruzamento das
linhas filogenéticas seja aqui complexo, uma vez que, como se refere Kuper
ao modelo de Barth, “A visão de Radcliffe-Brown da estrutura social como
uma rede de relacionamentos didáticos reais tornou-se, ironicamente, a
salvação do homem manipulativo de Malinowski” (1973, p.230). Mas o
“homem manipulativo” revela a ascendência comum de todas essas teorias
utilitárias. A ideia geral da vida social aqui expressa é o comportamento
particular das partes no mercado. Toda a cultura é entendida como o efeito
organizado da economia individual. A Cultura é o Negócio na escala da
Sociedade. O conceito de cultura de Murdock não veio da experiência
antropológica: o conceito antropológico já era uma experiência cultural.

E mais, a conclusão a partir da “experiência” de que a cultura não existe
é uma ilusão dupla, já que toma como modelo de toda a vida social não a
realidade da sociedade burguesa, mas a autoconcepção dessa sociedade.
Acredita na aparência da cultura ocidental como sendo sua verdade,
conspirando portanto para a ilusão de que ela realmente é o produto
socializado da atividade prática, ignorando a constituição simbólica da
atividade prática. A ciência social eleva a uma declaração de princípio
teórico o que a sociedade burguesa secreta como uma ideologia operativa.
A cultura é assim ameaçada com um negligenciamento na antropologia que
só se equipara à consciência dela na sociedade.

O fato de que, na linha da teoria da práxis iniciada por Julian Steward,
esse negligenciamento tenha levado a algum arrependimento, já pode servir
como consolo.

Julian Steward

A perspectiva fundamental de Steward sobre a “ecologia cultural” é, em
termos gerais, a mesma da problemática desculturada de Morgan e, no
detalhamento do seu artigo paradigmático sobre os bandos patrilineares
(1936), corresponde exatamente à ideia de estrutura social de Murdock.
Portanto, só valeria a pena expô-la aqui para apresentar o contexto
paradoxal no qual Steward, e mais tarde Murphy [1970], colocam sua



ecologia cultural — como oposição à biológica. O paradoxo é instrutivo.
Seu esclarecimento mostrará como a mistificação da lógica cultural
enquanto a priori da ação econômica promove a lógica prática como
determinante da forma cultural.

Em seu preâmbulo à principal questão ecológica sobre os “bandos
primitivos”, Stéward, de uma maneira ou de outra, arrola as mais
importantes condições técnicas e sociais dos caçadores e coletores —
referindo algumas à vantagem econômica, outras à natureza humana, e
outras simplesmente ao fato empírico. A “propriedade” territorial se
entende com base em que “qualquer animal pode se assegurar de alimento e
água de uma maneira mais eficiente no terreno que habitualmente utiliza”;
os grupos de família, com base em “uma excitabilidade sexual crônica” da
espécie humana; e o bando de famílias, com base no fato de que “em
praticamente todos os grupos humanos muitas famílias cooperam…. Isso
proporciona um tipo de seguro de subsistência” (Steward, 1936, p.332). As
principais relações de produção — a divisão de trabalho por sexo — são
encaradas a partir de sua generalidade empírica entre os caçadores. E isso
também em relação à simples tecnologia existente, não apenas como um
conjunto de ferramentas em si mesmas, mas também como um conjunto
evidente em si mesmo de intenções: a provisão da “subsistência”. Essa
tecnologia se desenvolve em áreas de recursos alimentares limitados; daí, os
caçadores nunca ultrapassarem os pequenos agregados em bando, da ordem
de 20 a 50 pessoas, e apresentarem baixas densidades populacionais.

Dadas essas condições, passa-se a determinar a base ecológica das várias
formas de bando; “patrilinear”, “matrilinear” e “composta”. Como na
análise de Murdock, o elo crítico entre o meio ambiente e a estrutura social
é a prática residencial. Steward concentra suas atenções sobre o tipo de
bando mais difundido, o patrilinear, que ele entende como a formalização
da residência patrilocal. Na primeira versão do estudo (1936), a
patrilocalidade é explicada pela dominância inata do macho e pela
importância econômica dos homens nas culturas caçadoras (p.333). Em
uma versão posterior, a patrilocalidade é relacionada particularmente às
suas vantagens econômicas em áreas de recursos animais dispersos, mas
fixos: “em um meio ambiente no qual o principal alimento seja caça não
migratória e dispersa, é vantajoso que os homens permaneçam no seu
território geral de nascimento” (isto é, de vez que já conhecem o território)
(1955, p.135). Com a patrilocalidade assim estabelecida com base na sua



superioridade econômica, a estrutura do bando decorre como
reconhecimento e articulação — de uma maneira agora familiar a nós. A
residência patrilocal deve agregar parentes “patrilineares”.
Consequentemente, o tabu do incesto é imposto ao nível do bando, e o
grupo é organizado como uma patrilinhagem exogâmica. Resumindo a
questão em termos gerais: a eficiência econômica em um dado conjunto de
circunstâncias técnicas e ambientais requer certas práticas e relações sociais
(residência patrilocal) que, por sua vez, são formuladas e codificadas como
uma estrutura social (bando patrilinear). Puro Morgan.31

A proposição também é pura práxis. Pois para ela os “padrões
comportamentais de trabalho” “exigidos” pelo contexto ecológico é que se
realizam sob forma cultural. Murphy explica a posição de Steward:

O meio ambiente por si mesmo não é o fator crítico, pois os “padrões de comportamento”
exigidos na sua exploração através do uso de certos “dispositivos econômicos” é que são os
elementos-chaves. Esses padrões de comportamento são o trabalho e a tecnologia, os
“dispositivos econômicos”. De uma forma muito simples, a teoria da ecologia cultural está
envolvida com o processo de trabalho, sua organização, seus ciclos e ritmos, e suas modalidades
situacionais … [1970, p.155].

… Os padrões de trabalho são diretamente derivados das ferramentas e recursos aos quais
eles são aplicados, e esses dois fatores servem para limitar as atividades humanas às quais estão
relacionados [p.156]. E é da análise da atividade, em lugar da análise das instituições e valores,
que a teoria deriva.

Essas atividades são aquelas pertencentes ao ciclo de trabalho e delas emerge a estrutura da
sociedade Shoshone [p. 156] …

O ponto que desejo enfatizar é que o domínio da ação social envolvido na produção material,
isto é, o trabalho, encontra-se subjacente ao sistema social Shoshone como um todo. Os recursos
são o objeto de trabalho e aí jaz sua importância para uma compreensão da sociedade e da
cultura…. Como objetos de trabalho, eles possuem certas características imodificáveis às quais o
trabalho deve se adaptar para fazê-los acessíveis à exploração. As ferramentas devem sua posição
central na análise da sociedade à sua condição de instrumentos e mediadores do trabalho. O uso
de ferramentas requer certos modos de comportamento, e a aplicação desses instrumentos a
materiais induz a posteriores ajustes de comportamento [p.157] …

A teoria e o método da ecologia cultural não são um tipo de determinismo ambiental, nem
estão mesmo basicamente preocupados com o meio ambiente. Trata-se de uma teoria cultural,
sem ser “culturológica” ou “superorgânica”. E mais, é uma teoria da ação, no sentido em que esse
termo foi usado em sociologia. Embora reconhecendo que o comportamento é, em boa parte,
regulado por normas, vê também as normas como surgindo no primeiro plano de ação social, e
sendo uma cristalização do comportamento que, por sua vez, mantém esses padrões
comportamentais [p.163] … as ferramentas e recursos requerem [grifo de Murphy] alguns tipos
de comportamento para serem integrados com sucesso, e essas exigências — o processo de
trabalho — pressionam em seguida a estrutura social geral [p.163; todos os grifos são meus com
as exceções expressas.]32



Murphy continua fazendo uma eloquente defesa dessa “ecologia
cultural”, contra as reduções biológicas da “nova ecologia” (da qual Vayda,
Sweet e Leeds são citados como expoentes).33 A defesa, porém, não se faz
sem contradições e, no final das contas, é difícil distinguir as duas posições,
a não ser por diferenças de sentimento.

De acordo com Murphy, Steward pensava a sociedade como um modo
distinto de integração e, como tal, não subordinada à natureza. Ordenada
por ideias e atividades, a sociedade gozaria de uma relativa autonomia. Mas
para apresentar a contradição sucintamente, as ideias são sobre atividades,
enquanto que a razão dessas atividades não passa da sua eficácia prática em
determinadas circunstâncias, de modo que o princípio da ordem cultural
permanece sendo o princípio cultural da vantagem adaptativa. Como o
próprio Murphy observa (na passagem citada), a teoria de Steward deriva
mais da atividade do trabalho “do que das instituições e valores”. Essas
instituições e valores, consequentemente, não organizam a interconexão
humana com a natureza, mas chegam à cena post festum, como uma
cristalização das relações estabelecidas na situação de trabalho. Por outro
lado, os padrões de trabalho “derivam diretamente das ferramentas e
recursos”; eles são “exigidos” para a integração efetiva dos dois no
processo de produção (cf. Steward, 1938, p.260-1). Tudo, portanto, leva à
noção de “exigências”, e a “exigência” em questão é a puramente objetiva
de lidar com sucesso com o meio ambiente. As conclusões de Murphy sobre
as relações de cultura com a natureza são verdadeiras, mas infelizmente não
são pertinentes à ecologia stewardiana;

Os fenômenos de ordem superior ordenam os fenômenos de ordem inferior de acordo com seus
objetivos, embora não possam alterar suas propriedades. Do mesmo modo, os sistemas sociais
humanos alcançam e envolvem os ecossistemas, e não o contrário, e a cultura reordena a natureza
e realça as partes dela que são relevantes para a situação humana. [1970, p. 169.]

É justamente assim. No entanto, toda a filosofia de Steward se encaminha
exatamente no sentido oposto. A morfologia cultural se torna inteligível
precisamente nas mesmas bases que as asas de um pássaro ou as guelras de
um peixe. A cultura não reordena a natureza através dos seus próprios
objetivos porque, para Steward, todo objetivo, a não ser o prático,
desaparece no momento da produção. A sabedoria ecológica consiste em
esquecer a ordenação cultural da natureza em todos os momentos decisivos.
A interação da tecnologia com o meio ambiente segundo determinadas



relações de produção — sobre a qual se erige uma morfologia cultural — é
considerada por Steward como um fato instrumental. Daí a ordem que é
transmitida através da ação à estrutura ser a eco-lógica da adaptação efetiva.

A problemática de Steward é um padrão para o negligenciamento, no
princípio teórico, da ecologia como sistema cultural. Isso é em parte uma
questão de omissão, incapacidade de desenvolver ao nível do conceito o
que é reconhecido de fato. Steward está bem ciente de que o caráter
particular da tecnologia determina o caráter do meio ambiente, isto é,
confere significância a recursos por um critério de relevância cultural. No
entanto, no modo de argumentação de Steward, isto é um dado, juntamente
com as relações de família e de produção (divisão de trabalho por sexo:
homens caçando, mulheres colhendo). A ordenação cultural da natureza é
portanto disfarçada como premissa para uma ordenação naturalista da
cultura. Na realidade, a intencionalidade completa do processo produtivo é
negligenciada na suposição de que essa seja uma economia de
“subsistência”, condenada pela pobreza dos meios técnicos a uma miserável
existência.

Essa naturalização da economia do caçador-coletor é, evidentemente, o
saber antropológico aceito.34 E isso tem a ver diretamente com uma
explicação “ecológica” da cultura total. Por ignorar o caráter histórico dos
objetivos econômicos, tanto em qualidade como em quantidade, tanto nos
bens particulares que se tenta produzir quanto na intensidade do processo,
carece ainda da organização cultural da relação com a cultura.35 Nem
mesmo os caçadores estão engajados em uma simples economia de
subsistência. Todo grupo distingue o comestível do não comestível e não
apenas para a população como um todo, mas para classes específicas de
idade, sexo e condições rituais tais como são localmente definidas. Além do
mais, uma porção de exemplos dos aborígines australianos serve para
mostrar que diferentes tipos de troca intergrupal têm implicações
correspondentes sobre a intensidade e os padrões sociais do trabalho. Os
australianos são mesmo capazes de um totemismo concreto, no qual os
grupos de vizinhança se especializam na produção de diferentes objetos
utilitários para comerciar a partir de materiais igualmente disponíveis para
todos, duplicando, desse modo, no plano econômico, os ritos e a
interdependência de grupos imaginados no sistema totêmico. Em suma, o
que Steward deixa de lado é a organização do trabalho como um processo
simbólico que opera tanto nas relações de produção como nas suas



finalidades. A atividade da produção é, ao contrário, desconstituída
culturalmente, para dar lugar à constituição da cultura pela atividade da
produção.

A questão real colocada à antropologia por essa razão prática é a da
existência da cultura. As teorias da utilidade já mudaram muitas vezes de
roupa, mas o desfecho é sempre o mesmo: a eliminação da cultura — como
objeto distintivo da disciplina. Vê-se, através da variedade dessas teorias,
dois tipos principais que correm ao longo de duas estradas diferentes em
direção a esse fim comum. Um tipo é naturalístico ou ecológico — por
assim dizer, objetivo — enquanto o segundo é utilitário no sentido clássico,
ou economicístico, invocando a familiar relação meios-fins do sujeito
humano racional.

O naturalismo compreende a cultura como o modo humano da
adaptação. A cultura, desse ponto de vista, é uma ordem instrumental,
concebida (segundo cada escola ecológica em particular) como engajada na
reprodução de si mesma enquanto cultura ou na manutenção da população
humana dentro de limites de viabilidade biológica. Em qualquer caso, a
praxologia é “objetiva” no sentido de que a explicação consiste em
determinar as virtudes materiais ou biológicas de determinados traços
culturais; não há qualquer demanda teórica de que os atores façam seus
cálculos diretamente em utilidades adaptativas; pelo contrário, os mais
triunfantes eurekas! serão reservados para a demonstração de que o fazem
malgré eux. O ato final para a cultura consiste na sua absorção, de uma
maneira ou de outra, dentro da natureza. Ou a prática cultural é um modo
comportamental de aparência das leis da seleção natural, exatamente como
qualquer “comportamento específico de espécie”, ou ela se inclui dentro de
um ecossistema mais geral que, sozinho e como uma totalidade, desfruta
dos poderes de autorregulação ou “mente”, e cujas limitações se dão sob
formas culturais.

Mais do que por uma pragmática de formas culturais, o utilitarismo
subjetivo está, em contraste, preocupado com a atividade intencional dos
indivíduos na persecução dos seus próprios interesses e das suas próprias
satisfações. Pode-se dizer que este segundo tipo de teoria pragmática
pressupõe um Homem Econômico Universal, com um conjunto relativizado
de preferências, isto é, um homem agindo racionalmente em direção a
metas que variam contudo de sociedade para sociedade. Essa relativização
é, portanto, uma acomodação à variação cultural, mas também sua



apropriação, como premissa, por uma explicação que pretende representá-la
como consequência. Nessa praxologia, a cultura é tomada como um meio
ambiente ou o conjunto dos meios à disposição do “indivíduo que age”, e
também como uma resultante sedimentada de suas maquinações
autointeressadas. A solução característica da cultura é portanto solipsística
na forma. Apenas os atores (e os interesses considerados a priori como
seus) são reais; a cultura é o epifenômeno das suas intenções.

Todos esses tipos de razão prática também têm em comum uma
concepção empobrecida da simbolização humana. Para todos eles, o
esquema cultural é o signo de outras realidades, obedecendo no final em seu
arranjo interno a outras leis e outras lógicas. Nenhum deles foi capaz de
explorar a fundo a descoberta antropológica de que a criação do significado
é a qualidade que distingue e constitui os homens — a “essência humana”
de um discurso mais antigo — de modo que, pelos processos de valorização
e significação diferenciais, as relações entre os homens, bem como entre
eles e a natureza, são organizadas.

A razão cultural

Nos parágrafos iniciais deste capítulo, referi-me à relação existente entre a
proposta cultural e a proposta prática como uma oposição cíclica e
repetitiva à qual a antropologia se manteve presa nos últimos cem anos.
Assim, exatamente como na sociedade norte-americana, onde tudo que é
essencialmente o mais convencional é tido como o mais natural, começou
em desvantagem a luta pelo reconhecimento da perspectiva cultural que
poderia ser qualificada como uma tentativa de libertar a antropologia dos
grilhões do naturalismo. Desenvolvida tanto na Europa como nos Estados
Unidos, essa luta se tem caracterizado não somente por uma maior
consciência antropológica a respeito do simbólico, mas também por uma
penetração crescente no campo da análise do prático.

No que se refere aos Estados Unidos, os próprios discípulos de Boas
tomaram a si a defesa do seu conceito de cultura como estrutura
significativa interposta entre as circunstâncias e o costume. Esse conceito
foi posteriormente desenvolvido, sobretudo por Ruth Benedict, que
sustentou a ideia de uma lógica orientadora que reunificaria os fragmentos
espalhados por Lowie, alinhavando-os para formar padrões consistentes de



cultura. Segundo Benedict, a ordem seria produto da infusão de significados
e atitudes comparáveis encontrados em todas as práticas da cultura. Não se
tratava, é claro, de um código diferencial, mas de um opératoire global que
organiza o meio ambiente, as relações sociais e, acima de tudo, a história,
um filtro seletivo que reduziria o caos em potencial dos empréstimos
culturais (a difusão) por meio de um critério de aceitação e uma atribuição
de significado (Benedict, 1961 [1934]).

Na obra de Leslie White, outro conhecido antropólogo norte-americano,
o paradigma de Boas convive com o de Morgan, sem que, no entanto, seja
alcançada a unidade dos opostos teóricos. Essa ambivalência presente na
filosofia de White pode não ser idiossincrática; constitui um
reconhecimento legítimo de que a razão prática e o simbólico coabitam,
sem suscitar muitos comentários ou escândalos, na maioria das teorias
antropológicas. Para White, as ideias são, por um lado, o reflexo da base
tecnológica, seja diretamente, seja por mediação das relações sociais
igualmente determinadas por essa base. Aqui, sua formulação teórica
provém diretamente da epistemologia de Morgan. As ideias que os homens
elaboram sobre o mundo derivam necessariamente do modo pelo qual o
conhecem pela experiência, e essa experiência, por sua vez, depende do
modo pelo qual se articulam tecnicamente ao mundo:

Os sistemas ideológicos ou filosóficos são o produto da organização de crenças nas quais a
experiência humana encontra sua interpretação. Mas a experiência e, em consequência, as
interpretações são profundamente condicionadas pelas tecnologias. A cada tipo de tecnologia
corresponde um tipo de filosofia. A interpretação de um sistema de experiência do qual um coup
de poingb é um traço característico refletirá necessariamente esse tipo de experiência. Não seria
impróprio falar em um tipo de filosofia coup de poing bem como de uma tecnologia coup de
poing … Um determinado tipo de tecnologia encontra expressão na filosofia do totemismo, outro
tipo na astrologia ou na mecânica quântica. (White, 1949, p.365-6.)

Como as ideias decorrem das condições técnicas da percepção, a evolução
da filosofia é, em sua essência, concebida por White como a passagem do
estágio da falsa consciência para o estágio da verdadeira consciência,
atravessando o curto período de transição da metafísica. Ao dispor de
recursos tecnológicos cada vez mais eficazes para lidar com o mundo, o
supernaturalismo primitivo, correspondente à representação antropomórfica
de uma ignorância fundamental, deveria forçosamente dar lugar a uma
filosofia científica baseada no conhecimento objetivo.



Por outro lado, White insiste no caráter único do “comportamento
simbólico”, isto é, um sistema de significados que independe da realidade
física. Consequentemente, o modo pelo qual o mundo é “experimentado”
não constitui um simples processo sensorial determinado pela exposição
direta da realidade à percepção por meio da tecnologia. O poder que o
homem tem de conferir significado — experiência como atribuição de
significado — constrói outro tipo de mundo:

O homem difere do macaco e, ao que sabemos, de todos os outros seres vivos por ser capaz de
um comportamento simbólico. Com palavras, o homem cria um novo mundo, um mundo de
ideias e filosofias. Nesse mundo, a existência do homem é tão real quanto no mundo físico de
seus sentidos. Em verdade, o homem sente que a qualidade essencial de sua existência consiste
em ocupar esse mundo de símbolos e ideias — ou, como às vezes ele o chama, o mundo da mente
ou do espírito. Esse mundo das ideias dá provas de uma continuidade e de uma permanência que
o mundo externo dos sentidos jamais poderá ter. Ele não é feito apenas do presente, mas de um
passado e também de um futuro. Temporalmente, não constitui uma sucessão de episódios
desconexos, e sim um continuum que se estende ao infinito em ambas as direções, da eternidade à
eternidade. [White, 1942, p.372.]

Mas então, nessa perspectiva simbólica — que se opõe à consciência
positivista e utilitária através da exposição tecnológica — a ferramenta é,
ela própria, uma ideia. A ferramenta “não é um mero objeto material ou
mesmo uma imagem sensorial como pode ser para um macaco. É também
uma ideia” (White, 1942, p.373). Se um machado de pedra gera
determinado tipo de filosofia, nem por isso deixa de ser, ele próprio, um
conceito cujo significado e uso — como ocorre com todos os conceitos —
são fixados, não por suas propriedades objetivas, mas pelo sistema de
relações entre símbolos. Assim, a determinação tecnológica da cultura na
teoria evolucionista de White atua lado a lado com a determinação cultural
da tecnologia em sua teoria simbólica:

Um machado tem um componente subjetivo; não teria sentido algum sem um conceito e uma
atitude. Por outro lado, um conceito ou uma atitude não teriam sentido algum sem uma clara
expressão, através do comportamento ou da fala (que é uma forma de comportamento). Todo
elemento cultural, todo traço cultural, tem um aspecto objetivo e subjetivo. Mas as concepções,
atitudes e sentimentos — fenômenos que têm seu lugar no organismo humano — podem ser
considerados, para fins de interpretação científica, num contexto extrassomático, isto é, a partir
da sua relação com outras coisas e acontecimentos simbolizados, em vez de em sua relação com o
organismo humano … [Desse modo, um machado pode ser considerado a partir da sua relação]
com outras coisas e acontecimentos simbolizados, tais como arcos, enxadas e costumes que
regem a divisão de trabalho na sociedade. [White, 1959a, p.236.]36



Em oposição ao paradigma fundamentalmente prático e tecnológico que
o liga a Morgan, White é capaz de assumir uma perspectiva simbólica que o
coloca em companhia de um nome inverossímil. Permitam-me justapor uma
citação de Lévi-Strauss, transcrita anteriormente, a um texto extraído do
discurso proferido por White na condição de presidente da seção de
Antropologia da AAAS [American Association for the Advancement of
Science — Associação Americana para o Progresso da Ciência]:

LÉVI-STRAUSS  WHITE

Se afirmamos que o esquema conceitual
comanda e define as práticas, é porque essas
práticas, objeto de estudo do etnólogo, sob a
forma de realidades discretas, localizadas no
tempo e no espaço, e distintivas de gêneros de
vida e de formas de civilização, não se
confundem com a práxis que … constitui a
totalidade fundamental para as ciências do
homem … Sem pôr em dúvida o incontestável
primado das infraestruturas, cremos que entre
práxis e práticas se intercala sempre um
mediador, que é o esquema conceitual por
obra do qual uma matéria e uma forma,
desprovidas ambas de existência
independente, realizam-se como estruturas,
isto é, como seres ao mesmo tempo empíricos
e inteligíveis. [1966, p. 130; grifo meu.]

 Assim [com símbolos] o homem criou um
novo mundo para nele viver. Certamente
ele não deixou de palmilhar a terra, de
sentir o vento no rosto, de escutá-lo suspirar
nos ramos dos pinheiros; ele bebeu a água
dos rios, dormiu sob as estrelas e levantou-
se para saudar o sol. Mas já não era o
mesmo sol! Nada mais era como antes.
Tudo estava “banhado por luz celestial” e
havia “sugestões de imortalidade” em cada
mão. A água já não servia mais apenas para
saciar a sede; poderia tornar a vida eterna.
Entre o homem e a natureza, interpunha-se
o véu da cultura, e ele nada poderia
enxergar a não ser através desse véu. Ele
ainda usava seus sentidos. Lascava pedras,
caçava cervos, acasalava-se e procriava.
Mas tudo era permeado pela essência das
palavras: os significados e valores que
estavam além dos sentidos. E esses
significados e valores o orientavam, além
de orientar seus sentidos, tendo muitas
vezes precedência sobre eles. [1958 ms;
grifo meu.]37

Ao que parece, sempre que se incursiona pela antropologia norte-
americana, verifica-se, se não exatamente essa ambivalência de White, uma
apropriação, de certo modo inescrupulosa, do objeto cultural pelo
significado. A impressionante etnociência desenvolvida por Goodenough,
Lounsbury, Conklin e outros, sobretudo a partir do legado linguístico da
escola de Boas, foi agrilhoada por um conceito positivista de cultura como
competência comportamental ou etnografia, consequentemente do
significado como significância referencial e da análise como tradução, em
termos de um código aparentemente objetivo, cuja “objetividade” encerra



uma teoria. Ou, para mencionar exemplos de natureza bem distinta (ainda
que igualmente impressionantes pela qualidade intelectual), os esforços de
Geertz ou Schneider, por caminhos diferentes, esbarraram também em uma
limitação específica do símbolo, concebido a partir da distinção entre ação e
ideologia, sociedade e cultura. Essa distinção, em particular, é característica
dos meios europeus, muito mais difundida na antropologia social inglesa
que na norte-americana. Como suas implicações remontam a Durkheim e,
depois, ao moderno estruturalismo francês — que também incorpora a
tradição de Boas através de Lévi-Strauss — pareceu-me mais correto
dedicar maior atenção à maneira pela qual foi concebida a relação entre
utilitarismo e cultura nessa tradição. Começo por Durkheim.

Embora se tenha tornado o herói de um certo “funcionalismo” posterior,
Durkheim desenvolveu sua própria posição a respeito da sociedade em
contraposição à modalidade de economicismo e individualismo radical que
vimos contido no projeto de Malinowski (cf. Parsons, 1968 [1937]; Lukes,
1972). Durkheim elegeu Spencer como seu principal adversário sociológico
no que se refere a essas questões, em particular na obra A divisão do
trabalho (1949 [1893]). Portanto, paralelamente ao contraste entre Morgan
e Boas, é possível estabelecer uma comparação paradigmática entre
Spencer e Durkheim, cujo debate mais recente estava centrado no
utilitarismo próprio ou na sua ação economicística, logo, na oposição entre
indivíduo e sociedade, estando esta última relacionada à lógica material da
produção e, por conseguinte, à oposição global entre cultura e natureza. Por
várias razões, contudo, o exercício dessa comparação entre Durkheim e
Spencer não seria tão valioso. Uma delas é a grande semelhança residual
entre o “superorgânico” de Spencer e a “sociedade” de Durkheim. Mais
importante é que Durkheim forjou seu conceito de social num confronto
geral com a economia política clássica, e não apenas com Spencer, e
portanto é mais correto entendê-lo como uma profunda crítica à
autoconcepção do capitalismo que se exibia como teoria da sociedade.
Tratava-se de uma crítica geral à adoção da fórmula racionalista do
indivíduo que acumula como o modelo da produção social, modelo que
elevava a sociedade ao status de predicado das supostas finalidades e
necessidades humanas. A esse voluntarismo e intencionalismo, Durkheim
opôs o fato social. As esmagadoras propriedades e poderes que lhe atribui
em relação ao indivíduo representam um ataque direto à ideia que o



economista liberal fazia da sociedade como produto público do interesse
privado.

Portanto, a célebre advertência contida em As regras do método
sociológico — “tratar os fatos sociais como coisas” — representava mais
que uma lição aplicada à retificação positivista. Ressaltar a facticidade do
fato social era precisamente uma forma de removê-lo da produção
individual: “Pois tudo que é real possui uma natureza definida que impõe
controle, que deve ser levada em conta e que jamais é completamente
superada, mesmo quando conseguimos neutralizá-la.” (1950a [1895], p.iv-
vi). Todos os aspectos afirmativos da sociabilidade no esquema de
Durkheim são, simultaneamente, aspectos negativos da individualidade. A
questão não se reduz apenas a que o fato social seja coletivo. Trata-se da
consciência em oposição ao desejo, do convencional em oposição ao
espontâneo; e em vez de se originar das necessidades, que são internas, ela
se impõe como coerção, que é externa. “De fato, a mais importante
característica de uma ‘coisa’ é a impossibilidade de que seja modificada por
um simples esforço de vontade” (ibid ., p.28). De maneira análoga, o móvel
real das incursões de Durkheim no terreno da psicologia achava-se em sua
crítica à economia. Entendia ele que a origem real do reducionismo era a
ideologia do homem que calculava:

De fato, se a sociedade é apenas um sistema de meios instituídos pelo homem para atingir
determinados fins, esses fins só podem ser individuais, pois somente os indivíduos poderiam ter
existido antes da sociedade. Do indivíduo, portanto, emanaram as necessidades e desejos que
determinam a formação de sociedades; e se é dele que tudo provém, é necessariamente através
dele que tudo deve ser explicado. Além disso, há nas sociedades apenas consciências individuais;
portanto, é nelas que se encontra a fonte de toda a evolução social.

Em consequência, as leis sociológicas só podem ser um corolário das leis mais gerais da
psicologia. [Ibid., p.97-9.]

Desde cedo, observa Luke, Durkheim convenceu-se de que a economia
política constituía um estágio do desenvolvimento da ciência social que
precisava ser superado. Obrigada a partir do pressuposto de que “nada há de
real na sociedade além do indivíduo”, tal ciência não oferecia qualquer
espaço teórico para a sociologia. Com relação a esse indivíduo eterno do
qual fora abstraída a sociedade, Durkheim não poderia deixar de nutrir o
mesmo desprezo que Marx. Esse próprio “indivíduo” era uma abstração.
Privado de todas as coordenadas de tempo, espaço e história, tudo que



restava era “o triste retrato do puro egoísmo” (Durkheim [1888], citado por
Lukes, 1972, p.80).

Nem Malinowski nem Weber. Durkheim recusava-se a conceber a
sociedade como o objeto externo da manipulação humana ou trocá-la pela
realidade exclusiva do sujeito intencional. Como então se coloca Radcliffe-
Brown? Seguramente, as mesmas considerações impediriam Durkheim de
ser indulgente com o utilitarismo mal disfarçado do funcionalismo
sociológico. Nem mesmo seu entusiasmo pela “solidariedade” o levou a
supor, em princípio, que a função de um costume ou seu papel na satisfação
dos besoins sociaux poderia dar conta de sua natureza específica.38 Não
obstante, os delineamentos do funcionalismo de Radcliffe-Brown
transparecem na ontologia de Durkheim. Ao negar a economia política,
Durkheim foi obrigado a reproduzir ao nível da sociedade, encarada como
uma espécie de supersujeito, o mesmo economicismo que se havia recusado
a admitir como constitutivo ao nível do indivíduo. Pode-se perceber muito
bem essa união de opostos em um ensaio (1887) que escreveu sobre a
ciência moral alemã, onde enaltece as perspectivas sociais dos historiadores
econômicos G. Schmoller e A. Wagner, combatendo os liberais da “escola
de Manchester”. Com relação a estes últimos, escreve:

a economia política consiste na satisfação das necessidades dos indivíduos, em particular de suas
necessidades materiais. Segundo essa concepção, o indivíduo supõe-se como o único fim das
relações econômicas; tudo é feito por ele e para ele. A sociedade, por sua vez, é uma invenção do
pensamento, uma entidade metafísica que o estudioso pode e deve ignorar. Essa palavra apenas
rotula o conjunto de todas as atividades individuais; trata-se de um todo que se reduz à soma das
suas partes …Vê-se que, basicamente, os economistas liberais são, sem o saber, discípulos de
Rousseau, a quem repudiam por engano. É verdade que reconhecem que o estado de isolamento
não é ideal, mas, tal como Rousseau, veem no elo social nada mais que uma aproximação
superficial, determinada pela conjunção de interesses individuais. [Durkheim, 1887, p.37. Em um
ensaio posterior (1965) sobre Rousseau, sua opinião muda.]

Quer dizer então que o argumento invocado contra o ser individual é
exatamente o da existência de um ser social — e contra o poder ordenador
da necessidade individual está o da necessidade social. A negação de que
determinada prática — econômica, por exemplo — seja produto do desejo
individual adquire a forma de uma insistência em sua utilidade social:

Para [Wagner e Schmoller], ao contrário, a sociedade é um verdadeiro ser que não está, sem
dúvida, acima dos indivíduos que a compõem, mas que, não obstante, tem sua própria natureza e
personalidade. Essas expressões utilizadas na linguagem corrente — consciência coletiva, espírito
coletivo, corpo da nação — não possuem apenas uma dimensão puramente verbal, mas



expressam fatos que são eminentemente concretos. É errado dizer que o todo é igual à soma de
suas partes. Pelo simples fato de que as partes mantêm relações definidas umas com as outras,
porque estão dispostas de determinada maneira, algo de novo resulta de sua combinação: um ser
composto, é certo, mas dotado de propriedades especiais e que, em circunstâncias especiais, pode
inclusive tornar-se consciente de si mesmo … Como … o ser social tem necessidades próprias,
entre as quais a necessidade de objetos materiais para satisfazê-las, ele institui e organiza uma
atividade econômica que não é a atividade deste ou daquele indivíduo, tampouco a maioria dos
cidadãos, mas a atividade da nação em seu conjunto. [Ibid., p.37-8.]

A sociedade, portanto, tem os seus próprios fins, que não são aqueles do
indivíduo, e é através da sociedade, e não do indivíduo, que a atividade
social pode ser compreendida. “Para um fato ser sociológico, ele deve
interessar não apenas aos indivíduos considerados separadamente, mas
também à própria sociedade. O exército, a indústria, a família possuem
funções sociais na medida em que têm como seus objetivos um a defesa, a
outra a alimentação da sociedade, e a terceira a sua renovação e
continuidade” (Durkheim, 1886, p.66). Nesse caso, a teleologia utilitária
não pode ser evitada. O paradigma meios-fins como um todo foi construído
com base na concepção do fato social, na medida em que esse fato foi
determinado por oposição à necessidade individual. Assim, a vida da
sociedade era a finalidade relevante. Mas, além disso, precisamente porque
foi definida como exterior e por distinção ao bem-estar individual, essa
ideia de sobrevivência social produzia grande número de efeitos
permanentes sobre a ideia do objeto social. Um deles era a visão de que a
sociedade estava continuamente ameaçada a partir de dentro por uma guerra
da parte contra o todo, e que era construída de modo a evitar esse perigo;
esse conceito, que inspirou profundamente a maioria das obras do grupo do
Année Sociologique, encontrava-se também por detrás da preocupação de
Radcliffe-Brown com a “cooptação” e com a ordem legal em geral (cf.
Sahlins, 1972, cap. 4). Pode ser que essa noção de luta subterrânea e dos
problemas funcionais que ela apresenta à sociedade permaneça como o
legado mais importante conferido à ciência social pela ideologia capitalista.
É óbvio que a ênfase na vida da sociedade em oposição ao propósito
individual proporcionou a base lógica para a apropriação de toda a metáfora
orgânica como a ideia básica da constituição social. A tradição da sociedade
como um organismo foi mantida por Radcliffe-Brown, e com ela a divisão
da antropologia social ou sociologia, nos ramos das ciências naturais:
morfologia, fisiologia e evolução. Ela requeria apenas a proposição de que a
“função social” de uma instituição, ou sua contribuição à continuidade



social, fosse também sua raison d’être (Radcliffe-Brown, 1950, p.62) para
completar em um mesmo movimento a reversão da máxima de Durkheim
para o seu contrário — e a transferência do utilitarismo do indivíduo para o
supersujeito que a própria linha inicial de argumentação de Durkheim
tornou inevitável.

O conceito de simbolização de Durkheim, incluindo a muito conhecida
“epistemologia sociológica”, acabou vítima do mesmo tipo de dualismo, da
mesma forma que se tornou, nas mãos dos seguidores antropológicos, outra
forma de lógica instrumental. Lukes e outros antropólogos afirmaram, em
oposição às objeções de Lévi-Strauss à derivação da representação coletiva
da morfologia social, que Durkheim se tornara cada vez mais consciente da
autonomia e da universalidade do significado. Talvez esse seja outro
exemplo da diferença entre estar consciente de um fato e conhecer seu lugar
teórico adequado. Os textos que poderiam ser persuasivamente citados em
ambos os lados da questão equivalem a apenas um conjunto de paradoxos
dentro da compreensão do mestre da relação do pensamento com o mundo.
Outro conjunto de paradoxos é o problema (muito semelhante ao de
Malinowski) da diferença entre o modo de conhecimento do sociólogo e a
maneira pela qual o conhecimento é constituído na infância e na sociedade
— processos tão distintos na concepção de Durkheim que isso o deixa
incapaz de abarcar seu próprio programa positivista. Esse programa
afirmava que os fatos sociais, precisamente porque eram “coisas”, só
podiam ser penetrados de fora, contanto que guiados pela percepção e sem
preconcepção. No entanto, Durkheim nunca acreditou que o nosso próprio
conhecimento como membros da sociedade ou, a fortiori, os fatos sociais
tivessem o mesmo tipo de gênese. Esse dilema pode ser exemplificado por
duas curtas passagens das Regras. Por um lado, Durkheim escreve que
“toda educação é um esforço contínuo para impor na criança maneiras de
ver, sentir e agir às quais ela não poderia chegar espontaneamente” (1950a
[1895], p.6). Todavia, algumas páginas adiante, ele diz: “Os moralistas
pensam que é necessário determinar com precisão a essência das ideias de
lei e ética. Eles ainda não chegaram à verdade muito simples de que, como
nossas ideias (représentations) das coisas físicas são derivadas dessas
próprias coisas e as expressam mais ou menos exatamente, assim [como
estudiosos] nossas ideias de ética devem ser derivadas da manifestação
observável das regras que estão funcionando sob nossos olhos” (ibid., p.23).
Durkheim se apegou simultaneamente a uma relação mediada e não



mediada entre sujeito e objeto. Se o segundo se adaptava ao projeto
científico, o primeiro era o destino do homem na sociedade. No entanto, a
contradição era mais complexa e não deixava de apresentar certa
determinação. No caso mediado, a sociedade confrontava o homem como
um supersujeito cujos próprios conceitos do mundo dominavam e
substituíam suas sensibilidades e depois, como um objeto, a experiência
direta do que explicava empiricamente esse processo de imposição
conceitual. Na condição de locus desse dualismo antagônico entre
sociedade e sensibilidade, o homem era “duplo” na visão de Durkheim, e a
dualidade do seu ser correspondia a uma oposição entre percepção
(individual) e concepção (social), bem como entre gratificação egoísta e
moralidade coletiva.39

Menciono essas convoluções dialéticas porque elas ajudam a explicar as
virtudes e as limitações da problemática durkheimiana como teoria da
cultura. Essas virtudes são apenas parcialmente documentadas pela
influência do conceito de fato social de Durkheim na formulação de
Saussure da distinção entre langue e parole (Doroszewski, 1933). Na
Classificação primitiva (juntamente com Mauss) e em As formas
elementares da vida religiosa, o próprio Durkheim desenvolveu uma noção
do signo, particularmente em referência às “categorias” de classe, número,
espaço, tempo, causa etc., que em muitos pontos essenciais era bastante
próxima à de Saussure. Observa-se outro paradoxo do ponto de vista do
caráter arbitrário do signo, uma vez que para Durkheim as categorias
representavam a morfologia social de facto (voltaremos a essa questão mais
adiante). Entretanto, como os conceitos emanam da totalidade social, eles
transcendem especificamente a experiência individual. Em vez de
articularem essa experiência, eles se elevam a uma metalinguagem pela
qual a experiência é organizada.40 E uma vez que as categorias não são as
particularidades da experiência, mas antes ideias gerais das particularidades
(que fazem de uma experiência uma particularidade), elas não refletem
especificamente a percepção, mas apropriam-na dentro de um sistema
cultural relativo.41 Finalmente, Durkheim reconhece o caráter arbitrário do
signo diretamente, como uma consequência lógica da distinção entre o fato
individual e o social, exatamente porque a sensação individual é somente
um fato transitório que nós, como seres sociais, temos os meios e a
liberdade para representar em outros termos:



Uma sensação, uma imagem, relaciona-se sempre com um objeto determinado ou com uma
coleção de objetos desse tipo e expressa o estado momentâneo de uma consciência particular; ela
é essencialmente individual e subjetiva. Por isso, podemos dispor, com relativa liberdade, das
representações que têm essa origem. Sem dúvida, quando nossas sensações são reais, se impõem
a nós de fato. Porém, de direito, somos livres para concebê-las de modo diferente do que
realmente são, de representá-las a nós como se desenvolvendo em uma ordem diferente daquela
na qual realmente se produziram. Frente a elas, nada nos prende, enquanto não intervenham
considerações de outro tipo [ou seja, sociais]. [Durkheim, 1947 (1912), p.14.]42

Portanto, para Durkheim, o fato social, acima de toda consciência
coletiva, não é um simples reconhecimento da circunstância material. A
oposição a essa redução levaria Durkheim, ao menos momentaneamente,
além de seu próprio reflexionismo sociológico. Da determinação do
esquema significativo pela morfologia social, ele passou a uma
determinação da morfologia social como significativa, e da sintaxe
significativa como sui generis: “A sociedade ideal”, insistia ele, “não se
encontra fora da sociedade real; é parte integrante dela…. Uma sociedade
não é constituída somente da massa de indivíduos que a compõem, o chão
que eles ocupam, as coisas que eles usam e os movimentos que executam,
mas acima de tudo é a ideia que ela forma de si mesma” (1914 [1912],
p.422). Divergindo do materialismo histórico em gestação, Durkheim
contrapôs “todo um mundo de sentimentos, ideias e imagens que, uma vez
nascidos, obedecem a leis próprias. Eles se atraem, repelem, unem, dividem
e multiplicam, embora essas combinações não sejam comandadas nem
compelidas pelas condições da realidade subjacente” (ibid., p.424;
comparar com as primeiras observações de Labriola, em Lukes, 1972,
p.231). Observem que mesmo dentro da epistemologia sociológica surgiu
um desvio fundamental na relação entre sociedade e natureza que podia
afastar qualquer reflexionismo. A sociedade, Durkheim costumava dizer,
abrange os “moldes dentro dos quais é formada a experiência humana”.
Consequentemente, o mundo conhecido do homem era um mundo social,
precisamente não um reflexo, mas de dentro da sociedade. A história do
mundo era a narrativa da existência da tribo, exatamente como o espaço
geográfico podia ser explicado a partir do ponto central de uma aldeia. Os
objetos dessa existência social não eram simplesmente classificados
isomorficamente com o homem, em correspondência com as categorias de
homens, por isso foi dado a eles um lugar dentro dos grupos humanos.
(“Para os australianos, as próprias coisas, tudo que existe no universo, são
uma parte da tribo; são elementos constitutivos dela e, por assim dizer,



membros regulares dela, e, exatamente como os homens, elas têm um lugar
determinado no esquema geral da organização da sociedade” [Durkheim,
1947 (1912), p.141].) Se, como Durkheim colocava, o universo só existe na
medida em que é pensado, então ele foi abrangido dentro de uma ordem até
mesmo maior; desse modo, ele não pode mais ser pensado para agir
simplesmente de fora, de uma maneira puramente natural. A oposição ao
marxismo foi exagerada nesse exemplo teórico. Do mesmo modo que
Durkheim concordaria com Marx quanto ao reconhecimento de que “o
homem não é um ser abstrato, pairando fora do mundo”, ambos estão de
acordo quanto à proposição corolária de uma natureza socializada ou
humanizada. A descrição feita por Lukács é válida para os dois: “A
natureza é uma categoria social. Isso significa tudo que é considerado
natural em um determinado estágio de desenvolvimento social; contudo,
essa natureza é relativa ao homem, e tudo que forma seu envolvimento com
ele, isto é, a forma da natureza, seu conteúdo e sua objetividade são todos
socialmente condicionados” (1971, p.234).

Esse conceito da apropriação social da natureza, da ordem natural como
ordem moral, continua a informar a melhor antropologia estrutural, inglesa
ou francesa. Ele foi essencial ao trabalho de Radcliffe-Brown sobre a crença
e o cerimonial dos andamaneses, assim como aos seus estudos de
totemismo, tabu e religião em geral. Ele também foi determinante para as
iniciativas etnográficas de Evans-Pritchard e seus alunos, bem como às
análises mais recentes de classificação de Douglas, Leach, Bulmer e
Tambiah. Além disso, reconhece-se nesse problema-matriz da antropologia
social inglesa a mesma visão geral da relação de costume com a natureza
que distingue Boas de Morgan. Se o funcionalismo inglês reproduziu certo
tipo de economicismo, e se o exagerou pela transposição de uma teleologia
utilitária ao supersujeito social, esse mesmo movimento evitaria o
naturalismo vulgar, ou o ecologismo. The Nuer (1940), de Evans-Pritchard,
desenvolve toda a questão na sua construção, permeando o contraste entre
as determinações gerais da ecologia e a especificidade do sistema de
linhagem pelas suas famosas passagens sobre a constituição social do
tempo e do espaço. Mas então Evans-Pritchard já havia desenvolvido os
pontos essenciais de uma verdadeira ecologia cultural em sua obra sobre a
bruxaria Zande (1937). Por que, perguntou ele, pessoas essencialmente
racionais como os Azande, sabendo perfeitamente que suas hortas tinham
sido destroçadas por elefantes e suas casas queimadas pelo fogo, ainda



assim acusavam disso seus vizinhos e parentes e empreendiam ações
mágicas de defesa e represália? A resposta que ele mesmo deu foi que o
efeito social não resulta da causa natural. Embora o fogo possa ter a
propriedade de queimar uma casa, não é propriedade do fogo queimar a sua
casa. A resposta poderia ser encontrada também especificamente no nível
cultural; não está na natureza do fogo queimar uma casa; o fogo só queima
madeira. Uma vez incorporado ao domínio humano, a ação da natureza não
é mais um mero fato empírico, mas um significado social. E entre a
propriedade de o fogo queimar madeira e o fato de um homem perder sua
propriedade não existe qualquer relação comensurável. Nem há uma
resposta comensurável. Por nenhuma lógica natural a ação mágica contra
um tipo específico de pessoa é consequência do processo de combustão.
Um fato natural abrangido pela ordem cultural, se não cede suas
propriedades físicas, não dita mais suas consequências. O “resultado”
cultural particular não é qualquer predicado direto da causa natural. Em um
sentido crítico, é até mesmo o oposto.

A epistemologia sociológica de Durkheim tinha seus limites enquanto
teoria do significado, limites esses, contudo, que parecem estar
reproduzidos nos melhores trabalhos modernos. Não me refiro ao
sentimentalismo da explicação de Durkheim do totemismo australiano, a
derivação de forma lógica do afeto indistinto pelo qual Lévi-Strauss o
censurou — um problema também colocado pelo papel que Durkheim e
Mauss (1963 [1901-2]) emprestaram à “confusão” na geração de categorias
conceituais. Foi antes a diferenciação fatal entre morfologia social e
representação coletiva — recriada por autores modernos como sociedade
(ou sistema social) versus cultura (ou ideologia) — que arbitrariamente
limitou a extensão de simbólico e deixou o campo aberto ao habitual
dualismo funcionalista. “A sociedade”, escreveu Durkheim, “supõe uma
organização autoconsciente que nada mais é que uma classificação” (1947
[1912], p.443). A dificuldade foi que Durkheim derivou as categorias que a
sociedade “supõe” de sua constituição já concretizada, deixando assim a
forma da sociedade sem explicação, a não ser que era “natural”. Daí o
dualismo de estrutura social e conteúdo cultural, que continuamente
ameaçava o segundo com uma redução funcional aos modelos e propósitos
utilitários da primeira.

Na visão de Durkheim, como vimos, as noções fundamentais dos
homens — de classe, tempo, número etc. — foram dadas, não inata ou



transcendentalmente, mas na própria organização e ação da vida social:

As primeiras categorias lógicas foram categorias sociais; as primeiras classes de coisas foram
classes de homens, nas quais as coisas estavam integradas. Foi porque os homens foram
agrupados, e pensavam em si mesmos sob a forma de grupos, que em suas mentes eles agruparam
outras coisas, e no início os dois modos de agrupamento se misturavam ao ponto de serem
indistintos. As metades foram os primeiros gêneros; os clãs, as primeiras espécies. As coisas
eram pensadas como partes integrantes da sociedade, e foi seu lugar na sociedade que determinou
seu lugar na natureza. [Durkheim e Mauss, 1963 (1901-2), p.82-3; cf. Durkheim, 1947 (1912),
p.431-47.]

No entanto, as metades são elas mesmas categorizações (de homens), e
por isso representam operações mentais das quais eles são, supostamente, o
modelo original. Rodney Needham, convincentemente, fez a seguinte
objeção:

a noção de espaço teve de existir antes de os grupos sociais poderem ser percebidos para exibir,
em sua disposição, qualquer relação espacial que pudesse então ser aplicada ao universo; as
categorias de quantidade têm de existir a fim de que uma mente individual possa ser capaz de
reconhecer uma, muitas e a totalidade de divisões da sua sociedade; a noção de classe precede
necessariamente a apreensão de que os próprios grupos sociais, em concordância com os quais os
fenômenos naturais são dispostos em classe, são classificados. Em outras palavras, o próprio
“modelo” social deve ser percebido para possuir as características que o tornam útil na
classificação de outras coisas, mas isso não pode ser feito sem as próprias categorias que
Durkheim e Mauss derivam do modelo (1963, p.xxvii).43

Durkheim formulou uma teoria sociológica da simbolização, mas não
uma teoria simbólica da sociedade. A sociedade não era vista como
constituída pelo processo simbólico; ao contrário, só o reverso parecia
verdadeiro. Que dizer então dos suportes das categorias, da própria
sociedade? O problema da sua natureza tornou-se particularmente agudo ao
nível epistemológico, pois Durkheim tinha de enfrentar a questão de como
as categorias derivadas de uma formação social particular podiam provar-se
adequadas para a compreensão do mundo. A resposta, em um sentido, foi
amplamente satisfatória, já que reconciliou (tout à coup) todos os paradoxos
do superorganicismo de Durkheim, combinando-os, por assim dizer, em um
superparadoxo que as futuras gerações teriam de combater. A resposta a
como as categorias modeladas na sociedade podiam aplicar-se à natureza
foi que a própria sociedade era natural:

Porém se as categorias não traduzem originariamente nada além de estados sociais, não deriva daí
que elas possam ser aplicadas ao resto da natureza apenas como metáforas?…

Porém, interpretar dessa maneira uma teoria sociológica do conhecimento é esquecer que, se a
sociedade é uma realidade específica, não é sem dúvida um império dentro de um império; forma



parte da natureza, é sua manifestação mais elevada. O reino social é um reino natural, que só
difere dos outros por sua maior complexidade…. É por isso que noções que se elaboraram sobre
o modelo das coisas sociais podem ajudar-nos a pensar as coisas de outra natureza [observem a
ideia exatamente oposta de Lévi-Strauss do “chamado totemismo”]. Ao menos, sem dúvida,
quando elas se desviam da sua significação primeira, essas noções desempenham, em um sentido,
o papel de símbolos; trata-se de símbolos bem fundamentados. Se, pelo fato mesmo de que são
conceitos construídos, entra neles a artificialidade, é uma artificialidade que segue de perto a
natureza e que se esforça por se aproximar dela cada vez mais. [Durkheim, 1947 (1912), p.18-9.]

Não vale a pena estender-se nessa recuperação da sociedade pela
natureza, ou na naturalização do signo e de outras contradições para uma
melhor compreensão sociológica do que Durkheim apresenta aqui. Basta
indicar certas consequências da distinção entre estrutura social e conceito
mental como realizadas em uma antropologia posterior. A mesma
apreciação incompleta do símbolo, isto é, como simples representação de
realidades sociais, continua a perseguir o funcionalismo estrutural
desenvolvido por Radcliffe-Brown e outros em uma base durkheimiana.44 O
“simbólico” foi, na maior parte dos casos, tomado no sentido secundário e
derivativo de uma modalidade ideal do fato social, uma expressão
articulada da sociedade, tendo a função de apoio para relacionamentos
formados por processos políticos e econômicos reais. O mesmo efeito é
dado pela arbitrária diferenciação entre “cultura” e “sistema social” na
escola inglesa, como se as relações sociais também não fossem compostas e
organizadas pelo significado. Na realidade, à medida que o significado é
considerado como o mero “conteúdo cultural” de relacionamentos cuja
estrutura formal é a preocupação verdadeira, o simbólico é simplesmente
uma condição variável ou acidental do objeto antropológico, em vez de sua
propriedade definidora. Mesmo os trabalhos mais valiosos sobre a
conceitualização da natureza, o de Mary Douglas, por exemplo, tendem a
trocar o valor semântico das categorias pelos seus efeitos sociais. Em
termos mais precisos, um tende a ser identificado com o outro — conteúdo
significativo com valor social (no sentido dado por Radcliffe-Brown) — por
uma tradição que “toma como certo que o pensamento humano serve aos
interesses humanos e, consequentemente, traz consigo mesmo, em qualquer
momento, as configurações sociais daquele tempo e lugar” (Douglas,
1973b, p. 11). O efeito disso é uma visão unilateral do significado como
diacrítica social, e da ordem cultural total como um projeto utilitário.

Reconhecendo o valor das doutrinas epistemológicas de As formas
elementares da vida religiosa, Douglas promove a adoração de Terminus, o



deus dos marcos fronteiriços. Para ela, a ordenação da natureza é uma
objetificação, ou melhor, uma expressão nas regras para lidar com os
objetos, da diferenciação dos grupos humanos. O significado é
coerentemente sacrificado à marcação social. Os códigos culturais de
pessoas e objetos, como as correspondências entre eles, são consumidos em
implicações abstratas de inclusão e exclusão. Pois no projeto teórico total, o
símbolo não é mais que um signo que não é gerativo de significância em
virtude do seu lugar em um sistema de símbolos, mas empiricamente
motivada por realidades sociais existentes, as quais, como os “interesses
humanos” que se supõe constituí-las, fogem a qualquer explicação
significativa.45 Mas, então, não se poderia esperar que a lógica simbólica
fosse mais sistemática que “as maneiras incorretas pelas quais as pessoas
usam a lógica para lidarem umas com as outras” (Douglas, 1973a, p.41).
Pelo lado dos objetos e das relações sociais, essa redução simbólica envolve
um esvaziamento progressivo do código semiótico e uma desconsideração
para com a sua estrutura em favor de propriedades puramente formais de
distinção e categorização. Uma discussão do significado com a atenção
particularmente voltada para a diacrítica social permite — apenas
parcialmente — a liberdade analítica para considerar o que é
simbolicamente variável e problemático — digamos, uma divisão tripartida
de espécies entre terra, céu e água — como a priori e normal. O mais
importante é que, de um modo paralelo ao dualismo malinowskiano, o
“cultural” não possui qualquer lógica necessária em si mesma, assim como
sua ordem verdadeira é um reflexo dos grupos e relações desenvolvidos na
prática social. Antes de serem listados para os propósitos de diferenciação
de grupo, os elementos de um código de objeto, tais como diferenças
alimentares, possuem apenas a coerência de um “fluxo ambiente de
símbolos” (Douglas, 1971, p.69). Entretanto, após esse processo pelo qual
são selecionados do “meio ambiente cultural” e assim classificados e inter-
relacionados, eles não estão realmente em melhor condição semântica, uma
vez que seu significado não é mais que a intenção social dirigente. “Se a
comida é tratada como um código”, escreve Douglas, “as mensagens que
ela codifica serão encontradas no padrão de relações sociais que estão sendo
expressas. A mensagem trata de diferentes graus de hierarquia, de inclusão
e exclusão, de fronteiras e transações através das fronteiras … As categorias
de comida, por conseguinte, codificam eventos sociais” (ibid., p.61). Do
mesmo modo, não são os aspectos contrastantes de espécies liminares que



merecem atenção, possibilitando portanto uma discussão da maneira pela
qual o mundo é culturalmente construído em relação aos homens, mas
apenas mais abstratamente se a espécie é olhada com benevolência, má
vontade ou ambivalência, visto que isso pode ser comparado às relações
entre grupos, contanto que um deles esteja preparado para definir essas
relações com o mesmo grau de indeterminação. E observem que ao prestar-
se a esse empobrecimento, o social também deve sofrer uma decomposição
estrutural. Um exemplo apropriado disso é a tentativa de Douglas de
correlacionar a consideração atribuída a espécies anômalas com tipos de
trocas matrimoniais, na medida em que as várias regras — como a da troca
generalizada, as exclusões Crow-Omaha, ou o casamento da filha do irmão
do pai — situariam a pessoa intercalada, isto é, o afim. Douglas só chega a
essa correlação entre a consideração para com o afim e as relações com as
espécies intersticiais através de uma operação dupla na estrutura de troca
que a dissolve (às vezes falsamente) em um coeficiente de integração entre
grupos. Primeiramente, Douglas prefere ignorar as armaduras específicas e
bem-conhecidas das relações intergrupais, as várias formas de ordem
intergrupal, como são geradas por regras de troca marital elementares e
complexas. Em segundo lugar, ela traduz essas regras e formas
determinadas em implicações de distância social, não considerando mais
uma vez as regras, mas sim invocando práticas de facto que lhe permitem
ignorá-las [as regras]. Argumenta, por exemplo, que visto que se podem
casar membros classificatórios das categorias preferenciais de parentesco,
as estruturas elementares (incluindo a forma Lele da troca generalizada
permitem uma incorporação mais radical de estranhos do que as proibições
Crow-Omaha (que proíbem a repetição de intercasamentos com as mesmas
linhagens).46 Em suma, a análise de Douglas de “como os significados são
constituídos” (1973a, p.31) tende a tornar-se um fetichismo de
sociabilidade, similar ao ecológico, por substituir os efeitos sociais
abstratos por formas conceituais específicas, sendo estas últimas tratadas
como meras aparências dos primeiros, com o resultado semelhante de
dissolver lógicas estruturais definidas em interesses funcionais incipientes.

Não quero com isso negar o sentido apurado que Douglas demonstra
com relação à construção humana da experiência. E menos ainda negar a
importância crítica das correspondências estabelecidas nas sociedades
humanas entre categorias de pessoas e categorias de coisas, ou entre as
respectivas diferenciações dessas taxonomias. Desejo apenas sugerir as



limitações de uma análise que almeja fazer desmoronar a estrutura
conceitual de um código de objetos em uma mensagem funcional, como se
as coisas culturais fossem simplesmente versões substancializadas de
solidariedades sociais, sendo estas entendidas aqui como privilegiadas e
práticas.47 Desse modo, no final, a verdadeira lógica do todo sociocultural é
utilitária. Este é o resultado da adesão à decisiva separação durkheimiana da
morfologia social da representação coletiva.

A recusa de Lévi-Strauss de conferir status ontológico a essa distinção,
por outro lado — sua apropriação do social pelo simbólico — foi um passo
decisivo no desenvolvimento de uma teoria cultural.48 É bem verdade que
essa recusa não desvinculou inteiramente o trabalho de Lévi-Strauss das
preocupações funcionalistas (cf. Boon e Schneider, 1974), mas ao menos
concedeu menos espaços para essa preocupação atuar, evitando todo e
qualquer reducionismo na relação entre sociedade e ideologia. Também é
verdade que Lévi-Strauss, ao levar a empresa durkheimiana a uma
conclusão consistente incluindo as relações sociais dentro do sistema geral
de representações coletivas, chega, no processo, a um naturalismo superior.
Pode-se observar inclusive um aparente fechamento do círculo teórico: da
insistência de Morgan de que o crescimento das instituições estava
predeterminado e limitado pela “lógica natural da mente humana” a uma
análise estruturalista cuja coda é composta por uma frase semelhante (Lévi-
Strauss, 1971; 1972). Mas o curso desse processo foi mais uma espiral do
que um círculo, uma vez que toda a apropriação do simbólico intervém en
route; como já vimos, seria um erro equiparar a invocação da mente de
Lévi-Strauss ao “princípio de pensamento” de Morgan, que não podia senão
limitar-se a reagir racionalmente a valores pragmáticos inerentes à
experiência. “O homem nunca pode ser imediatamente confrontado com a
natureza da maneira pela qual o materialismo vulgar e o sensualismo
empírico a concebem”, escreve Lévi-Strauss. Seu apelo ao esprit humain,
então, não provocaria curto-circuito no simbólico, mas antes arcaria com as
consequências de sua própria ubiquidade. O argumento se desenvolve com
base na simples premissa de que, na medida em que o mundo humano é
simbolicamente constituído, quaisquer similaridades nas operações pelas
quais os diferentes grupos constroem ou transformam seu projeto cultural
podem ser atribuídas à maneira pela qual a própria mente é construída.
Segundo a mesma premissa, as “similaridades” não podem aqui significar o
conteúdo daquele projeto, mas apenas o modo de ordenação. Nunca é uma



questão de significados específicos, que cada grupo executa por sua própria
iniciativa, mas a maneira em que os significados são sistematicamente
relacionados que, em formas do tipo “oposição binária”, pode ser observada
como gerais. Consequentemente, também não se trata de uma questão de
“reducionismo biológico”, um encargo que, no contexto da mente, uma
discussão da cultura poderia igualmente provocar. Nenhum costume
particular poderá ser atribuído à natureza da mente humana, pela dupla
razão de que em sua particularidade cultural ela está para a mente como
uma diferença está para uma constante e uma prática para uma matriz. A
natureza humana, à qual Lévi-Strauss apela, consiste não em uma reunião
de estruturas substanciais e fixas, mas “nas matrizes onde as estruturas
pertencentes ao mesmo conjunto são engendradas” (1971, p.561).49

Portanto, o objeto cultural, na sua integridade simbólica, permanece inteira
e exclusivamente dentro da esfera da interpretação significativa. Apenas os
pontos comuns da estruturação podem ser referenciados à mente, incluindo
especificamente os sentidos e a transmissão sensorial, que parecem operar
por princípios similares ao contraste binário (cf. Lévi-Strauss, 1971). Para
além disso instaura-se o mais alto naturalismo, no qual Lévi-Strauss une-se
a Marx e a Durkheim através do seu método próprio de ligar mente e
natureza, ou seja, o de que, na medida em que a natureza usa, na sua própria
construção, o mesmo tipo de processos — por exemplo, o código genético,
a estereoquímica de odores — que a mente emprega para compreendê-la, há
entre elas uma cumplicidade última que é a condição da possibilidade de
compreensão.50

Pareceria, contudo, que o problema principal do “reducionismo” que
aflige constantemente o estruturalismo moderno consiste em um modo de
discurso que, dando à mente todos os poderes da “lei” e da “limitação”,
acabou por colocar a cultura em uma posição de submissão e dependência.
Todo o vocabulário das leis “subjacentes” à mente confere toda força de
coerção ao lado mental, ao qual o cultural pode apenas responder, como se
o primeiro fosse o elemento ativo e o segundo apenas passivo. Talvez fosse
melhor dizer que as estruturas da mente são menos os imperativos da
cultura do que seus implementos. Eles compõem um conjunto de
possibilidades organizacionais à disposição do projeto cultural humano,
projeto, no entanto, que governa seu entrosamento de acordo com a sua
natureza, exatamente como governa seu investimento com conteúdos
significativos diversos. Como explicar a presença na cultura de estruturas



universais que, não obstante, não são universalmente presentes? E, em um
outro nível, como lidar senão pela invocação de um superorganismo, com
essas contradições em termos de “consciência coletiva”, “representação
coletiva” ou “pensamento objetificado” que atribuem a uma entidade que é
social uma função que nós conhecemos como individual? Para responder a
todas as questões desse tipo, será necessário situar o equipamento mental
humano antes como instrumento do que como determinante da cultura.

Na realidade, nos afastamos muito do “princípio de pensamento” de
Morgan. Porém, ainda falta fazer a crítica específica da posição morganiana
contida dentro da perspectiva estruturalista. Eu ilustraria essa crítica
lançando mão do notável trabalho de Lucien Sebag, Marxisme et
structuralisme, onde se pode reconhecer uma tese que também é
essenciamente de Boas. Aqui, o olho que vê é considerado em sua
particularidade cultural. É impossível derivar o cultural diretamente da
experiência ou do acontecimento, na medida em que a prática se desdobra
em um mundo já simbolizado; assim, a experiência, mesmo quando ela se
depara com uma realidade externa à linguagem por meio da qual é
compreendida, é construída como uma realidade humana pelo conceito dela
(cf. Berger e Luckmann, 1967). A tese não é mais que uma dedução
imediata da natureza do pensamento simbólico. O significado é sempre
arbitrário em relação às propriedades físicas do objeto significado; por
conseguinte, o conceito refere-se, em primeiro lugar, a um código de
distinções próprio à cultura em questão. Sebag desenvolve a ideia no
contexto da alternativa marxista corrente, que, objeta ele:

remete a totalidade das significações ao sujeito em fornecer, entretanto, os meios de tematizar
efetivamente essa constituição de sentido.

É em direção a essa tematização que tendem as distinções que retomamos depois de outras;
elas excluem a possibilidade de uma gênese histórica ou lógica da sociedade em seu conjunto a
partir da práxis constitutiva dos indivíduos e dos grupos, pois essa práxis se desenvolve em um
universo já simbolizado e não é concebível qualquer surgimento anterior dessa simbolização.
[1964, p.142.] [Em francês no original.]

Mas seus comentários sobre a experiência da natureza também são
diretamente relevantes para a antropologia convencional da práxis:

A interferência entre natureza e cultura não provém então da sua colocação em relação
extrínseca, mas de uma culturalização da realidade natural. A natureza torna-se cultura não em
razão da existência de um sistema de equivalências que faria corresponder a cada unidade de um
domínio uma unidade emprestada a um outro domínio,51 mas através da integração de certo
número de elementos naturais a um tipo de ordem que caracteriza a cultura. Ora, essa



característica é própria de todo sistema simbólico e mais profundamente de todo discurso, desde
que a mensagem que ele veicule suponha uma codificação suplementar em relação à da língua;
ela pode ser definida como se segue: utilização de uma matéria retirada de outro registro que não
este onde funciona o sistema, matéria que pode ser natural (cores, sons, gestos etc.) ou cultural (a
fornecida por sistemas semiológicos já construídos) e aplicação a essa matéria que é ordenada em
si mesma de um princípio de organização que lhe seja transcendente.

O arbitrário do signo, resultado da associação de dois planos distintos do real, encontra-se
reduplicado pela integração de cada unidade significante (integração que é a própria lei dessa
associação) em um sistema diferenciado que permite o surgimento do efeito de sentido. [Ibid.,
p.107-8.] [Em francês no original.]

As ressonâncias da primeira viagem de Boas aos esquimós aparecem
claramente no texto de Sebag. Mais que uma prática ou interesse
“econômico”, a sociedade comporta significados desenvolvidos por toda a
ordem cultural. Para os homens, não pode haver qualquer interesse ou
significância práticos nos objetos de consumo, tal como é característico nos
animais, cuja relação com o objeto é precisamente confinada às coisas
como elas são:

A fecundidade da geografia humana, sem dúvida, nunca é tão grande quanto a possibilidade que
ela tem de estudar como, a partir de condições naturais globalmente idênticas, certas sociedades
do mesmo tipo organizam o espaço, o ciclo de atividades produtivas, a preparação do terreno, os
ritmos de utilização do solo etc. Os determinismos entrevistos são de uma ordem diferente da
daqueles que impõe o meio; cada sociedade poderia ter feito a mesma escolha que a vizinha e não
a fez por motivos que são o signo de seus objetivos essenciais.

Vê-se então em que sentido a noção de infraestrutura pode encontrar um sentido relativo:
trata-se sempre do limite do espírito, do que é irredutível a certo nível de funcionamento da
sociedade. A criação de determinada espécie de animais, a prática de determinado tipo de cultura
são o produto de um trabalho permanente do intelecto que se exerce sobre um certo meio natural;
a fabricação de instrumentos, o trabalho da terra, a utilização ordenada e regular do universo
animal supõem grande quantidade de observações, de pesquisas, de análises que não podem, de
modo algum, ser levadas a termo de maneira fragmentada; elas só tomam forma através da
mediação de um sistema de pensamento bem mais vasto que ultrapassa o plano tecnológico ou
simplesmente econômico. Nesse sentido, estes últimos não possuem um caráter mais natural do
que qualquer outro aspecto da cultura de uma sociedade. [Sebag, 1964, p.216.]

Ao confrontar os últimos desdobramentos do estruturalismo com
Morgan e Boas, tentei mostrar a continuidade da luta da antropologia contra
seu próprio naturalismo, que é também, por assim dizer, uma luta contra sua
própria natureza cultural herdada. Mas a possível relação que essa paroquial
controvérsia possa ter com o marxismo requer outro capítulo inteiro: o
próximo.



1 O uso de “símbolo” e “signo” na antropologia americana, ou pelo menos em grande parte dela,
tende a se dar no sentido inverso das famosas definições de Saussure, em seu Curso de linguística
geral; na tradição anterior “símbolo” é o verdadeiramente arbitrário ou o não motivado, e “signo” é o
motivado (comparar Langer, 1957, ou White, 1960 com Saussure, 1966 [1915]). Como regra geral
seguirei o uso americano, exceto onde o contexto é claramente saussuriano.
2 Em termos mais gerais, uma vez que nos últimos estágios do esquema de Morgan o interesse
econômico se apossa da vantagem biológica, a lógica básica poderia ser caracterizada simplesmente
como “vantagem prática”. De uma perspectiva ecológica, contudo, a diferença se dá apenas entre
modalidades de vantagem adaptativa. (Na realidade, o aumento do estoque é uma metáfora que vem
desde o homem primitivo, passando pelos pastores patriarcais, até o capitalismo.)
3 Resek, o mais perspicaz biógrafo de Morgan, estabelece uma conexão precisa entre a racionalidade
atribuída aos animais e a própria epistemologia antropológica de Morgan. Desconfiando tanto do
instinto quanto da imaginação, a longa obra de Morgan sobre a evolução social deixou intacta a
história das ideias, mesmo que ele — racionalista supremo — pudesse considerar essa própria obra
intocada pela ideologia. Morgan “nunca duvidou de que seus pensamentos fossem verdadeiros
reflexos da realidade; o que ele via na base das Montanhas Rochosas ou em um povoado asteca
pouco ou nada tinha a ver com o fato de ser rico ou às vezes um Whig dissidente. Ele teria rejeitado a
noção de que fatores subjetivos, irracionais ou subconscientes fazem de cada homem seu próprio
historiador. As leis da natureza e da sociedade foram descobertas em plena luz do dia, não nos
subterrâneos da alma ou nas meditações dos filósofos. Ele tentou provar isso aos outros — como se
fosse preciso prova — em seus ensaios sobre psicologia animal” (Resek, 1960, p.151-2).
4 Para uma posição semelhante sobre a linguagem na obra do antropólogo evolucionista inglês E.B.
Tylor, ver Henson (1974, p.16-7).
5 Uma vez que nem o som-imagem nem a ideia podem ocorrer um sem o outro, como argumentou
Benveniste em seu conhecido comentário sobre o texto saussuriano, sua relação é consubstancial e
absoluta, e nesse sentido não arbitrária. A verdadeira contingência está entre o conceito e a palavra,
uma relação que Benveniste recusa tratar, por considerá-la fora do objetivo de linguística (1971,
p.43-8).
6 “Enquanto encararmos as sensações como signos das coisas que supostamente lhes dão origem,
qualificando talvez esses signos com referência a sensações passadas que foram semelhantes, nem
teremos arranhado a superfície dessa mente humana ocupada de símbolos” (Langer, 1957, p.43).
7 “A representação ‘objetiva’ — é isso o que eu quero tentar explicar — não é o ponto de partida do
processo de formação da linguagem, mas sim o fim ao qual esse processo conduz; ela não é seu
terminus a quo, mas sim seu terminus ad quem. A linguagem não entra em um mundo de percepções
objetivas acabadas, somente para acrescentar, a objetos individuais dados e claramente delimitados
uns em relação aos outros, “nomes” que seriam signos puramente exteriores e arbitrários; ela mesma
é um mediador na formação dos objetos; em um sentido, é o mediador por excelência, o instrumento
mais importante e mais precioso para a conquista e para a construção de um verdadeiro mundo de
objetos” (Cassirer, 1933, p.23).

Para uma boa discussão antropológica sobre a relatividade cultural da distinção entre crença e
experiência, uma distinção peculiar dessas sociedades ocidentais que se propõem fazer a antropologia
das outras, ver Needham, 1972 (sobretudo p.173).
8 No mesmo sentido de uma construção cultural, pode-se observar no par carneiro/carne de carneiro
(sheep/mutton) que esse animal, no mundo anglo-saxão, ocupa no açougue um lugar ao lado de
porcos e bois, que compartilham uma declinação paralela de termos para o estágio de consumo
(pig/pork, cattle/beef), embora todos eles difiram nesse sentido dos cavalos e cachorros. A história
sem estrutura dá a impressão de não explicar a classificação, uma vez que não possuímos nenhuma
palavra de inspiração normanda para cheval por analogia às palavras para carnes de carneiro, de boi e



de porco. No capítulo 4, discuto a lógica da comestibilidade/não comestibilidade no esquema
americano (p.166-79).
9 Estou em débito com o professor Paul Kay pelo muito que ele contribuiu para a nossa discussão do
problema da “arbitrariedade do signo”. Meu débito vai mais além, chegando mesmo ao uso de certas
frases que são suas — tanto quanto quaisquer erros são de minha inteira responsabilidade. Entre os
erros que devo evitar encontra-se a reivindicação de um extremo relativismo linguístico. Não quero
dizer que o pensamento deva coincidir com as distinções gramaticais de determinada língua. A ideia
como um todo parece implicar uma paralisação dos poderes simbólicos necessários à sua postulação.
Há também alguma evidência de que o falar interior, que se encontra em “um plano distinto do
pensamento verbal”, tenha uma estrutura diferente e mais simplificada que a estrutura da língua
falada. Nem chegamos ainda ao nível mais profundo dessa relação complexa e amplamente
desconhecida entre pensamento e palavra (Vygotsky, 1962).
10 “Ao preparar minha tese de doutorado, tive de usar métodos fotométricos para comparar
intensidades de luz. Isso levou-me a considerar os valores quantitativos das sensações. No decorrer
de minha investigação, aprendi a reconhecer que existem domínios da nossa experiência nos quais os
conceitos de quantidade, de medidas que podem ser acrescentadas ou subtraídas como aquelas com
que eu estava acostumada a operar, não são aplicáveis” (Boas [1938] in Stocking, 1974, p. 42).
11 “A alternância dos sons é claramente um efeito da percepção obtida através de um sistema de
fonética estranho” (Boas, 1966a [1911], p.14; cf. Stocking, 1974, p.72ss.).
12 “A primeira impressão obtida de um estudo das crenças do homem primitivo é que, embora as
percepções de seus sentidos sejam suficientes, seu poder de interpretação lógica parece deficiente.
Acho que a razão para esse fato pode ser encontrada não em qualquer peculiaridade fundamental da
mente do homem primitivo, mas sobretudo no caráter das ideias tradicionais pelo qual cada nova
percepção é interpretada; em outras palavras, no caráter das ideias tradicionais com as quais cada
nova percepção se associa, determinando a conclusão alcançada” (Boas, 1965 [1938], p.198-9).
13 Daí a rejeição paralela de Boas do determinismo “geográfico” e “econômico”, baseado em uma
noção de cultura não tanto como uma condição da relação do homem com a natureza, mas sobretudo
como a concepção dela (por exemplo, 1965 [1938], p.175-7). Todas as questões fundamentais do
último debate — bem como as discutidas no capítulo 1 — estão aqui prefiguradas: “não há razão
para denominar as outras fases da cultura de uma superestrutura sobre uma base econômica, pois as
condições econômicas sempre agem sobre uma cultura preexistente e elas mesmas dependem de
outros aspectos da cultura” (ibid., p.175). O tempo aguçaria a oposição entre a realidade material da
simbolização e a simbolização da realidade material — que para Boas não era nem racionalidade
nem disfarce.
14 As explicações de Boas dos graus de generalização e diferenciação, especialmente no vocabulário,
eram vagamente funcionalistas, apelando para os “interesses” ou para as “necessidades” do povo. Ele
enfatizou, porém, que as categorias de uma população (daí os interesses e as necessidades) não
podem ser compreendidas pela invocação de processos racionais, isto é, baseados no raciocínio
consciente, ou na utilidade prática (1965[1938], p.204-25). Nessa mesma época, Boas recusou-se a
reconhecer a prática como sendo, de fato, a única base das categorias terminológicas, pois poderia
facilmente acontecer o contrário, isto é, o comportamento refletir a classificação. Foi a partir dessa
posição que ele encarou as teorias de Morgan de terminologia de parentesco (por exemplo, 1966a
[1911], p.68-9).
15 O exemplo mais conhecido é a origem do comportamento que se tem à mesa: “O caso do
comportamento que se tem à mesa oferece também um bom exemplo de explicação secundária.
Como não é usual se levar a faca à boca, surge daí a intuição de que a faca não é usada dessa maneira
porque, empregando-a, correr-se-ia o risco de cortar os lábios. A tardia invenção do garfo e o fato de
facas sem corte serem usadas em muitos países, e de que existe um perigo semelhante de se furar a
língua ou os lábios com os garfos de aço pontiagudos comumente usados na Europa, deixam claro



que essa explicação é apenas uma tentativa racionalista secundária para explicar um costume que, de
outro modo, permaneceria inexplicável” (Boas, 1965 [1938], p.65).
16 Como o projeto de Malinowski é popularmente descrito: do bizarro ao bazar. O artigo de Leach
(1957) sobre Malinowski faz uma excelente análise desse processo de “fazer sentido”. Malinowski
escreveu: “Na realidade, seremos capazes de provar que algumas realidades que nos parecem muito
estranhas à primeira vista (canibalismo, couvade, mumificação etc.) estão essencialmente ligadas a
elementos culturais muito universais e fundamentalmente humanos, e esse reconhecimento acabará
admitindo a explicação, ou seja, a descrição, em termos familiares, de costumes exóticos” (1960
[1933], p.4).
17 Radin apresenta resumidamente o princípio de Boas de que “ninguém tem o direito de alterar a
forma exata na qual suas informações foram recebidas”, embora, na mesma obra, critique em
profundidade a tentação do mestre de retalhar a cultura em pedaços, adotando um tratamento
difusionista, entre outras imperfeições do método historicista (1966 [1933]). Para uma excelente
discussão da atitude de circunspecção de Boas para com o fenômeno em si mesmo, ver seu artigo “O
estudo da geografia” (in Boas, 1966b [1940]).
18 Neste ponto, devo muito a Firthjof Bergmann e Raymond C. Kelly, quanto a uma primeira
formulação da “lei dos rendimentos decrescentes para a explicação funcionalista” que deriva dela.
19 Malinowski desenvolveu essa visão instrumental-pragmática da linguagem em uma série de
escritos. Por exemplo, no artigo sobre “Cultura”, na Enciclopédia das ciências sociais: “O
significado de uma palavra não está misteriosamente contido nela; é antes um efeito ativo do som
proferido dentro do contexto de uma situação. A emissão do som é um ato significante indispensável
a todas as formas de ação humana combinada. É um tipo de comportamento intimamente comparável
à manipulação de uma ferramenta, ao manejo de uma arma, à execução de um ritual ou à conclusão
de um contrato. O uso das palavras em todas essas formas de atividade humana tem uma relação
mútua e indispensável com o comportamento manual e físico” (Malinowski, 1931, p.622; cf.
Malinowski, 1949 [1923]; 1964 [1963]). Para uma avaliação crítica das teorias da linguagem de
Malinowski, ver Henson (1974).
20 “Para definir um som, devemos descobrir, através do exame cuidadoso de contextos verbais, em
quantos significados distinguíveis ele é usado. O significado não é algo que resida dentro de um som
[isto é, não é os dois lados do papel de Saussure]; ele existe na relação do som com o contexto. Daí,
se a palavra é usada em um contexto diferente não pode ter o mesmo significado, deixa de ser a
mesma palavra e torna-se duas ou mais unidades semanticamente distinguíveis” (Malinowski, 1965
[1935] 2:72; cf. Leach, 1957, p.130-2).
21 Ricoeur (1970, p.197-219) formula uma brilhante crítica geral da noção da palavra práxis pura
(incluindo a palavra imperativa), que se aplica totalmente a Malinowski. Enfocando particularmente
a matemática, Ricoeur escreve: “É porque o homem expressou o espaço em geometria, em vez de
vivê-lo e experimentá-lo em suas medidas reais, que a matemática foi possível e, através dela, a física
e as técnicas matemáticas resultantes das sucessivas revoluções industriais. É surpreendente que
Platão tenha contribuído para a construção da geometria euclidiana através de sua obra de
denominação de conceitos tais como linha, superfície, igualdade, similaridade das figuras etc…, que
impossibilitavam qualquer recurso e qualquer alusão a manipulações, a transformações físicas de
figuras. Esse ascetismo da linguagem matemática, a que devemos, em última análise, todas as nossas
máquinas desde a aurora da era mecânica, teria sido impossível sem o heroísmo lógico de um
Parmênides negando todo o mundo do devir e da práxis em nome da autoidentidade das
significações. É a essa negação do movimento e da atividade que devemos as realizações de
Euclides, de Galileu, a maquinaria moderna e todos os nossos dispositivos e instrumentos. Pois todo
o nosso conhecimento, todas as palavras que a princípio não procuraram transformar o mundo estão
contidos dentro deles” (ibid., p.201-21).
22 “A palavra, tal como afirmamos, não ‘faz’ nada, no máximo incita à ação… mas se incita à ação é
porque significa o que há para ser feito e porque a exigência significada para outrem é ‘entendida’



por ele e ‘seguida’ por ele … A palavra se articula em frases, verbos e substantivos, objetos,
complementos, plurais etc. … e, por causa disso, somos capazes de controlar nossa ação por uma
espécie de ‘fraseamento’ de nossos gestos … O significado desse fraseamento não é uma
transformação das coisas ou de nós mesmos, não é uma produção no sentido literal, mas uma
significação, e toda significação designa vaziamente que trabalho realizará, no sentido em que se
realiza um plano, um desejo, um objetivo … é através desse vazio de significações, que designam
sem nada fazer, que a palavra conecta e as estruturas agem” (ibid., p.204).
23 Fortes descreve com agudeza a oposição entre norma “ideal” e prática “real” na obra de
Malinowski, e documenta a sua transposição para um contraste entre forma e sentimento que não
deixou qualquer possibilidade de entendimento do parentesco em si mesmo: “O que é digno de nota é
a ênfase na prática (a atividade; o comportamento; os mútuos serviços concretos; o interesse próprio,
a ambição e a vaidade demonstradas; o amor materno e a afeição paterna; em suma, as ações,
sentimentos e pensamentos de indivíduos em situações sociais, tal como diretamente observadas pelo
etnógrafo e admitidas pelos atores) vista como a realidade da vida social, em contraposição ao ‘ideal’
ou à ‘teoria’, às formulações simplesmente verbais (Fortes, 1957, p.160) … os fatos das relações e
dos agrupamentos sociais são, em seu esquema, fatos meramente de costume e motivo, amplamente
equiparados, por exemplo, com as crenças mágicas, e que emergem em última instância de instintos
humanos universais como o parentesco ou de sentimentos humanos comuns como a vaidade e a
ambição. Assim, não temos em parte alguma uma análise articulada da organização local, do
parentesco e da estrutura política trobriandesa” (p.164).
24 Sorokin caracteriza corretamente esse procedimento como “a falácia da inadequação lógica” — o
que é citado com aprovação por Parsons e assim descrito: “Consiste em explicar um conjunto de
fatos com propriedades que o diferenciam claramente de outros, em termos de um esquema aplicável
da mesma forma aos outros” (Parsons, 1968 [1937]1:354). A mesma falácia se aplica tanto ao
ecologismo quanto ao economicismo (utilitarismo), como veremos adiante.
25 “Os problemas colocados pelas necessidades nutritivas, reprodutivas e higiênicas do homem têm
de ser resolvidos. E são resolvidos pela construção de um novo meio ambiente, secundário ou
artificial. Esse meio ambiente, que é nada mais nada menos que a própria cultura, tem de ser
permanentemente reproduzido, mantido e controlado” (Malinowski, 1960 [1944], p.37; grifo meu).
Indicamos também que a cultura, como trabalho manual do homem e como meio através do qual ele
atinge os seus fins, um meio que lhe permite viver, estabelecer um padrão de segurança, conforto e
prosperidade; um meio que lhe dá poder e lhe permite criar bens e valores que vão além dos seus
dotes animais, orgânicos — essa cultura, em tudo isso e por tudo isso, deve ser entendida como um
meio para um fim, ou seja, instrumental ou funcionalmente” (ibid., p.67-8; grifo meu).
26 Quanto ao próprio Marx, longe de estar envolvido, foi ele quem formulou as críticas e explicações
mais gerais desse fetichismo: “A aparente estupidez de fundir todas as múltiplas relações das pessoas
em uma única relação de utilidade, essa abstração aparentemente metafísica resulta do fato de que, na
moderna sociedade burguesa, todas as relações são subordinadas na prática a uma relação monetário-
comercial abstrata. Essa teoria veio à tona com Hobbes e Locke … Em Holbach, toda a atividade de
indivíduos em inter-relação mútua, isto é, o ato de falar, o amor etc., é descrita como uma relação de
utilidade e utilização. Daí, as relações reais que são aqui pressupostas — o ato de falar, o amor —
serem as manifestações definidas de qualidades definidas dos indivíduos. Assim, essas relações
perdem o significado que lhes é peculiar para se tornarem a expressão e a manifestação de uma
terceira relação introduzida em seu lugar, a relação de utilidade ou utilização … Tudo isso realmente
se aplica ao burguês. Para ele, apenas uma relação é válida por si mesma — a relação de exploração;
todas as demais relações só têm validade para ele na medida em que podem ser incluídas sob aquela
única relação, e mesmo onde ele encontra relações que não podem ser diretamente subordinadas à
relação de exploração, ao menos as subordina a ela na imaginação. A expressão material desse uso é
o dinheiro, a representação do valor de todas as coisas, pessoas e relações sociais.
Consequentemente, vê-se, em um relance, que a categoria de ‘utilização’ é subtraída das relações



reais que eu tenho com outras pessoas (mas de forma alguma como reflexo ou simples vontade) e
então essas relações passam a ser a realidade da categoria que delas foi abstraída; um método
completamente metafísico de procedimento” (Marx e Engels, 1965, p.460-1).
a Behemoth — animal descrito no Velho Testamento, provavelmente o hipopótamo; em sua acepção
corrente, a palavra significa algo opressivo ou de dimensões e poder monstruosos. (N.T.)
27 “De fato, no processo de produção do capital … o trabalho é uma totalidade … cujas partes
componentes individuais são estranhas umas às outras, de modo que o processo global como uma
totalidade não é o trabalho do trabalhador individual, mas o trabalho de diferentes trabalhadores que
estão juntos só na medida em que estão agrupados [à força] e não se reúnem [voluntariamente] uns
com os outros. A combinação desse trabalho aparece exatamente como subserviente e controlada por
uma vontade e por uma inteligência estranhas — estando a sua unidade de animação em outra parte
— assim como a sua unidade material aparece subordinada à unidade objetiva da maquinaria, o
capital fixo, que, como monstro animado, objetifica a ideia científica e é, de fato, o coordenador; este
não se relaciona de maneira alguma com o trabalhador individual como seu instrumento; ao
contrário, existe como um sinal de pontuação de um indivíduo animado, como seu acessório isolado
vivo” (Marx, 1973 [1857-8], p.470).
28 Murdock considera o “parentesco” um fato genealógico-natural, exatamente nos termos expostos
e criticados por Schneider (Schneider, 1968; 1972).
29 Murdock, como Morgan, toma “riqueza” como uma categoria natural, praticamente do mesmo
modo que aceita “parentesco” ou “parentela patrilinear” como categorias genealógicas.
30 Não obstante Leach tenha sido muito influenciado pelas técnicas estruturalistas francesas, ainda
que treinado nas tradições de Radcliffe-Brown, ele é capaz de uma discordância malinowskiana com
ambos, especificamente quanto à interposição de interesses práticos entre circunstância e ordem
social. Isso é explicitado em Pul Eliya, a que se refere o exemplo acima, mas é também o caso em
Sistemas políticos dos planaltos de Burma, na medida em que ele entende a imposição de um ou
outro código alternativo (gumsa/gumlao) como uma escolha ditada pela vantagem política. Daí, a
necessidade teórica de se assumir uma propensão natural para competir por prestígio, diferente
apenas no conteúdo da premissa economizante da economia clássica, e para conferir-lhe o papel de
uma força motora geral nos assuntos humanos (1954, p.10).
31 O paradigma práxis — prática — estrutura, é generalizado por Steward na forma de “três
procedimentos fundamentais da ecologia cultural”: “Primeiro deve ser analisado o inter-
relacionamento de tecnologia explorativa ou produtiva com o meio ambiente … Em segundo lugar,
devem ser analisados os padrões de comportamento envolvidos na exploração de uma área particular
por meio de uma tecnologia particular … O terceiro procedimento é para determinar até que ponto os
padrões de comportamento requeridos na exploração do meio ambiente afetam outros aspectos da
cultura” (1955, p.40-1).
32 A interessante obra teórica de Murphy (1971) parte da mesma dualidade de ação e norma,
sociedade e cultura, e das premissas irreconciliáveis de que a atividade gera ideias e a percepção é
ordenada culturalmente, de modo quase sempre ilusório (por exemplo, p.34-5, 55, 90-1, 100-1). As
contradições de uma interação dialética tornam-se então contradições do próprio Murphy, com a
atividade antes da ideia, que é a precondição da atividade, estando essas duas proposições
relacionadas por uma negatividade aleatória: por exemplo, “embora eu tenha argumentado que as
ideias são geradas pela ação, elas não são apenas um reflexo dessa atividade ou uma reafirmação dela
na forma simbólica e ideal. Ao contrário, as ideias, incluindo as que são normativas em uma
sociedade, podem negar a realidade do comportamento, podem reinterpretá-la de acordo com outras
estruturas de significado, podem simplificá-la e distorcê-la, ou podem ainda entrar em conflito aberto
e consciente com a ação social. Isso não significa que o sistema normativo não esteja relacionado à
conduta, pois as ideias são a precondição da atividade” (p.158).
33 “A ‘nova ecologia’, como devo chamá-la para distingui-la da ecologia cultural de Steward, está
interessada na adaptação e coerência sistemáticas entre cultura e meio ambiente, e essa busca por



encadeamento e ordem na relação causa o obscurecimento e o desaparecimento das distinções entre
os dois … As conexões entre um sistema social e o seu meio ambiente podem ser efetivamente
ordenadas, mas isso dificilmente elimina as fronteiras entre os dois … A distinção e a autonomia do
sistema social derivam do fato de que sua integração reside no domínio das ideias e das atividades
sociais, de modo que estas se ajustam para produzir um modo de vida coerente e ordenado. Elas estão
relacionadas à natureza, mas suas modalidades encontram-se além da natureza” (Murphy, 1970,
p.164).
34 “Um homem que passa a vida seguindo animais apenas para matá-los e comê-los, ou passando de
uma moita de fruteiras para outra, na realidade vive como um animal” (Braidwood, 1957, p.122; cf.
Sahlins, 1972, cap.1; Lee e De Vore, 1968).
35 O que está faltando especificamente é a intencionalidade cultural corporificada no código de
objetos desejáveis. Como Baudrillard explica com muita propriedade, um “objeto de consumo [e
portanto de produção] existe da mesma forma que um fonema tem um significado absoluto em
linguística. Esse objeto não adquire significado nem numa relação específica com o sujeito… nem
numa relação operativa com o mundo (o objeto-utensílio); ele só adquire significado através de sua
diferença dos outros objetos, de acordo com um código herárquico” (1972, p.61). Sendo este o caso,
não há “necessidades a não ser aquelas [necessidades] de que o sistema necessita” e isso não se dá
porque o consumo é uma função da produção, mas porque a consummativité é um modo estrutural de
produção (ibid., p.89).
b Soco (em francês no original).
36 Nesse artigo, White confere desnecessariamente à cultura uma definição contextual; em outras
palavras, os “simbolados” vistos no contexto de outros “simbolados”, o que coloca a carga da
determinação no antropólogo — mesmo quando o local do simbólico permanece no sujeito humano
— e ignora o processo real pelo qual as produções humanas são reificadas ou “objetivadas”, ou seja,
tornam-se “extra-somáticas”. Ver Berger e Luckmann para uma discussão recente de “objetivação”,
presa, contudo, às notórias origens na práxis.
37 É evidente que essa comparação é levemente maliciosa, pois a frase final do parágrafo de White é
uma proposição que Lévi-Strauss não endossaria, embora seja le propre da escola de Boas: “O
homem tornou-se o animal irracional.”
38 Mostrar em que sentido um fato é útil não é explicar por que é verdadeiro nem por que é o que é,
pois os usos aos quais serve pressupõem as propriedades específicas que o caracterizam, mas não o
criam. A necessidade que temos das coisas não pode determinar que elas sejam desta ou daquela
forma e, por consequência, não é essa necessidade que pode retirá-las do nada e conferir-lhes
existência (Durkheim, 1950b [1895], p.90; cf. p.94-5, 109-11; e 1965, p.42-4).
39 Em outro artigo (1914), que dá seguimento às Formas elementares, Durkheim escreveu: “Nossa
inteligência, como nossa atividade, apresenta duas formas muito diferentes: por um lado, são
sensações e tendências sensoriais; por outro, são o pensamento conceitual e a atividade moral. Cada
uma dessas duas partes de nós mesmos representa um polo separado do nosso ser, e esses dois polos
não são apenas distintos um do outro, mas também são opostos um ao outro. Nossos apetites
sensoriais são necessariamente egoístas: eles têm a nossa individualidade, e apenas ela, como objeto.
Quando satisfazemos nossa fome, nossa sede etc., sem colocar em jogo qualquer outra tendência, é a
nós mesmos, e apenas a nós mesmos, que satisfazemos. [O pensamento conceitual] e a atividade
moral, ao contrário, distinguem-se pelo fato de que as regras de condutas às quais estão sujeitos
podem ser universalizadas. Assim, por definição, perseguem fins impessoais. A moral começa com o
desinteresse, com a ligação com alguém que não nós mesmos” (1960 [1914], p.327; cf. 1951, e
Lukes, 1972, p.23-4).
40 “De fato, há um número muito pequeno de palavras que empregamos normalmente cujo
significado não ultrapassa, em maior ou menor medida, os limites da nossa experiência pessoal. Com
muita frequência, um termo expressa coisas que nunca percebemos ou experiências que nunca
tivemos ou das quais nunca fomos testemunhas” (Durkheim, 1947 [1912], p.434).



41 “O pensar através de conceitos não é apenas ver a realidade do seu lado mais geral, mas é projetar
uma luz sobre a sensação que a ilumina, penetrá-la e transformá-la. O conceber algo é aprender
melhor seus elementos essenciais e também situá-lo em seu lugar; cada civilização tem seu sistema
de conceitos organizado que também a caracteriza” (ibid., p.435).
42 Em outra parte da sua obra, Durkheim escreve sobre a alienação envolvida nessa apropriação da
experiência individual de uma forma semelhante à que Marx apresenta nos Manuscritos de 1844:
“Nós só compreendemos quando pensamos sob a forma de conceitos. Mas a realidade sensorial não é
feita para entrar no quadro de conceitos, nem espontaneamente nem por si mesma. Ela resiste e, para
submetê-la, temos de cometer alguma violência para com ela, temos de submetê-la a todos os tipos
de operações laboriosas que a alteram de modo que a mente possa assimilá-la. No entanto, nunca
somos completamente bem-sucedidos ao controlar nossas sensações e ao traduzi-las totalmente em
termos inteligíveis. Elas só tomam forma conceitual perdendo o que há de mais concreto nelas,
aquilo que as fazem falar ao nosso ser sensorial e a comprometê-lo na ação; desse modo, tornam-se
algo fixo e morto. Portanto, não podemos compreender as coisas sem renunciar parcialmente a um
sentimento sobre a sua vida, e não podemos sentir aquela vida sem renunciar à sua compreensão.
Sem dúvida, às vezes sonhamos com uma ciência que expresse adequadamente toda a realidade; isso,
porém, é um ideal do qual nos podemos incessantemente aproximar, mas nunca atingir” (Durkheim,
1960 [1914], p.329).
43 Durkheim recebeu críticas do mesmo teor do filósofo contemporâneo D. Parodi, que contestou a
ideia de que nossas categorias de compreensão e lógica derivassem em primeiro lugar da “maneira
pela qual determinada tribo armara suas tendas”. D. Parodi escreveu: “Parece manifesto, ao contrário,
… que a simples existência de cerimônias ou de trabalhos regulares, que a simples distinção entre
clãs e tribos e os seus respectivos lugares no campo pressupõem as categorias lógicas e só são
possíveis graças à intervenção anterior das ideias de tempo, espaço e causalidade” (1919, p.155ss.).
Gostaria de agradecer a Mark Francillon por chamar minha atenção para essa passagem e para esse
livro.
44 Jameson atribui, quase à maneira de Whorf, ao reflexo representacional na ciência social anglo-
americana a preferência pelo termo “símbolo” em oposição à utilização francesa de “signo”, e a
tendência daí resultante de se relacionarem os termos em um sistema semiótico cujos princípios de
diferenciação ordenariam a referência objetiva. A diferença de predileções analíticas parece real,
mesmo se a explicação não for inteiramente convincente (aceitando-se o uso corrente do francês da
palavra signe): “a eficácia da terminologia anglo-americana, da palavra ‘símbolo’, é a de dirigir nossa
atenção para o relacionamento entre as palavras e seus objetos ou referentes no mundo real. Na
realidade, a própria palavra ‘símbolo’ implica que a relação entre palavra e coisa não seja totalmente
arbitrária, que exista alguma adequação básica na situação inicial. Acontece que, desse ponto de
vista, a tarefa mais importante de investigação linguística consiste em uma busca de referentes, frase
por frase, uma a uma … Saussure, por outro lado, desviou-se, devido à sua própria terminologia, de
toda a questão dos referentes últimos do signo linguístico. As linhas de trajetória do seu sistema são
laterais, de um signo para outro, em vez de frontais, da palavra à teoria, um movimento já absorvido
e interiorizado no próprio signo como o movimento do significante ao significado” (Jameson, 1972,
p.31-2).
45 “Se fossemos Deus, poderíamos ter imaginado um plano melhor? Se quiséssemos escolher um
povo para nós mesmos, revelar-lhe uma visão monoteística e dar-lhe um conceito de santidade que
sentisse em sua própria carne, que faríamos? Prometer a seus descendentes uma terra fértil e cercá-la
de impérios inimigos. Isso, por si mesmo, seria quase o suficiente. Uma cadeia politicamente
ascendente asseguraria a hostilidade crescente de seus vizinhos. Sua desconfiança dos estranhos seria
validada ainda mais completamente. Fiel ao nosso santuário e à nossa lei, ser-lhe-ia evidente que
nenhuma imagem de animal, nem mesmo um bezerro, nem que fosse de ouro, poderia retratar seu
deus [ou seja, na medida em que um grupo humano que se concebe como uma espécie distinta deve
ver o resto do mundo como composto desse modo, ele seria tão pouco capaz de aceitar uma



divindade beneficente sob forma extra-humana quanto de acolher um genro não judeu]” (Douglas,
1973a, p.40).
46 De forma semelhante, Douglas nem sempre é cuidadosa em seus estudos de diferentes culturas ao
comparar “grupos” ou processos de diferenciação da mesma ordem. Assim, a exclusividade social
dos israelitas como povo é comparada às relações entre linhagens Karam ou Lele, embora a
implicação do casamento da filha do irmão do pai entre os judeus, entendida por Douglas como uma
indicação de desprezo pelo estranho, dividiria, igualmente, linhagem mínima por linhagem mínima
dentro da mesma tribo israelita (cf. Douglas, 1973a). Mais uma vez se coloca a questão da pretensa
conexão entre os afins e as espécies anômalas, através de estudos que Douglas prefere ignorar: Leach
(1964) sobre os camponeses Kachin e Tambiah (1967) sobre os camponeses Thai. Nesses exemplos,
a categoria da afinidade é identificável com um conjunto de animais normalmente constituído,
baseada em uma lógica de grau de distância do lar, e portanto da domesticidade das espécies.
Inversamente, as espécies anômalas na Polinésia são muitas vezes identificadas especificamente com
as suas próprias linhagens ancestrais, como no aumakua havaiano (cf. Kamakau, 1964).
47 Outra forma de pensar essas limitações é observar que Douglas está jogando principalmente com
relações motivadas entre símbolos, assim a definição do significado de um pela conexão lógica com o
outro (a motivação) fará necessariamente com que a maior parte do conteúdo cultural se evapore.
Douglas está realmente preocupada com o funcionamento de elementos já simbólicos (relações com
afins, linhagens, conceitos de animais, tabus alimentícios etc.) como signos uns para os outros —
usando agora “símbolo” e “signo” no sentido anglo-americano costumeiro (na verdade, a maior parte
dos estudos antropológicos endereçados ao “simbólico” estão mais preocupados com essa função de
segunda ordem do signo do que com a constituição da forma e do significado simbólicos).
Entretanto, como aponta Roland Barthes, uma importante característica do signo motivado [em
francês, symbole], em contraste com o não motivado, é que no primeiro não existe qualquer
adequação conceitual entre significante e significado: o conceito “ultrapassa” o signo físico, por
exemplo, como a cristandade é maior que a cruz (1970 [1964], p.38). É fácil constatar, portanto, que
quando o significante e o significado, em uma relação de signo motivada, são símbolos por direito
nato, essa inadequação é composta duplamente. Dada a relação lógica entre eles, cada um dos
elementos, como por exemplo no caso dos tabus alimentares e dos grupos sociais exclusivos, pode
agir alternadamente, ora como significante ora como significado do outro. No entanto, cada um
continua sendo, além do signo do outro, símbolo no seu próprio domínio. Consequentemente, é
muito difícil se exaurir o significado de um pela analogia (fracionária) com o outro. A análise
semiótica das práticas alimentares deve transcender de longe a transferência aos grupos sociais, e
vice-versa.
48 “Lévi-Strauss foi bem-sucedido porque não olhou os fatos culturais como expressões, de algum
modo, de forças sociais; ao contrário, ambos foram analisados dentro de um único quadro de
referência” (Kuper, 1973 p.223).
49 Nessa passagem de L’Homme nu, Lévi-Strauss emprega uma frase de Piaget — baseada, ao que
me parece, em um estruturalismo falho de compreensão cultural (Piaget, 1971) — como uma crítica
nítida a vários reducionismos biológicos. Piaget observou, com efeito, que toda forma é um conteúdo
relativo à sua forma circundante, assim como todo conteúdo é uma forma dos conteúdos que ele
abarca. O projeto do reducionismo, prossegue Lévi-Strauss, é o de explicar um tipo de ordem
referindo-se a um conteúdo que não é da mesma natureza e que age sobre ele a partir de fora. “Um
estruturalismo autêntico, ao contrário, procura acima de tudo apreender (saisir) as propriedades
intrínsecas de certos tipos de ordens. Essas propriedades não expressam nada do que está fora de si
mesmas [grifo meu]. Mas se é forçado a referi-las a algo externo, será necessário voltar-se no sentido
da organização cerebral, concebida como uma rede da qual as mais diversas ideologias, interpretando
esta ou aquela propriedade nos termos de uma estrutura particular, revelam, da sua própria maneira,
os modos de interconexão” (1971, p.561).



50 “A natureza aparece cada vez mais como construída de propriedades estruturais indubitavelmente
mais ricas, embora não diferentes em espécie dos códigos estruturais nos quais o sistema nervoso as
interpreta, nem das propriedades estruturais elaboradas pela compreensão a fim de voltar, na medida
do possível, às estruturas originais da realidade. Reconhecer que apenas a mente é capaz de
compreender o mundo que nos cerca porque ela, em si mesma, é parte e produto deste mesmo mundo
não significa ser mentalista ou idealista. Por conseguinte, a mente, enquanto tenta compreender o
mundo, só aplica operações que não diferem em espécie daquelas que ocorrem no próprio mundo
natural” (Lévi-Strauss, 1972, p.14). Lévi-Strauss vê essa perspectiva como “o único tipo de
materialismo consistente com a maneira pela qual a ciência se desenvolve” (ibid.). E ela é totalmente
consistente com a visão de Marx: “A própria História é uma parte real da história natural: da
natureza que vem a ser homem. As ciências naturais chegarão a incluir a ciência do homem, da
mesma forma que a ciência do homem incluirá as ciências da natureza; haverá uma só ciência”
(Marx, 1961 [1844], p.111). Ver às p.269-73 algumas tentativas de uma integração substancial de
estruturas culturais e perceptivas.
51 Compare-se com Rappaport (1967), que encontra oculto no “meio ambiente apropriado
conceitualmente” e nas práticas rituais da sociedade a maior sabedoria biológica da adaptação. As
distinções da natureza reaparecem portanto na tradução cultural, sendo a segunda apenas um meio de
forçar uma aderência às primeiras (cf. Friedman, 1974).



3

A ANTROPOLOGIA E OS DOIS MARXISMOS
problemas do materialismo histórico

À primeira vista, o debate entre a razão prática e uma teoria antropológica
da cultura não parece ter qualquer implicação direta com Marx. Ou pelo
menos Marx não está envolvido nele. A concepção materialista da história
certamente não é um reducionismo funcional, uma vez que não concebe a
sociedade como uma modalidade de processos biológicos (darwinismo
social). Esse ponto de vista é encontrado no marximo, mas não em Marx
(cf. Schmidt, p.47). Nem o materialismo de Marx foi ingênuo a ponto de
entender o pensamento e a consciência como simples reflexo da percepção.
Esta tem sido a posição de marxistas famosos, mas não a de Marx (cf.
Lenin, 1972 [1920]; Cornforth, 1971 [1963]; Avineri, 1971, p.65-7;
Schmidt, 1971, p.51ss.). Além disso, o economicismo de Marx nunca foi o
economicismo grosseiro do indivíduo empreendedor, contraposto a um
meio social que ele manipula segundo os seus interesses. Para Marx, “o
indivíduo é o ser social”: o homem só é homem enquanto membro da
sociedade, da mesma forma que o tão louvado “indivíduo” poupador,
através do qual a sociedade ocidental se representa a si mesma, é o produto
alienado dessa sociedade, sua autoconcepção ideológica.1 Em relação a
todas essas ideias, Marx diria mais uma vez que caso isso fosse marxismo
ele não seria marxista. Seu naturalismo, como frequentemente se observa,
era uma síntese do ativismo de Hegel menos o idealismo, com o
materialismo de Feuerbach menos o reflexionismo contemplativo.
Habermas coloca a questão claramente: “‘O lado ativo’ que o idealismo
desenvolveu em oposição ao materialismo deve ser compreendido
materialisticamente” (1971, p.26-7; cf. Livergood, 1967). O homem faz a si



mesmo e à sua consciência através de sua atividade prática no mundo,
atividade que até no seu movimento mais solitário anuncia literalmente
(visto que utiliza a linguagem) a presença de outros. Ao transformar o
mundo devido à necessidade de nele produzir, o homem é transformado em
si mesmo e em sua relação com outros.2 Essa dialética se origina na
produção, pois no processo de satisfação de suas necessidades o homem
produz novas necessidades; mesmo quando atua com meios e os recursos à
mão, ele altera as condições materiais de sua atividade. Alterando suas
condições e objetivos, irá alterar necessariamente suas concepções, na
medida em que essas concepções provêm da consciência do seu ser
objetivadas nas alterações produzidas, assim como das relações mantidas
com os outros nessa produção. Através do desenvolvimento de novas forças
produtivas e de relações de produção correspondentes, o homem
desenvolve uma natureza histórica que determina, para ele, o caráter da
natureza viva e tanto o caráter espiritual quanto o político da sociedade. A
natureza passa a ser então uma “natureza humanizada”, relacionada, tanto
em seus efeitos como na sua concepção, à constituição da sociedade. “Mas
a natureza … tomada abstratamente, por si mesma — a natureza
compreendida isoladamente do homem — nada significa para o homem”
(Marx, 1961 [1844], p.169). A relação da sociedade com as circunstâncias
objetivas é mediada por um sujeito histórico. Em consequência disso, de
forma mais completa, a posição de Marx sobre cultura e natureza — sua
apreciação da cultura humana como uma intervenção na natureza física —
vem de encontro a uma corrente antropológica posterior.3

Na verdade, porém, o paradigma nunca foi inteiramente simbólico. Uma
maneira de ver que não é totalmente simbólica é observar que, ao
determinar o conceito (a ideia, a categoria) como uma representação da
experiência concreta, como a realidade do mundo vista como algo
construído, Marx atribui significado através de uma propriedade
especificamente oposta à sua qualidade simbólica, isto é, como “livre de
estímulo”. Na visão de Marx, o processo de experimentação pelo qual o
conceito se forma é exatamente o inverso do que caracteriza sua existência
como significado, ou seja, não ser limitado a nenhuma situação objetiva
concreta. Quando Marx, em seu trabalho posterior, dedicou-se à análise da
sociedade e da história em si — desenvolvendo sua concepção materialista
da história — esta teoria do conhecimento poderia ter se tornado muito
deficiente. Isso porque o significado se transformaria então em uma



nominalização, e os conceitos culturais se refeririam, por um lado, a uma
lógica com eficácia instrumental, e por outro a uma pragmática de interesse
material (ideologia de classe). Por conseguinte, houve um segundo
momento na teoria de Marx, o momento do materialismo histórico,
integrado ao primeiro em sua obra, mas distinto dele no mesmo sentido em
que a teoria da práxis na antropologia se distingue de uma avaliação
cultural. Assim, a cultura só se explicita na mediação entre homens e a
natureza para ser dissolvida por ela, naturalisticamente, no famoso
“metabolismo” do processo.

A ordem cultural de produção, por assim dizer, foi naturalizada em
aspectos decisivos, para gerar as superestruturas como formas
culturalizadas de uma ordem natural. É claro que Marx nunca supôs que a
natureza, embora a relação humana para com ela seja variável, tenha
perdido sua autonomia. A natureza continua sendo refratária, irredutível,
em si mesma. Mas o problema especificamente antropológico da teoria
materialista foi que o lado humano da relação também tendia a ser colocado
na natureza, particularmente, à custa da cultura. O problema da
variabilidade histórica da ordem cultural teve de ser explicado, e nessa
tentativa ocorreu, no duplo sentido, uma transferência de sujeito da
explicação para o predicado. Em outras palavras, a história foi abstraída do
sujeito humano. Em momentos teóricos críticos, o homem aparece, em sua
essência, como uma criatura com necessidades e sob a necessidade evidente
para si mesmo de atuar intencionalmente sobre a natureza, com os recursos
materiais à mão. Ao mesmo tempo, os recursos econômicos são tomados
agora como um “dado” — um determinado estado das forças produtivas:
abstração positivista da construção cultural existente que tem a função de
torná-la neutra e inerte. A organização cultural torna-se precisamente os
“meios” de um projeto natural-material de satisfação de necessidades. Daí
deriva a segunda transferência da cultura para a condição de predicado. A
ordem social e o pensamento social são consequências da teleologia prática
da produção, traduzindo, à sua maneira, “a lógica objetiva da situação de
trabalho” (Schmidt, 1971, p.30). Desse modo, a ação de produção,
naturalizada, escapa imediatamente a uma determinação simbólica e a
supera dialeticamente para determinar-se no sistema simbólico. A
infraestrutura responde à maior sabedoria das coisas-em-si-mesmas, e a
antropologia de Marx vem após a produção, mas não está dentro dela.



O restante deste capítulo elabora esses pontos com mais detalhes, mas
praticamente tudo já foi dito.4

Momentos culturais e naturais na teoria materialista

Dentro do pensamento de Marx, a simples realização da natureza objetiva
na cultura humana — quer a realização seja direta ou mistificada, e a
natureza externa ou humana (biológica) — foi desde o início uma
impossibilidade. Os manuscritos de Paris já fazem desse materialismo
mecanicista uma impossibilidade. Na condição de um ser consciente de si
mesmo e intencional, o homem transforma-se no objeto de sua própria
compreensão, reconhece-se a si mesmo nos objetos naturais transformados
por sua atividade. Desse modo, ele vê a natureza como uma “natureza
humanizada” ou transformada:

Porém o homem não é apenas um ser natural; ele é um ser natural humano. Isso significa que ele
é um ser para si. Consequentemente, é um ser em espécie, e deve confirmar-se e manifestar-se
como tal em seu ser e em seu conhecer. Por conseguinte, os objetos humanos não são objetos
naturais tal como se apresentam imediatamente, e nem tampouco o sentido humano — tal como é
imediata e objetivamente — é sensibilidade humana, objetividade humana. Nem a natureza
objetiva nem a natureza subjetiva são dadas diretamente em uma forma adequada ao ser humano.
[1961 (1844), p.158.]

Nessa problemática, o conceito cultural não é uma questão de semiótica,
ainda que a contribuição seja amplamente a mesma da de uma antropologia
verdadeiramente cultural. Tanto para Marx como para Boas (talvez em
virtude de biografias intelectuais diferentes), a natureza conhecida para
qualquer grupo humano é um conceito histórico.5 Boas só chegou à
conclusão de que o olho que vê é o órgão da tradição depois que Marx
escreveu que “a formação dos cinco sentidos é um trabalho de toda a
história do mundo até o presente” (1961 [1844], p.108). Lévi-Strauss só
pôde caracterizar o “pensamento selvagem” como um tipo que “não
distingue o momento da observação do da interpretação” (1966, p.233)
depois de Marx haver escrito sobre uma sociedade do futuro — que, como a
sociedade “primitiva”, saberá viver sem a propriedade privada — na qual os
sentidos “tornam-se diretamente teorizantes em sua prática” (1961 [1844],
p.107). No decorrer desse desenvolvimento, os sentidos foram teóricos
mesmo se apenas de uma natureza deficiente e unilateral: “o negociante de
minerais só vê o valor mercantil, mas não vê a beleza e a natureza únicas do



mineral; ele não possui qualquer sentido mineralógico” (Ibid., p.109). Marx
insistia portanto no fato de que a natureza externa é socialmente relativa,
dependendo do estágio alcançado e dos objetivos da sociedade. Os modos e
objetivos históricos de lidar com ela fornecem a estrutura através da qual a
natureza é constituída para o homem. Habermas comenta:

Embora epistemologicamente devamos pressupor a natureza como existente em si mesma, nós
mesmos só temos acesso à natureza através da dimensão histórica descerrada pelo processo de
trabalho. Aqui, a natureza sob forma humana faz a mediação de si mesma por meio da natureza
objetiva, base e ambiente do mundo humano. Por conseguinte, a “natureza em si” é uma
abstração que é um pré-requisito do nosso pensamento. Porém, sempre nos deparamos com a
natureza dentro do horizonte do processo autoformativo, mundial e histórico da humanidade.
[Habermas, 1971, p.34]6

Marx partiu de certo tipo de “materialismo contemplativo” — baseado
na noção de um indivíduo abstrato, refletindo passivamente um mundo
imutável — para uma epistemologia baseada na prática e uma prática
situada na história. O conhecimento do mundo é adquirido através da ação
exercida sobre ele, especialmente através da transformação por ele sofrida,
que é impulsionada pela necessidade (ou seja, a produção). (A interação
sujeito-objeto corresponderia a algo semelhante “à secundariedade” de C.S.
Peirce: conhece-se a porta pela resistência que ela oferece aos nossos
esforços; adquire-se autoconhecimento pela força necessária para
movimentar a porta.) Nesse mesmo sentido, os mundos humano e natural
devem mudar na consciência dos homens através de mudanças sucessivas
(e dialéticas) na sua atividade terrena. Marx escreveu, em uma passagem
muito conhecida da Ideologia alemã, que Feuerbach

não vê que o mundo sensível que o rodeia não é algo diretamente dado desde toda eternidade e
sempre igual a si mesmo, mas o produto da indústria e do estado da sociedade, no sentido em que
é um produto histórico, o resultado da atividade de toda uma série de gerações, cada uma das
quais se apoia nos ombros da anterior, que desenvolve sua indústria e seu intercâmbio,
modificando sua organização social de acordo com as novas necessidades. Até mesmo os objetos
da mais simples “certeza sensorial” são dados somente através do desenvolvimento social, da
indústria e do intercâmbio comercial. [Marx e Engels, 1965, p.57.]

Friso não apenas a especificação social da natureza, mas também da
“necessidade” e do objetivo, por conseguinte a especificação social da
função tecnológica. A natureza tomada por si mesma existe para o homem
da mesma forma que a tecnologia descerra seu conceito por sua forma
objetiva. Marx continuou a manter essa posição em suas obras econômicas
posteriores, defendendo-a de duas formas. A primeira através de uma



discussão que teve com economistas a respeito das qualidades eternas das
categorias burguesas. Marx observou que as categorias econômicas, através
das quais a tecnologia é apreendida — na sociedade na qual se insere e por
seus acríticos “economistas vulgares” —, são uma linguagem constituída
independentemente do objeto técnico como tal. Essas categorias
representam não as propriedades do objeto, mas a forma pela qual ele é
usado em um momento histórico determinado: a integração dos meios
técnicos por um sistema determinado de relações sociais. Essa observação
faz parte de uma ampla discussão no sentido de afirmar que as categorias
conscientes são formas manifestas (modos de aparência) do próprio sujeito
em questão. Na verdade, toda a superestrutura cultural está presente na
produção das categorias econômicas.7

O fato de Marx não ter vinculado as categorias econômicas às
propriedades tecnológicas foi motivado pela sua posição mais geral,
contrária à determinação pelo conceito, isto é, contra o idealismo. Mas
nesse caso ele também provaria o inverso: que a tecnologia como tal
também não pode ser responsabilizada pelas categorias, visto que não há
qualquer correspondência específica ou adequação entre as duas. O mais
famoso exemplo de descontinuidade foi a desmistificação a que Marx
procedeu da noção de “capital” como sendo o estoque dos meios materiais
produtivos, uma vez que o “capital” é apenas uma forma histórica particular
na qual os meios podem existir:

Um negro é um negro. Apenas sob certas condições ele se torna um escravo. Uma máquina de
fiar algodão é uma máquina de fiar algodão. Apenas sob certas condições ela se torna capital.
Removidas essas condições, é tão pouco capital como o ouro em si mesmo é dinheiro, ou como o
açúcar é o preço do açúcar. [Marx, 1933 (1849), p.28; 1967, 3:814ss.]

Mas assim como o “capital” não é “maquinaria”, também a “maquinaria”
não pode ter qualquer significado social se retirada da sua integração em
um sistema dado. “A maquinaria é uma categoria econômica”, observou
Marx, “da mesma forma que o boi que puxa o arado. A aplicação das
máquinas nos dias de hoje é uma das condições do nosso atual sistema
econômico, porém a maneira em que são empregadas é algo totalmente
distinto das próprias máquinas” (Marx a Annenkov, 28/12/1846, em Marx e
Engels, 1936). As implicações dessa desconexão entre os meios produtivos
e a sua concepção social merecem ser enfatizadas, mesmo se devidas
apenas à aparente contradição com outras máximas igualmente famosas do



materialismo histórico (ver adiante, p.158-61). Nesse caso, no entanto,
Marx se baseia na posição de que a ordem social (incluindo as relações de
produção) não é determinada pela natureza dos meios tecnológicos. A
sociedade não é especificada por tecnologia, nem pode ser pensada como
uma “expressão” dela. Em alguns aspectos extremamente importantes,
ocorre exatamente o contrário. E essa subordinação da tecnologia à cultura,
se nos pudermos expressar dessa forma, pode ser integrada a uma
argumentação marxista mais abrangente — dado sobre o qual se insiste
muito atualmente — das mediações da base pela superestrutura. “Pois se o
econômico é o ‘determinante último’”, como nos lembra Mészáros (1972,
p.115), “ele é também um ‘determinante determinado’; não existe fora do
complexo sempre concreto e historicamente mutável, de mediações
concretas, incluindo as mais ‘espirituais’.”

Os objetivos concretos de produção são igualmente uma especificação
geral de ordem sócio-histórica. Esse é um segundo argumento dos estudos
econômicos de Marx que fala da abrangência da infraestrutura material. O
argumento que utiliza é que não se pode determinar a natureza do que é
produzido — ou seja, o caráter dos valores de uso — simplesmente a partir
da natureza das necessidades humanas ou do fato de que a produção as
satisfaz. Essas necessidades “humanas” são abstratas, a-históricas. Mas
“nossos desejos e prazeres”, observa Marx, “têm origem na sociedade; por
conseguinte, nós os medimos em relação à sociedade, e não em relação aos
objetos que servem para sua gratificação. De vez que são de natureza social,
são de uma natureza relativa” (1933 [1849], p.33). Daí decorre que as
ferramentas correspondem em seu uso a uma intenção social:

No processo de trabalho, por conseguinte, a atividade dos homens, com o auxílio dos
instrumentos de trabalho, provoca uma alteração planejada desde o começo no material
trabalhado. O processo desaparece no produto; este último é um valor de uso, um material da
natureza adaptado por uma mudança de forma aos desejos do homem. [Marx, 1967 (1867),
p.180.]

Na realidade, o sistema de produção como um todo, visto que não é
simplesmente a reprodução de uma existência física humana, mas sim a
reprodução de “um modo de vida definido” (Marx e Engels, 1965, p.32), é
um domínio de intencionalidade cultural.

O etnólogo do século XX encontra, nos primeiros momentos da teoria
materialista, um terreno familiar. Reconhece na concepção materialista da
história uma mediação entre cultura e natureza, que não foi respeitada, por



exemplo, na discussão de Morgan sobre os primeiros estágios da sociedade,
mesmo considerando-se a admiração de Marx por essa discussão.
Reconhece na concepção de Marx uma tomada de consciência nascida da
estrutura da sociedade, um dado histórico sob o qual se desenrola a
interação material. Observa-se também que a recusa de Marx das reduções
inter-relacionadas do conhecimento à natureza, da sociedade à tecnologia, e
da produção à necessidade teria logicamente como uma marca positiva a
invenção do simbólico, pois esse tem que dar conta de uma estrutura de
pessoas e coisas que não pode ser referenciada à sua natureza física. E
finalmente, o mesmo poderia ser aplicado à fuga de Marx de todas as bem
urdidas armadilhas do utilitarismo, incluindo o “populacionismo” ecológico
e o individualismo economicista.

Quanto a esse último ponto — as “robinsonadas” sociológicas através
das quais os teóricos procuram derivar a ordem social da busca de
interesses individuais — a crítica de Marx vai direto ao âmago da
antropologia. Ela não se limita a afirmar que esse “indivíduo” calculista,
representado como um ser descompromissado em relação à sociedade, e
que atua sobre ela, seja em si mesmo uma figura relativa, histórica; o
mesmo se aplica aos seus renomados “interesses”. Opostos pela teoria ao
resultado social, assim como o privado é oposto ao público e a premissa à
consequência, esses interesses são, de fato, produzidos pelo processo social
ao qual os opõem como um a priori:

O interesse privado já é em si mesmo um interesse determinado socialmente, que só pode ser
alcançado dentro das condições determinadas pela sociedade, pelos meios fornecidos pela
sociedade e com os meios fornecidos pela sociedade; consequentemente, ele é compelido a
reproduzir essas condições e meios. É o interesse de pessoas privadas; mas seu conteúdo, assim
como a forma e os meios da sua realização, é dado por condições sociais independentes de todos
(Marx, 1973 [1857-8], p.156).

Nem os “indivíduos” vistos no seu agregado abstrato de “população”
seriam elevados ao status teórico normalmente concedido a essa noção por
uma antropologia utilitária, isto é, “população” vista como uma quantidade
que afeta mecanicamente a forma da sociedade, ou como uma finalidade,
cuja sobrevivência biológica é o saber secreto das formas sociais. Adotando
uma posição mais de acordo com a de Fortes do que com a de Worsley,
Marx insiste em que “a população” só pode ser entendida ao agir ou reagir
como uma organização:



A população é uma abstração se se abandonar, por exemplo, as classes que a compõem. Essas
classes, por sua vez, são um enunciado vazio se não estou familiarizado com os elementos sobre
os quais se fundam — por exemplo, o trabalho assalariado, o capital etc. Estes últimos, por seu
turno, pressupõem a troca, a divisão de trabalho, os preços etc. Por exemplo, o capital nada
significa sem o trabalho assalariado, sem valor, dinheiro, preço etc. Portanto, se começasse com a
população, esta seria uma concepção caótica do todo [ibid., p.100].

Sob todos esses aspectos — e sem qualquer investigação posterior da
função constitutiva da prática — o etnólogo moderno deve reconhecer em
Marx um irmão antropológico.

Mas há um segundo momento ou aspecto na teoria materialista. É
errôneo supor que o conceito de Marx da mediação histórica entre homens e
natureza equivalha a uma lógica cultural interposta, como na perspectiva de
Boas. A verdadeira mediação é a lógica racional e material da produção
efetiva posta pela razão a serviço das suas próprias intenções, qualquer que
seja o caráter histórico dessas intenções. Neste momento, a promessa de
uma antropologia cultural parece incompleta. O paradigma de Marx se
metamorfoseia no reverso do cultural. Ora, a organização brota do
comportamento e a linguagem dos homens é a voz da experiência concreta.
O conceito cultural aparece mais como consequência do que como estrutura
da atividade produtiva. Os valores de uso — esses desejos e prazeres que
emergem da sociedade — sucumbem aos meios objetivos de sua realização.
E coerentemente, a “história” é dissolvida pela lógica da praticabilidade,
para trocar sua posição teórica de um ser sedimentado por um passado
transcendido e um vir-a-ser fugidio. O embasamento decisivo do
materialismo histórico no trabalho, e do trabalho em suas especificações
materiais, retira à teoria suas propriedades culturais e a abandona ao mesmo
destino do materialismo antropológico. A experiência prática dos homens é
intranscendível, e a partir dela eles constroem um mundo. Seus
pensamentos e suas relações sociais derivam, geralmente, do “sistema
comportamental da ação instrumental”.

As dimensões principais dessa suspensão da cultura na teoria
materialista, da sua submissão a uma lógica terrena que está além de si
mesma, podem ser ilustradas a partir da Ideologia alemã. Haverá ocasião
para detalhar as repercussões disso em outros trabalhos, porém este é um
bom lugar para começar, já que diversas passagens do comentário sobre
Feuerbach ressoam contra a concepção do símbolo segundo Boas. A
organização é entendida como uma codificação da experiência empírica,
que “se desenvolve a partir do processo de vida de indivíduos definidos” —



exatamente da maneira, pode-se dizer, pela qual a nossa sociedade aparece
para nós, porém explicitamente não aquela pela qual é ordenada
conceitualmente. Em oposição a essa concepção, há uma “realidade” mais
dura:

O fato portanto é que determinados indivíduos, como produtores, através de um determinado
modo, contraem entre si essas relações sociais e políticas determinadas. A observação empírica
tem, necessariamente, de colocar em relevo, em cada caso concreto, empiricamente e sem
qualquer espécie de falsificação, a conexão entre a organização social e política e a produção. A
organização social e o Estado brotam constantemente do processo de vida de determinados
indivíduos; mas desses indivíduos, não como eles possam vir a apresentar-se diante da sua
própria imaginação ou da imaginação alheia, mas como eles realmente são; isto é, como eles
atuam e como produzem materialmente e, portanto, como desenvolvem suas atividades materiais
sob determinados limites e condições materiais, independentes da sua vontade [Marx e Engels,
1965, p. 36; grifo meu].

A experiência não é, pois, organizada como uma situação simbólica. A
própria linguagem é reduzida a outro discurso, não apenas não simbólico
como também mudo; a racionalidade irredutível da práxis. É dessa
“linguagem da vida real” que vem a fala dos homens, que desde o começo
pode ser apenas articulação de um código silencioso que existe para além
de si mesmo:

A produção das ideias, das concepções e da consciência aparece, a princípio, diretamente
entrelaçada com a atividade material e com o comércio material dos homens, a linguagem da vida
real. As representações, os pensamentos, o comércio espiritual dos homens se apresentam aqui
como a emanação direta do seu comportamento material. O mesmo ocorre com a produção
espiritual tal como se manifesta na linguagem da política, das leis, da moral, da religião, da
metafísica etc., de um povo. Os homens são os produtos das suas concepções, das suas ideias etc.
— os homens reais e ativos tal como se acham condicionados por um desenvolvimento
determinado das suas forças produtivas e das relações a ele correspondentes até chegar às suas
formações mais amplas. A consciência nunca pode ser outra coisa senão a existência consciente,
e a existência dos homens é seu processo de vida real [ibid., p.37].

Mas esse deslocamento da ordem conceitual de produção representa a
produção de uma desordem nas concepções dos homens. Na colocação de
Marx, a ordem simbólica é eliminada da produção para reaparecer como
“fantasmas” formados nos cérebros dos homens, “sublimados do seu
processo material de vida”. Além do mais, sem qualquer lógica interna, as
representações não têm nem independência nem história, o que significa
dizer que o esquema significativo não tem seu próprio ímpeto, mas apenas a
força refletida dos meios e das relações necessários de produção:



Totalmente ao contrário do que ocorre na filosofia alemã, que desce do céu à terra, aqui se sobe
da terra ao céu. Isto é, não se parte do que os homens dizem, imaginam, se representam, nem
tampouco do homem descrito, pensado, imaginado ou representado, para se chegar ao homem de
carne e osso: parte-se do homem que realmente age e, com base em seu processo de vida real, se
expõe também o desenvolvimento dos reflexos ideológicos e dos ecos desse processo de vida.
Também os fantasmas formados no cérebro dos homens são sublimações necessárias do seu
processo material de vida, processo empiricamente verificável e determinado por premissas
materiais. A moral, a religião, a metafísica, todo o resto da ideologia e suas formas
correspondentes de consciência perdem, assim, sua aparência de independência. Elas não têm sua
própria história, nem seu próprio desenvolvimento; são os homens, ao desenvolverem sua
produção material e seu intercâmbio material, que mudam, e, ao mudarem essa realidade, mudam
também seu pensamento e os produtos do seu pensamento. Não é a consciência que determina a
vida, mas a vida que determina a consciência [ibid., p.37-8].

Não pretendo aqui participar da controvérsia, muito em voga entre os
estudiosos de Marx, sobre o “jovem” Marx, humanista, versus o Marx
“maduro”, cientista. O problema é o da suposta ruptura (“coupure”) de
1844-45, imediatamente anterior à Ideologia alemã, quando Marx,
significativamente, afastou-se de Hegel e de uma preocupação com a
alienação humana, buscando fazer uma análise concreta da história e da
sociedade burguesas, abandonando definitivamente no processo a
“antropologia” estabelecida, a explicação do ponto de partida do sujeito
humano (Althusser, 1970 [1965]; Althusser e Balibar, 1970 [1968]). Como
tantos estudiosos de Marx constataram, observam-se claramente
continuidades e descontinuidades no seu trabalho. Para dar um exemplo
pertinente ao problema de que estamos tratando, quando Marx se voltou
para o estudo econômico e histórico, o inimigo “idealista” necessariamente
passou do Espírito Absoluto de Hegel para as categorias ideológicas através
das quais uma sociedade — e seus economistas — se tornam conscientes de
sua ação. Mas assim como a questão era a mesma — a derivação do mundo
a partir do conceito, assim a crítica de um continuaria a fazer o serviço do
outro, ou seja, a “ideia” sempre brota da experiência da vida real, da prática
no mundo real — mesmo quando a fonte dessa crítica é encontrada no
idealismo hegeliano em primeiro lugar. Em uma carta a Engels,
comentando um trabalho de história econômica, Marx produz uma
epistemologia das categorias lógicas — digna além do mais de comparação
com a de Durkheim — que condensa essa complexa dialética:

Mas que diria o velho Hegel se ouvisse no outro mundo que o geral (Allegemeine) significa na
Alemanha e na Noruega nada mais que terra comum (Gemeinland), e o particular, das Sundre,
Besondre, nada mais que a propriedade separada, fracionada da terra comum? Eis aí as categorias



lógicas saindo afinal de contas das “nossas relações” [relações de produção]. [25 de março de
1868, in Marx e Engels, 1936, p.236-7.]

E finalmente, no contexto da análise concreta da ordem social, a noção
pragmática de significado de Marx seria positivizada e funcionalizada. As
categorias, bem como as relações de produção, expressam a lógica
instrumental de um estado determinado das forças produtivas, uma lógica
que possui também uma reencarnação secundária como ideologia funcional,
mantendo um tipo dado de dominação de classe. Esse jogo combinado de
continuidade e descontinuidade ajuda a explicar aquilo que chamei de
“momentos culturais e naturais” na teoria de Marx e, o que é mais
importante, a evidente contradição entre a constituição social da lógica
material, que provém da concepção permanente de Marx de uma natureza
humanizada, e sua constituição material da lógica social, que se tornou a
noção dominante do “materialismo histórico”.8

Para completar esta documentação preliminar do “segundo momento” da
teoria materialista, cito, por extenso, os comentários feitos por Marx e
Annenkov sobre a Filosofia da miséria de Proudhon. O contraste evidente
com o momento cultural também documentará o desapontamento
antropológico:

Que é a sociedade, qualquer que seja sua forma? É o produto da atividade recíproca dos homens.
Os homens são livres para escolherem por si mesmos esta ou aquela forma de sociedade? De
modo algum. Suponhamos certo grau de desenvolvimento das forças produtivas do homem, e
teremos uma forma correspondente de comércio e consumo. Suponhamos certos graus de
desenvolvimento da produção, do comércio e do consumo, e teremos uma ordem social
correspondente, uma correspondente organização da família, das hierarquias ou das classes; numa
palavra, uma sociedade civil correspondente …

É supérfluo acrescentar que os homens não são livres para escolherem suas forças produtivas
— que são a base de toda a sua história — posto que toda força produtiva é uma força adquirida,
o produto de uma atividade anterior …

Em consequência, a história social do homem nunca é outra coisa senão a história do seu
desenvolvimento individual, estejam ou não conscientes disso. Suas relações materiais são a base
de todas as suas relações. Essas relações materiais não são outra coisa senão as formas
necessárias nas quais se realiza sua atividade material e individual.

Quando o seu comércio não corresponde mais às suas formas sociais,
continua Marx, essas formas são mudadas:

a fim de não serem despojadas do resultado atingido e de não perderem os frutos da civilização
… Desse modo, pois, as formas econômicas em que os homens produzem, consomem, trocam
são transitórias e históricas. Ao se conquistarem novas forças produtivas, os homens mudam seu



método de produção e, com o método de produção, todas as relações econômicas que são
simplesmente as condições necessárias deste determinado método de produção …

Assim, o senhor Proudhon, devido principalmente à sua falta de conhecimento histórico, não
percebeu que, à medida que os homens desenvolvem suas forças produtivas, isto é, à medida que
vivem, desenvolvem certas relações uns com os outros, que a natureza dessas relações deve
necessariamente mudar com o crescimento das forças produtivas …

O sr. Proudhon compreendeu perfeitamente bem que os homens produzem vestidos, roupa de
cama, seda. Que grande mérito ter compreendido coisa tão pequena! O que não compreendeu é
que esses homens, de acordo com suas forças, também produzem as relações sociais entre as
quais confeccionam os vestidos e a roupa de cama. E compreendeu ainda menos que os homens,
que moldam suas relações sociais de acordo com seu método material de produção, também
moldam ideias e categorias, isto é, a expressão abstrata ideal dessas mesmas relações sociais.
[Marx a Annenkov. 28/12/1846, in Marx e Engels, 1930, p.7-14.]

Em oposição ao idealismo hegeliano, Marx levantou-se em defesa do
homem: não é o Espírito que se torna consciente de si mesmo como
existência, mas é o homem que modela um Espírito ideal com base na sua
existência concreta; o homem não precisa se curvar perante ele, sua própria
criação. Transposta para a teoria cultural, hoje essa afirmação pode ser lida
assim: não são as ideias conscientes que os homens mantêm, sua
“imaginação”, que ordenam sua atividade produtiva real; elas têm
consciência apenas de uma aparência ou expressão dessa atividade. “Não se
trata de buscar uma categoria em cada período”, escreveram Marx e Engels,
“como faz a concepção idealista da História, mas sim de se manter
constantemente no terreno histórico, real, de não explicar a prática a partir
da ideia, e sim explicar a formação das ideias a partir da prática material”
(1965, p.50). Portanto, opondo-se a uma posição fundamental do próprio
Marx de que os homens transformam a natureza, produzem de acordo com
um constructo (ver também p.147-51) toda a concepção tende agora a ser
banida da infraestrutura para reaparecer como o constructo de suas
transformações materiais. A objeção antropológica seria que Marx chega
desse modo a uma visão truncada do processo simbólico. Ele o apreende
apenas em seu caráter secundário de simbolização — a “formação
secundária” de Boas — modelo de um sistema dado na consciência, embora
ignorando que o sistema assim simbolizado é simbólico em si mesmo.
Observa-se, mais uma vez, o erro que Marx compartilha com certos
funcionalistas-dualistas, de limitar o símbolo à “ideologia”, permitindo que
a ação escorregue para o reino do pragmático. Ao lidar com o significado
apenas em sua qualidade de expressão de relações humanas, Marx deixa
escapar através das malhas da teoria a constituição significativa dessas
relações.



Esta semiótica ajuda a situar o papel da linguagem na teoria
desenvolvida pelo materialismo histórico.

A genealogia do pensamento conceitual

Vimos que Marx faz uma distinção entre dois tipos de discurso: o primeiro
seria uma “linguagem da vida real” e as palavras através das quais os
homens concebem sua existência social; e o segundo seria contingente ao
primeiro. Desse modo, a ênfase no papel da práxis na história privilegia as
forças reais experimentadas na produção em detrimento da maneira pela
qual os homens as imaginam. As condições materiais de produção tornam-
se decisivas na medida em que os homens, para satisfazerem efetivamente
suas necessidades, devem “vir a termos” (no duplo sentido da frase) com
essas condições, tal como são. Sujeito e objeto podem ser polos ativos na
teoria marxista do conhecimento (Livergood, 1967), mas não é o objeto que
precisa do sujeito. É o homem que é o ser “limitado” e “que sofre”. Por
conseguinte, a reciprocidade implícita na ideia da dialética é, na realidade,
subordinada à lógica linear mais poderosa da satisfação das necessidades
objetivas. A lógica pragmática do trabalho forma um quadro de limitações
materiais ao qual todas as relações e representações estão funcionalmente
submetidas. Podemos reconhecer que essa práxis ocorre em um mundo já
simbolizado, em uma construção social da realidade, mas que não pode
estar à altura da verdadeira natureza das coisas assim como a produção não
se pode desenvolver efetivamente senão baseada na razão material. Neste
caso, a determinação simbólica das necessidades — ou seja, o sistema
cultural relativo dos objetos — é teoricamente dissolvida dentro da ação
objetiva absoluta da sua satisfação. A intenção histórica é mistificada pela
premissa prático-natural — a de que as necessidades devem ser satisfeitas.
Assim a cultura é eliminada do ato da sua própria reprodução.

Mais especificamente, a fala e o pensamento brilham com uma luz
emprestada. Para todos os fins teóricos, decorrentes dos práticos, a
linguagem não está em ação no momento da experiência concreta, devendo,
porém, adequar-se reflexiva e pragmaticamente a essa experiência. A
experiência significa antes de tudo, e acima de tudo, a produção de
necessidades: “A vida envolve antes de tudo comer, beber, abrigar-se sob
um teto, vestir-se, e muitas outras coisas. O primeiro ato histórico é, por



conseguinte, a produção dos meios indispensáveis à satisfação dessas
necessidades, ou seja, a produção da própria vida material” (Marx e Engels,
1965, p.39; o grifo é meu). Daí não decorre de modo algum que os homens
possam ser distinguidos dos outros animais por uma consciência ou algo
semelhante; o importante é que os homens começam a se distinguir dos
animais quando começam a produzir seus meios de subsistência (ibid.,
p.31). A consciência toma forma em consequência dessa produção, e a
linguagem, como “consciência prática”, deriva da necessidade de se
estabelecerem relações entre os homens no desenrolar dessa produção
(ibid., p.42). Assim, somente depois de ter considerado as “relações
históricas primárias” — produção da subsistência, das novas necessidades,
da família e dos modos de cooperação — somente aí “constatamos que o
homem também possui consciência” (ibid.; cf. Schaff, 1970, p.75). Engels,
que participou da formulação desse ponto, apreendeu-o muito literalmente,
e produziu uma análise da transição do macaco para o homem nessa base:

O domínio sobre a natureza, que começa com o desenvolvimento da mão, com o trabalho,
ampliou continuamente o horizonte do homem … Por outro lado, o desenvolvimento do trabalho
ajudou necessariamente a colocar os membros da sociedade mais próximos uns dos outros,
multiplicando os casos de apoio mútuo, de atividade conjunta, e deixando clara a vantagem dessa
atividade conjunta para cada indivíduo [observem a lógica utilitária]. Em suma, os homens
chegaram a um ponto em que tinham algo a dizer uns para os outros … Primeiro vem o trabalho,
e depois do trabalho e desde então junto com ele, o discurso articulado. [Engels, 1940, p.283-4.]

A pseudo-história dramatiza um ponto sistêmico fundamental: a linguagem
é instrumental, mais ou menos como Malinowski pensava. Nascida da
tentativa de dominar o mundo, suas classificações são interpretações das
distinções utilitárias estabelecidas pela práxis, signos cujo valor
determinado é uma função utilitária.9

Assim, em um comentário posterior (1881), feito sobre um manual de
economia política de A. Wagner, Marx expõe exatamente essa teoria do
pensée sauvage — uma teoria de grande interesse para a antropologia, não
somente porque concerne diretamente ao “primitivo”, como também porque
o faz de uma maneira que é realmente puro Malinowski. A passagem em
questão tem sido amplamente citada como exemplo da teoria básica do
conhecimento de Marx. Sua exposição como um mito de origem é
realmente interessante. Schmidt a denomina de “uma espécie de genealogia
do pensamento conceitual” — e ela certamente apresenta tanta relação com
o passado real quanto a que Evans-Pritchard descobriu nas genealogias das



linhagens Nuer. Mas o mais importante é que Marx, ao mostrar a identidade
original entre a fala e a “linguagem da vida real”, nos apresenta sua ideia
sobre essa conexão essencial: que a palavra é sempre cognata aos termos da
ação, pois os dois têm uma raiz e um sentido comuns quanto à utilidade
material. A continuidade e a descontinuidade são introduzidas no conceito
pelas diferenciações do mundo externo que a experiência mostrou
possuírem valor prático. Marx não permitirá ao pensador idealista afirmar
— aqui Wagner, mas a crítica é uma repetição da que fez a Feuerbach, e da
que fez Malinowski a E. Tylor — que os homens começam por manter uma
relação teórica com os objetos do mundo; eles começam agindo, comendo,
apropriando-se desses objetos. Chegamos portanto ao ponto crucial para a
antropologia. O que é omitido por Marx é que os homens começaram como
homens, distintos dos outros animais, precisamente quando experimentaram
o mundo como um conceito (simbolicamente). Não se trata, em essência, de
uma questão de prioridade e sim da qualidade única da experiência humana,
vista como uma experiência rica em significado. Nem está em questão a
realidade do mundo; diz respeito a qual dimensão terrena se torna pertinente
— e em que sentido — para determinado grupo humano em virtude de uma
constituição significativa da objetividade dos objetos. Marx, no entanto, foi
um teórico social pré-simbólico. Para ele, a linguagem era um processo de
nomeação, a concordância entre um texto social e um material. A primeira
classificação que os homens fazem é a distinção entre coisas que são
agradáveis e coisas que são dolorosas, comestíveis e não comestíveis. Na
linguagem, é a própria natureza que fala, no início sem utilizar metáforas. O
poder humano de conferir um valor a diferenças naturais é reduzido a um
eco de significação prático-intrínseca. A “genealogia do pensamento
conceitual” de Marx corresponde ao totemismo de Malinowski:

A GENEALOGIA DO PENSAMENTO CONCEITUAL  O TOTEMISMO

Para o professor doutrinário, a relação do homem com a
natureza, desde o princípio, não é prática, isto é, não é
baseada na ação, mas teórica … O homem se coloca em
relação com os objetos do mundo externo como um meio
para satisfazer às suas necessidades. Mas os homens não
começam se colocando “nessa relação teórica com os
objetos do mundo externo”. Como todos os animais, eles
começam comendo, bebendo etc., isto é, não se colocam em
qualquer relação, mas estão engajados em uma atividade, se
apropriam de certos objetos do mundo externo através das
suas necessidades (ou seja, começam com a produção).
Como resultado da repetição desse processo, fica impresso
em suas mentes que os objetos são capazes de “satisfazer”
às necessidades do homem. Os homens e os animais
também aprendem a distinguir “teoricamente” os objetos
externos que servem para satisfazer às suas necessidades de

 A teoria de Tylor sobre o animismo fez do homem, muito
cedo, um ser contemplativo e racional; o trabalho de campo
mostra o selvagem interessado na pesca e em cuidar da
planta … Por conseguinte, vemos no totemismo não o
resultado das primeiras especulações do homem sobre
fenômenos misteriosos, mas uma mistura de ansiedade
utilitária quanto aos objetos necessários que o cercam, com
algumas preocupações que impressionam sua imaginação e
sua atenção, como por exemplo belos pássaros, répteis e
animais perigosos … [O totemismo] expressa o interesse
primitivo do homem pelo seu meio ambiente, o desejo de
proclamar uma afinidade e de controlar os objetos mais
importantes … O caminho que vai da selva para o estômago
do selvagem, e consequentemente para sua cabeça, é muito
curto, e para ele o mundo é um acúmulo de experiências



todos os demais objetos. A um certo nível de
desenvolvimento posterior, com o aumento e a
multiplicação das necessidades humanas e dos tipos de ação
requeridos para satisfazer essas necessidades, os homens
atribuíram nomes a classes inteiras desses objetos, já
diferenciados de outros objetos com base na experiência.
Esse processo foi necessário, uma vez que no processo de
produção, ou seja, no processo de apropriação de objetos,
os homens estão em um contínuo relacionamento de
trabalho uns com os outros e com objetos individuais, e
logo estão envolvidos em conflitos com outros homens por
esses objetos. Contudo, essa denominação é apenas a
expressão conceitual de algo que a ação continuada
converteu em experiência, ou seja, o fato de que, para os
homens, que já vivem dentro de certos vínculos sociais
(esta suposição deriva necessariamente da existência da
linguagem), certos objetos servem para satisfazer às suas
necessidades. [Marx, citado in Schmidt, 1971, p.110-1.]10

passadas contra as quais se destacam as espécies úteis de
plantas e animais, e, dentre elas, sobretudo as comestíveis.
Temos, portanto, nossas questões respondidas; o interesse
seletivo do homem por um número limitado de animais e
plantas e a forma pela qual esse interesse é ritualmente
expresso e socialmente condicionado aparecem como o
resultado natural da existência primitiva, das atividades
espontâneas do selvagem para com os objetos naturais e das
suas ocupações predominantes. Do ponto de vista da
sobrevivência, é vital que o interesse do homem pelas
espécies praticamente indispensáveis não diminua nunca,
que sua crença em sua capacidade de controlá-las lhe
confira força e persistência em suas buscas e estimule sua
observação e conhecimento dos hábitos e natureza de
animais e plantas. O totemismo surge, portanto, como uma
bênção dada pela religião aos esforços do homem primitivo
ao lidar com seus ambientes úteis, em sua “luta pela
existência”. [Malinowski, 1954, p.20, 44, 46-7.]

Gostaria de enfatizar, embora reservando uma discussão mais completa
para depois, que essa teoria do conhecimento era inerente ao ponto de
partida de Marx, uma base contínua do seu projeto desde sua fase
“humanista” até a sua fase “científica”. Neste ponto, deve-se invocar o
testemunho de Kolakowski. Não sabedor, ao que parece, do texto referente
ao livro de Wagner, Kolakowski descobriu “em estado embrionário”, nas
primeiras obras de Marx, particularmente nos Manuscritos de Paris, uma
ideia de cognição que leva diretamente à “genealogia do pensamento
conceitual”. É com base nela que o próprio Kolakowski praticamente
reproduz a genealogia, em uma passagem que tem íntima semelhança ao
mesmo tempo com Marx e Malinovski.

A consciência humana, a mente prática, embora não produza a existência, produz a existência
como um composto de indivíduos divididos em espécies e gêneros. A partir do momento em que
o homem, em sua ontogênese e sua filogênese, começa a dominar o mundo das coisas
intelectualmente, a partir do momento em que ele inventa instrumentos que podem organizá-lo,
expressando então essa organização em palavras — ele encontra o mundo já construído e
diferenciado, não de acordo com alguma suposta classificação natural, mas de acordo com uma
classificação imposta pela necessidade prática para sua orientação no meio ambiente. As
categorias nas quais o mundo foi dividido não são o resultado de uma convenção ou de um
consentimento social consciente; ao contrário, são criadas por um esforço espontâneo para
conquistar a oposição das coisas. É nesse esforço para subjugar o caos da realidade que se define
não apenas a história da humanidade, mas também a história da natureza como um objeto, das
necessidades humanas — e nós somos capazes de compreendê-lo apenas nesta forma. As
clivagens do mundo em espécies e em indivíduos dotados de traços particulares, capazes de
serem percebidos separadamente, são produto da mente prática, que faz a ideia de oposição ou
mesmo de qualquer tipo de diferença entre ela e a mente teórica parecer ridícula. [Kolakowski,
1969, p.46.]

Nas palavras de um linguista marxista moderno: “Os homens falam
como a vida, a prática, lhes sugere.” (Schaff, 1967 [1964], p.172). Não que



Schaff e outros linguistas refinados, que trabalham dentro de um quadro de
referências marxistas, acreditem — não mais que o próprio Marx — que as
palavras ou categorias gramaticais simplesmente copiem as propriedades
sensoriais do mundo. Ao contrário, para os membros de uma determinada
comunidade de fala, sua linguagem abriga classificações do mundo que
organizam a experiência que têm dele. Volosinov escreve: “Não é a
experiência que organiza a expressão, mas exatamente o oposto, é a
expressão que organiza a experiência. É a expressão que primeiro confere à
experiência sua forma e especificidade de direção” (1973 [1930], p.85). A
pergunta passa a ser então: De onde vêm as categorias de expressão? A
resposta é: Da prática social, geradas pelas distinções estabelecidas na ação
da base econômica — em outras palavras, da lógica da experiência
concreta. Volosinov escreve:

A ordem que o processo gerativo real da linguagem toma é a seguinte: o intercâmbio social é
gerado (advindo da base [infraestrutura econômica]); nele são gerados a comunicação e a
interação verbais; e nestas últimas são geradas as formas de desempenho de discurso; finalmente,
este processo gerativo é refletido na mudança das formas de linguagem. [1973 (1930) p.96.]11

Duas palavras sobre a historicização de materialismo exemplificada por
determinações do tipo “o primeiro ato histórico …” ou pela chamada
genealogia do pensamento conceitual. Por um lado, “história” consiste aqui
na transformação especulativa de uma relação estrutural entre base e
superestrutura em uma prioridade temporal. O procedimento envolve
realmente diversas fases lógicas, começando essencialmente por um a
priori funcional. Primeiramente, Marx transpõe a necessidade humana de se
obterem os meios de sobrevivência para a dominância estrutural da
produção, e depois postula o primado da produção como uma precedência
real no tempo. Marx extrairia do imperativo funcional de que “o homem
deve ser capaz de viver para fazer história” a conclusão de que “a vida
envolve antes de mais nada comer e beber”, e por isso projeta essa
sequência temporal em um evento histórico real — “o primeiro ato histórico
é portanto a produção dos meios para satisfazer essas necessidades”. Em
suma, Marx transforma um espaço teórico num tempo hipotético. A
história, ou pelo menos uma teoria da história, é deduzida de uma avaliação
de funções, isto é, da premissa de que a satisfação das necessidades físicas e
biológicas do homem é a mais contínua e compulsiva de todas as atividades
humanas, consequentemente condição prévia para todas as outras. Aliás, é
muito comum a certos estruturalistas opor esse procedimento à sua primeira



premissa — e assim violar as suas próprias. Pode-se fazer uma objeção com
base na existência de outras “necessidades” além da que nos impele a
comer, ou a ter relações sexuais, como por exemplo a necessidade de
classificar, quanto mais não seja para estipular as continuidades e
descontinuidades entre grupos de homens que tornam possível uma
sociedade. Mas essa refutação nunca é definitiva, uma vez que ela aceita o
quadro funcionalista do adversário. Ela submete a classificação simbólica,
que é condição definidora e indicativa da cultura, ao discurso da
praticabilidade funcional. Sendo assim, quem pode decidir entre
“necessidades” que são igualmente indispensáveis? Como é possível
determinar prioridades entre funções se a ausência de qualquer uma delas
tornaria a humanidade impossível? O estruturalismo cometeria um erro se
descesse aos argumentos do funcionalismo. Poderia transformar uma
vantagem em um beco sem saída. Ele já dispôs de uma ideia melhor: a
concepção incontestável, que só pode ser afirmada a partir dos textos de
Marx, de que nem mesmo a infraestrutura responde diretamente às
“necessidades” biológicas. O sistema simbólico é uma condição sine qua
non até mesmo da práxis, na medida em que o termo se aplica a qualquer
sociedade histórica.

Há, por outro lado, uma outra espécie de imperativo teórico relacionado
à determinação de um “primeiro ato histórico” ou à intenção de uma pré-
história especulativa da concepção. O movimento em direção às origens é
construído tendo como premissa a formulação da história como teoria
científica: “Admita-se um estado específico de desenvolvimento das forças
produtivas do homem e você terá…” A fórmula positivista é uma
autorização para conceber qualquer condição histórica como, de fato, tabula
rasa; projetar este método em um “tempo primitivo” é apenas a forma
essencial da mesma consciência. O mais importante, porém, é que os
direitos concedidos por uma teoria científica da história unem-se aqui às
demandas de uma teoria, igualmente empírica, da teoria do conhecimento
para tornar qualquer tempo uma origem. Ao situar o conceito como uma
formação secundária da experiência, Marx teve de fazer o mesmo tipo de
ingresso arbitrário em uma ação significativa, teve de empreender o mesmo
tipo de cirurgia analítica, como está implícito na invocação de um “estado
determinado das forças produtivas”. Isto é, o feito que, na realidade, se
desenvolve nos termos de uma palavra particular — um esquema histórico
particular das forças produtivas — é tomado isoladamente, abstraído, e feito



para preceder a palavra. As especificações simbólicas da realidade,
determinadas historicamente, são suspensas a fim de dar lugar às eternas
realidades materiais gerais. Abstraindo-se as origens fictícias da espécie
humana, mesmo a dialética da história real conhecerá esse momento da
criação prática, ou seja, quando toda a ordem cultural se reestruturar de
acordo com as linhas de uma razão material revelada. Chega-se então a um
momento analítico decisivo, quando a sociedade anterior é destruída a fim
de agir de novo e, como tal, arrancar significado de suas necessidades. Pois
mesmo que a finalidade de qualquer sociedade seja sua própria reprodução
— como Marx descreve em As formações econômicas pré-capitalistas —
no decorrer dessa reprodução, através da ação sobre a natureza, a sociedade
estará apta para modificar a natureza, e consequentemente, ela mesma. Ela
se reordena de acordo com uma nova base material. A qualidade
transformativa da dialética não é portanto uma força metafísica para Marx,
como alguns argumentaram, mas responde a uma força mais fundamental: a
força de uma racionalidade objetiva que deve fixar condições “como elas
realmente são”, sob pena de destruição social pela contradição material. A
“linguagem da vida real” triunfa sobre qualquer construção posta sobre o
mundo, e “novas concepções, novos modos de relações, novas necessidades
e nova fala” seguem-se então no albor da passagem histórica da sociedade.
A mente “histórica” efetua portanto uma ruptura na totalidade simbólica,
para descobrir origens em um discurso prático universal das coisas que a
sociedade já tinha concebido em seus próprios termos.12

A naturalização da concepção materialista da história

A sociedade pode orquestrar um discurso das coisas, mas como o
materialismo histórico subordina os significados através dos quais uma
sociedade determinada lida com objetividades as coordenadas materiais da
situação de trabalho, ela não desenvolve um conceito geral do que quer que
seja, nem das propriedades significativas dos bens, nem da racionalidade
real do trabalho. O primeiro problema — o de como dar conta das espécies
de bens que uma sociedade produzirá, da sua forma e do seu conteúdo
precisos — é uma questão sem resposta na teoria de Marx. “Até que ponto
essas questões sobre o sistema de necessidades e o sistema de trabalhos
devem ser levadas?” (Marx, 1973 [1857-8], p.528). Como avaliar



efetivamente o que um grupo humano particular considera “satisfação”?
Nada é tão variável, naturalisticamente arbitrário ou analiticamente
fundamental, como o “sistema de necessidades”. Mas que seria uma teoria
antropológica da produção, tanto em particular quanto comparativamente?
O materialismo histórico não foi capaz de responder à natureza dos valores
de uso, ou mais precisamente ao código cultural de pessoas e objetos que
ordena as “necessidades” desses valores de uso (cf. Baudrillard, 1968;
1972). A geração de finalidades produtivas, e consequentemente do
“sistema de trabalhos”, é deixada sem explicação, um vazio teórico: é
atribuída a uma variabilidade histórica não examinada, ou mais reduzida —
mesmo com relações de produção — às necessidades naturais de comer e
beber. A ausência de lógica cultural na teoria da produção torna-se,
portanto, um convite a todos os tipos de naturalismo.

Deve-se ressaltar que nós também devemos a Marx o levantamento do
que está faltando. Como ele insistiu enfaticamente que o homem deve
comer antes de qualquer coisa, e consequentemente que toda análise dos
homens deve ser “empírica”, isto é, que tem início “no lugar exato — nas
necessidades materiais do homem” (McLeIlan, 1970, p.180), por tudo isso
foi Marx quem pensou que os conteúdos da necessidade humana não se
esgotam por esta ou aquela referência às necessidades físicas. Na sociedade
humana, a “necessidade” é um produto histórico, em comparação com o
qual o imperativo biológico é não especificado, abstrato. Marx, contudo,
apresentou apenas o conceito da necessidade de comer; ele não desenvolveu
o conceito de suas propriedades históricas. De fato, ele comprimiu o
segundo dentro do primeiro, visto que considerava o valor de uso como
correspondendo transparentemente às necessidades humanas. Não obstante,
foi Marx quem observou que o homem produz universalmente, em
contraste com os animais, que se apropriam apenas “do que é estritamente
necessário”. Um animal, escreveu ele:

produz apenas sob o domínio das necessidades físicas imediatas, ao passo que o homem produz
mesmo quando está livre de necessidades físicas, e só produz verdadeiramente se livre delas. Um
animal só se produz a si mesmo, enquanto o homem reproduz a totalidade da natureza. O que é
produzido por um animal pertence imediatamente ao seu corpo físico, ao passo que o homem
confronta livremente seu produto. Um animal forma coisas de acordo com o padrão e as
necessidades da espécie à qual pertence, enquanto o homem sabe produzir de acordo com o
padrão de todas as espécies, e sabe aplicar em qualquer lugar o padrão inerente ao objeto. Por
conseguinte, o homem também forma coisas de acordo com as leis da beleza. [Marx, 1961
(1844), p.75-6.]13



Não apelo para a beleza e sim para a determinação de uma produção que
é empreendida dentro de uma ordem simbólica, dentro de uma cultura.
Marx gasta muito tempo em O capital explicando por que certa quantidade
de trigo é equivalente em valor a X quilos de ferro. Embora a resposta para
a taxa de equivalência em termos de média necessária de trabalho social
seja sem dúvida brilhante, ela não nos esclarece por que trigo e por que
ferro, por que certas mercadorias são produzidas e trocadas, e não outras.
Através de todo O capital, essas questões continuam sem resposta, na
suposição de que as respostas sejam evidentes por si mesmas. Na
determinação dos meios de subsistência dos trabalhadores, Marx escreve
que “entra um elemento histórico e moral”; muito embora, “em um
determinado país em determinado período, a quantidade [!] média dos
meios de subsistência necessários para o trabalhador seja praticamente
conhecida” (1967 [1867], 1:171; o grifo é meu).14 Se a mercadoria é uma
coisa misteriosa, “rica em sutilezas metafísicas e refinamentos teóricos”,
esse mistério não se estende às suas propriedades externas. Como valor de
uso, a mercadoria é perfeitamente inteligível: ela satisfaz necessidades
humanas. Na medida em que um objeto

é um valor em uso, nada há de misterioso a seu respeito se consideramos do ponto de vista de
que, por suas propriedades, é capaz de satisfazer desejos, ou do ponto de vista de que essas
propriedades são produto do trabalho. É claro como água que o homem, por seu esforço, muda as
formas dos materiais fornecidos pela Natureza, de modo a torná-los úteis a ele [ibid., p. 71; grifo
meu].

Observem, porém, que para alcançar essa transparência de significação por
comparação com o fetichismo da mercadoria, Marx foi forçado a comparar
a determinação social dos valores de uso com o fato biológico de que eles
satisfazem “desejos humanos”. Isso contrasta com sua própria visão mais
acertada, de que a produção é simplesmente a reprodução da vida humana,
mas de um modo de vida definido.

Dessa visão (cultural) deriva que todas as utilidades são simbólicas. Na
medida em que “utilidade” é o conceito de “necessidade” apropriado a uma
ordem cultural, ele deve incluir uma representação, por intermédio das
propriedades concretas do objeto, das relações diferenciais entre pessoas,
assim como as diferenças de cor, linha ou tecido, entre roupas femininas e
masculinas significam uma avaliação cultural dos sexos. O “sistema de
necessidades” deve ser sempre relativo, não avaliável como tal pela
necessidade e, em consequência, simbólico por definição. Para Marx,



porém, é apenas sob a forma abstrata da mercadoria que as relações entre
pessoas aparecem como relações entre coisas, e ele distingue esse
“fetichismo” do valor de uso exatamente como o que é significante
socialmente é diferente do que é evidente em si mesmo à percepção, e o
simbólico é diferente do “natural”. “Até agora, nenhum alquimista
descobriu valor de troca em uma pérola ou em um diamante” (Marx, 1967
[1867], 1:83). A qualidade “misteriosa” da forma da mercadoria merece em
si mesma uma definição equivalente à noção de signo de Saussure —
“coisas sociais cujas qualidades são ao mesmo tempo perceptíveis e
imperceptíveis aos sentidos” (ibid., p.72) — mesmo na medida em que a
atribuição de significado a uma coisa, sob a forma de valor de troca, é
comparável com a formação da linguagem (ibid., p.74).

Para Marx, pois, a mercadoria possui dupla natureza: seu valor em
oposição a si mesma e seu valor de troca em oposição à sua utilidade; a
primeira seria uma função determinada pela sociedade e não encerrada no
objeto, enquanto a segunda, respondendo às necessidades humanas, seria
intrínseca ao objeto qua objeto. Essas distinções são feitas repetidas vezes
nos Grundrisse. O valor (de troca) de uma mercadoria, escreve Marx, tem
necessariamente uma existência diferente da mercadoria em si:

e em uma troca real, essa separabilidade deve tornar-se uma separação real, porque a distinção
natural das mercadorias deve vir em contradição com sua equivalência econômica, e porque
ambas podem existir conjuntamente apenas se a mercadoria adquire uma existência dupla, não
somente natural mas também uma existência puramente econômica, na qual a segunda é um mero
símbolo do seu próprio valor … Como valor, a medida da conversibilidade [da mercadoria] é
determinada por ela mesma; o valor de troca expressa precisamente a relação na qual substitui
outras mercadorias; na troca real, ela é trocável apenas em quantidades que estão ligadas às suas
propriedades naturais e que correspondem às necessidades dos participantes da troca. [Marx,
1973 (1857-8), p.141-2.]

Percebe-se apenas parcialmente na medida em que a economia foi
naturalizada por essa problemática na seguinte implicação: a de que a
dimensão social (significativa) da produção de mercadorias se baseia em
um sistema subjacente de necessidades naturais e das propriedades
objetivas dos bens para satisfazê-las (cf, ibid., p.147). Marx chega
igualmente à conclusão lógica de que esse sistema de valor de uso,
precisamente porque é universal e natural, sai adequadamente do domínio
da economia política. Por conseguinte, o que distingue uma economia e
uma sociedade histórica de outras, seu “sistema de necessidades” e seu
“sistema de trabalhadores” particulares, não encontra lugar na teoria do



materialismo histórico. Por falta de uma adequada teoria do significado, o
lado material do processo está ausente do estudo de economia de Marx:

A própria mercadoria surge como uma unidade de dois aspectos. Ela é valor de uso, ou seja,
objeto da satisfação de qualquer sistema de necessidades humanas. Este é o seu lado material, que
as mais diferentes épocas da produção têm em comum, e cujo exame, consequentemente, se
encontra fora da economia política. [Ibid., p.881.]15

Num certo ponto dos Grundrisse, Marx explicou uma determinada
produção de artigos de luxo, isto é, a produção da seda. Aqui ele resolveu a
contradição entre a produção de artigos de luxo e a produção de
necessidades, bem como entre a produção de necessidades pela produção e
a naturalidade das necessidades, derivando a produção de seda da
necessidade produzida de guano.

As próprias ocupações artesanais não aparecem necessariamente ao lado da agricultura
autossustentável, onde a fiação, a tecelagem etc., são realizadas como ocupação doméstica
secundária. Porém se, por exemplo, a própria agricultura se baseia em atividades científicas — se
ela necessita de máquinas, fertilizantes químicos adquiridos através do comércio, sementes de
países distantes etc. … então a fábrica que produz máquinas, o comércio externo, as ocupações
aparecem como necessidades para a agricultura. Talvez o guano só possa ser obtido através da
exportação de artigos de seda. Assim, a manufatura da seda não aparece mais como uma indústria
de luxo, mas como uma indústria necessária à agricultura. É principal e essencialmente por isso
que, nesse caso, a agricultura não encontra mais as condições naturais da sua própria produção
em si mesma … e o que aparecia anteriormente como luxo é agora uma necessidade, e que as
chamadas necessidades de luxo aparecem, por exemplo, como uma necessidade para a mais
naturalmente necessária e corriqueira de todas as indústrias. [Ibid., p.527-8; não nos foi dito por
que os exportadores de guano necessitam da seda.]

Avineri viu claramente o problema na análise da base econômica. Os
“desejos” invocados por Marx não são suficientes para responder por seu
objeto, que é sempre particular e histórico. Portanto, Marx não consegue
definir o processo pelo qual os “desejos” são formulados. De acordo com
Avineri, Marx estava “consciente” do “dilema filosófico”:

Se os desejos humanos são mediados através da consciência e da atividade humanas, os cérebros
dos homens devem ter uma capacidade intencional para a satisfação dessas necessidades que não
é, em si mesma, produto dessas necessidades. Algumas vezes Marx foi criticado por não ter
atentado à necessidade dessa capacidade intencional autônoma. Esse é um problema sério, mas
em Das Kapital, Marx, ciente dele, atribui ao cérebro humano a capacidade de desenvolver um
modelo do produto final, anterior à existência física do próprio produto. O modo pelo qual Marx
aborda esse problema sugere amplamente que ele não perdeu de vista o dilema filosófico aí
envolvido, embora não tenha definido o processo através do qual o modelo ideal é criado no
cérebro humano, anterior à produção material. [Avineri, 1971, p.81.]



Realmente, Avineri mostra que a consciência de Marx em relação ao
“processo através do qual o modelo ideal é criado no cérebro humano,
anterior à produção material” era mais aguda do que foi possível aos
leitores da edição inglesa de O capital perceberem. Publicada
primeiramente na União Soviética, essa tradução retira da famosa
comparação do trabalho animal e humano sua frase conclusiva essencial.
Avineri (ibid.) reconstrói essa frase em um pé de página (acrescentado aqui
ao texto original entre parênteses):

Nós pressupomos o trabalho sob uma forma que o caracteriza como exclusivamente humano.
Uma aranha efetua operações semelhantes às de um tecelão, e uma abelha envergonha muito
arquiteto na construção dos seus alvéolos. Mas o que distingue o pior arquiteto da mais hábil das
abelhas é que o arquiteto ergue sua estrutura na imaginação antes de levantá-la na realidade. No
final do processo de trabalho, obtemos um resultado que já existia na imaginação do trabalhador
no seu começo [ou seja, já preexistia idealmente]. [O capital 1:178.]

Mas o trabalho pelo qual Marx transforma a imagem preexistente da
produção em sua consequência objetiva não pode ser atribuído apenas ao
nervosismo da intelligentsia russa. Ele é detalhado por Marx na seção
crítica introdutória dos Grundrisse, onde estabelece as relações entre
produção, distribuição, comércio e consumo.

A intenção desta discussão é estabelecer a unidade orgânica desses
diversos elementos da produção, elementos que aparecem ao indivíduo
participante como atos separados e para o economista como
independentemente motivados. Marx mostra que eles são aspectos
complementares de um processo material, necessariamente interdependente,
em um estágio de interação recíproca. Da análise de seus relacionamentos,
contudo, Marx conclui que a produção, no sentido estrito do processo de
trabalho, é o “ponto de partida real” e o “fator predominante” na forma da
produção como um todo. Os outros elementos, particularmente o consumo,
adquirem a posição teórica de fatores desse fator. Althusser, em um certo
sentido, estava correto ao se congratular com Marx por ele efetuar aqui o
“desaparecimento” da antropologia — mais correto talvez do que pretendia,
já que a referência foi à antropologia ingênua (Homo economicus) dos
economistas clássicos (Althusser e Balibar, 1970, p.167-8).

A parte do texto que explica a interação entre produção e consumo é de
grande interesse para a antropologia ainda existente. Além do consumo de
materiais que ocorre na produção (produção destrutiva), e da produção de
pessoas, que ocorre, por exemplo, no consumo (consumo produtivo), Marx



explica, em toda a sua complexidade, a relação entre os dois momentos. O
consumo completa a produção ao fornecer o sujeito, cujo uso de um
produto o transforma em um produto. Uma peça de vestuário só se torna
realmente peça de vestuário quando é vestida: “Um produto, distinto de um
mero objeto natural, para provar-se como tal, torna-se primeiro um produto
através do consumo” (Marx, in McLellan, 1971a, p.25). Além disso, o
consumo representa para a produção a sua necessidade, “ou seja,
fornecendo a causa ideal, interior, impulsionadora, que constitui o pré-
requisito da produção” (ibid.). Segue abaixo uma passagem muito
semelhante à que Avineri citou do final de O capital:

O consumo fornece o impulso à produção, assim como ao seu objeto, que desempenha, na
produção, o papel de sua meta guia. É claro que, enquanto a produção fornece o objeto material
de consumo, o consumo fornece o objeto ideal de produção, como sua imagem, seu desejo, seu
impulso e seu propósito. [Ibid., grifo meu.]

As palavras-chaves, como veremos, são “impulso” e “desejo”; já que,
enquanto opostas à especificidade de “imagem” ou “objeto real”, implicam
uma indeterminação de forma e conteúdo que permite a Marx encontrar a
verdadeira definição do objeto e o começo real do processo na produção,
em vez de no consumo. Proporcionando ao consumo seu objeto, a
produção, por sua vez, não apenas completa o consumo como também
determina sua forma real — isto é, um bem definido que determina a
modalidade e o conteúdo do consumo. Por outro lado, o consumo possui
somente a ausência de forma de um desejo biológico. É a produção que cria
o desejo específico através da mediação de uma forma-objeto, algo no
sentido em que os economistas modernos compreendem o “efeito de
demonstração” ou a geração da demanda pela oferta:

Não é apenas o objeto que a produção proporciona ao consumo. Ela confere ao consumo seu
contorno definido, seu caráter, seu acabamento … Pois o objeto não é simplesmente um objeto
em geral, e sim um objeto definido, que é consumido de uma maneira definida, prescrita por sua
vez pela produção. Fome é fome; mas a fome que é saciada com carne cozida, comida com garfo
e faca, é um tipo de fome diferente daquela que devora a carne crua com o auxílio das mãos,
unhas e dentes. Não apenas o objeto do consumo, mas também a modalidade do consumo é
produzida pela produção, vale dizer, o consumo é criado pela produção não apenas
objetivamente, mas também subjetivamente. Portanto, a produção cria os consumidores …

Quando o consumo sai do seu primeiro estágio de crueza e diretividade, a produção não só
provê o desejo com um material, como provê o material com um desejo — sua continuação nesse
estágio seria o resultado de uma produção ainda remanescente em um estágio de crueza natural
— o próprio consumo, como um desejo, é mediado pelo seu objeto. O desejo que o consumo
experimenta por ele é criado por sua percepção do produto … Por conseguinte, a produção



produz não apenas um objeto para o sujeito, mas também um sujeito para o objeto. [Ibid., p.25-6;
grifo meu.]

A passagem é famosa por sua dificuldade. Tentemos ver claramente seu
significado. Em essência, o que existe é uma transposição do
relacionamento entre produção e consumo de reciprocidade para hierarquia.
O consumo, que começou em uma mútua interdependência com a
produção, é no fim subordinado à produção: uma mudança de status à qual
corresponde uma mudança de tempo, da “imagem preexistente” à
consequência objetiva. Essa redefinição do relacionamento depende da
atribuição ao consumo de toda uma ausência de precisão de um “impulso”,
embora permitindo à produção toda a precisão do objeto. Temos aqui um
símbolo condensado da decepção antropológica no programa de Marx: a
incidência da “imaginação” na “percepção”, e por conseguinte da cultura na
natureza. Como “desejo” ou como “impulso”, o consumo encontra-se
situado, neste momento, no domínio do natural, ao passo que a produção,
como fonte da forma-objeto, é apenas histórica. A necessidade-sem-forma,
além disso, se realiza como conteúdo pela percepção do objeto. Assim, todo
consumo, incluindo sua influência sobre a produção, depende do
movimento histórico da produção. Eu enfatizo “percepção”. Aqui, o olho
que vê não é o órgão da tradição, mas o instrumento do desejo. A mente,
portanto, não organiza a experiência, mas a acompanha. A produção é “o
ponto de partida real”:

O ponto a ser enfatizado aqui é que, se a produção e o consumo são considerados como
atividades de um indivíduo ou de indivíduos separados, eles aparecem, de qualquer forma, como
aspectos de um processo no qual a produção constitui o ponto de partida real e é,
consequentemente, o fator predominante. O consumo, como necessidade natural, como desejo,
constitui um fator interno à atividade produtiva, mas esta última é o ponto de partida da
realização e, consequentemente, seu fator predominante, o ato pelo qual todo o processo se
recapitula a si mesmo. O indivíduo produz um certo artigo e este volta a ele mesmo pelo
consumo; mas ele volta a ser um indivíduo produtivo, que se autorreproduz. Por conseguinte, o
consumo aparece como um fator da produção. [Ibid., p.27; o grifo é meu.]

Essa seção dos Grundrisse sobre a unidade orgânica dos elementos da
produção foi objeto de muita atenção nos estudos mais recentes sobre o
marxismo. Habermas vê nela a inclinação filosófica de Marx — em
oposição à sua prática substantiva — a reduzir as relações de produção ao
próprio processo de trabalho, ignorando as dimensões culturais da
organização econômica (1971). Para Althusser, como já foi observado, as
mesmas passagens ilustram o hábil esquivamento de Marx em relação a



uma antropologia tal como era corrente entre os economistas da época: a
localização do processo econômico em um sujeito humano e em um
domínio autônomo da “necessidade”, em vez de localizá-lo na própria
produção. Os dois comentários têm uma ligação entre si, e também
apresentam uma transição para uma antropologia da economia diferente.

Althusser explica o esquivamento de Marx da velha antropologia da
seguinte forma: primeiro, a estrutura da produção determina que produção
vai para o consumo individual (em oposição ao consumo produtivo).
Quanto à estrutura do consumo popular, é claro que há uma variação
histórica. Além disso, depende, por um lado, da “demanda efetiva” isto é,
do poder aquisitivo. O poder aquisitivo, por sua vez, depende da
distribuição da renda, que é a retribuição paga à propriedade, enquanto a
própria propriedade é a expressão legal das relações de produção. Porém,
falando claramente, as relações de produção não responderão pela natureza
do que é produzido, apenas pela demanda diferenciada por classe.
Consequentemente, um segundo fator gerativo de necessidade entra na
exposição de Althusser, ou seja, “a natureza dos produtos disponíveis, que
são, em um momento dado, o resultado das capacidades técnicas de
produção” (Althusser e Balibar, 1970 [1968], p.166). A partir daí, Althusser
conclui que não havia motivo para se problematizar a relação sujeito-
necessidade, na medida em que “tanto a natureza quanto a quantidade” do
produto podem ser baseadas na própria produção. Mas, é claro, nada foi
realmente especificado sobre o caráter da produção além da referência a
diferenças históricas inexplicadas — a menos que a natureza do produto
seja compreendida como correspondendo específica e mecanicamente às
“capacidades técnicas” das forças produtivas. No último caso, encontramo-
nos em uma plena antropologia da práxis, que é, na realidade, o que
Habermas afirma que Marx atinge nos Grundrisse, com a subordinação das
relações de produção no próprio processo de trabalho e, em consequência,
da lógica cultural na instrumental.16

O que Habermas afirma é que, quando Marx elimina a cultura, ele o faz
ignorando a determinação histórica das relações de produção, derivando, ao
contrário, as relações da lógica técnica da situação de trabalho. Em parte,
argumenta Habermas, essa subordinação das relações sociais em favor da
natureza prática é um “equívoco terminológico”, observado em importantes
passagens dos Grundrisse: um conceito de produção tão amplo dá a Marx
“a oportunidade de insistir em que a produção também produz a estrutura



institucional na qual a produção tem lugar” (Habermas, 1971, p.238). Há,
porém, um tipo particular de raciocínio oculto no “equívoco”, e o
interessante para nós é que ele recapitula exatamente o argumento que
acabamos de diferenciar na subordinação do consumo à produção. As
relações de produção são igualmente reduzidas à dependência das forças
produtivas, ao se conferir um caráter natural às primeiras e histórico às
segundas. E tudo depende, mais uma vez, do frasear pseudo-histórico dessa
prioridade teórica. As relações de produção aparecem sob forma original,
natural e incipiente, fora da qual são tomadas e moldadas, de uma nova
forma, pelas forças produtivas. As relações são colocadas teoricamente
como pré-econômicas; sua formulação específica está a cargo do processo
de trabalho:

No caso de se afirmar que, ao menos na medida em que a produção depende de uma certa
distribuição dos instrumentos de produção, a distribuição nesse sentido precede a produção e
constitui seu pré-requisito, pode-se retrucar que a produção possui, na verdade, suas condições de
pré-requisito, que constitui fatores dela. Elas, a princípio, podem parecer possuidoras de uma
origem natural, espontânea [Habermas afirma: “Aqui Marx está pensando, provavelmente, nas
qualidades naturais da interação social, tais como sexo, idade, e relações de parentesco”]. Elas se
transformam de naturais para históricas pelo próprio processo de produção, e se aparecem num
período como um pré-requisito natural da produção é porque formaram, em outros períodos, seu
resultado histórico. Elas sofrem, dentro da própria esfera da produção, uma constante mudança.
Por exemplo, a aplicação do maquinismo produz uma mudança na distribuição de instrumentos
de produção e na distribuição dos produtos, e a moderna propriedade da terra, em larga escala, é
tanto o resultado do comércio moderno e da indústria moderna quanto a aplicação desta última à
agricultura, [Marx in McLellan, 1971a, p.30-1, grifo meu.]

Aqui, a técnica teórica de Marx consiste em tornar naturais as relações
culturais de produção a fim de colocar a lógica natural da produção como o
fato cultural (histórico) primário. A julgar por um processo similar nas
teorias naturalistas da antropologia, esse parece ser o segredo principal da
interpretação da práxis em todas as suas variedades. Em todo caso, o
“âmago racional” do materialismo histórico é o trabalho.17 O processo de
trabalho, que serve de mediador entre a subjetividade (“necessidades”)
humana e o mundo objetivo, põe em cena uma facticidade inevitável da
natureza e dos meios técnicos, uma base concreta sobre a qual o resto da
arquitetura cultural está erigida. A objeção de Habermas é que, em
argumentos como os apresentados na introdução aos Grundrisse, Marx faz
da cultura como um todo uma consequência da natureza das coisas. O
método gera o mundo humano a partir do interesse no controle técnico dos
processos naturais, das necessidades imanentes sociais e práticas desse



controle e das transformações do mundo objetivo efetuadas no decorrer
dele.18 Quaisquer que sejam as “metas”, “imagens ideais” ou o mais que
possa ser pressuposto, o processo de trabalho, apesar de tudo, compromete-
se com uma razão mais forte que a imaginação e independente da vontade.
Enquanto as necessidades materiais humanas são primárias, a lógica
intrínseca da produtividade é fundamental e constitutiva, e a estrutura social
se desenvolve a partir do processo de vida de indivíduos “como eles
realmente são”. Portanto, na análise final, como aparece em muitos dos
comentários de princípio teórico mais explícitos de Marx, a lógica histórica
é francamente tecnológica. O moinho movido à mão produz um tipo de
sociedade, o moinho a vapor, outro:

As relações sociais estão intimamente ligadas às forças produtivas. Ao adquirir novas forças
produtivas, os homens mudam seu modo de produção, e ao mudar seu modo de produção, a
maneira de ganhar seu sustento, os homens mudam suas relações sociais. O moinho à mão produz
uma sociedade com um suserano; o moinho a vapor, a sociedade do capitalismo industrial. Os
mesmos homens que estabelecem relações sociais em conformidade com sua produtividade
material também produzem princípios, ideias e categorias de acordo com suas relações sociais.
Portanto, as ideias e categorias são tão pouco eternas quanto as relações que elas expressam. Elas
são produtos históricos e transitórios. [Marx, 1968 (1847), p.119.]

Ou de novo:

Darwin interessou-nos pela história da Tecnologia da Natureza, isto é, pela formação dos órgãos
das plantas e animais, que servem como instrumentos de produção para sustentar a vida. A
história dos órgãos produtivos do homem, de órgãos que são a base material de toda organização
social, não merece igual atenção? E essa história não seria mais fácil de ser compilada, visto que,
como afirma Vico, a história humana difere da história natural no fato de que nós fizemos a
primeira, mas não a segunda? A tecnologia revela o modo de o homem lidar com a natureza, o
processo de produção pelo qual ele sustenta sua vida, e consequentemente também expõe o modo
de formação das suas relações sociais e das concepções mentais que delas fluem. [1967 (1867),
1:372ss.]

Vejamos, mais uma vez, uma passagem de A ideologia alemã que
merece muita atenção:

O modo como os homens produzem seus meios de subsistência depende, antes de tudo, da
própria natureza dos meios de subsistência de que dispõem e que têm de reproduzir. Esse modo
de produção não deve ser considerado somente enquanto reprodução da existência física dos
indivíduos. Trata-se, antes, de um determinado modo de atividade desses indivíduos, determinado
modo de manifestar sua vida, determinado modo de vida dos mesmos. Os indivíduos são da
maneira que manifestam sua vida. O que eles são coincide, por conseguinte, com sua produção,
tanto com o que produzem quanto com o modo como produzem. O que os indivíduos são
depende, portanto, das condições materiais da sua produção.



Essa produção só aparece ao se multiplicar a população. E pressupõe, por sua vez, um
intercâmbio entre os indivíduos. A forma desse intercâmbio é condicionada, por sua vez, pela
produção. [Marx e Engels, p.31-2.]19

Essa passagem de A ideologia alemã é outro texto-chave no qual os
“dois momentos” do materialismo histórico estão de novo associados. Já
evoquei esse texto — e no próximo capítulo voltarei a ele novamente — por
sua clara afirmação de que a produção dos homens, como produção
histórica, não é referível simplesmente às necessidades físicas (biológicas).
Sendo esse o caso, acontece que o que os homens produzem e como eles
produzem depende do esquema cultural dos homens e das coisas. O
conteúdo e a modalidade da produção não provêm do que os homens e as
coisas “realmente são”, isto é, como se desassociados dessa atribuição
cultural. As últimas frases do texto poderiam ser tomadas como uma
ruptura lógica com as primeiras, pois onde Marx determinou primeiramente
as coordenadas culturais da produção, a organização da produção como
“modo de vida”, no fim ele determina o modo de vida, incluindo a
organização da produção, pelas coordenadas materiais. A “forma de
intercâmbio”, que inclui as relações de produção, é mais uma vez o
resultado sui generis do processo de produção. Retornamos, portanto, à
crítica de Habermas.

A crítica de Habermas é baseada na observação de que a formulação
filosófica de Marx é inconsistente com as suas investigações históricas.
Nestas últimas — em O capital, por exemplo — as relações de produção
gozam de um status teórico distinto, e pelo menos tão poderoso quanto o
das forças produtivas. Mas a reflexão abstrata de Marx confere uma
importância singular às forças produtivas. Em princípio ele reduz “o ato
autogerativo da espécie humana ao trabalho”. O efeito é uma “atrofia
positivista da epistemologia”. A razão instrumental é emancipada às
expensas da “interação simbólica” que ordena as relações de produção, e
através delas age cognitivamente dentro do próprio processo de trabalho
(Habermas, 1971, p.42). A objeção de Habermas é de que a cultura é
deixada fora da filosofia:

Através da análise [substantiva] do desenvolvimento das formações econômicas da sociedade,
[Marx] adota um conceito do sistema de trabalho social que contém mais elementos que os
admitidos na ideia de uma espécie que reproduz a si mesma através do trabalho social. A
autoconstituição através do trabalho social é concebida ao nível de categoria como um processo
de produção, e ação instrumental, trabalho no sentido de atividade material, ou tarefa que designa
a dimensão na qual a história natural se move. Por outro lado, ao nível de suas investigações



materiais, Marx sempre leva em conta a prática social, que inclui tanto tarefa quanto interação.
Os processos da história natural são mediados pela atividade produtiva de indivíduos e pela
organização de suas inter-relações. Essas relações estão sujeitas a normas que decidem, com a
força de instituições, que responsabilidades e premiações, obrigações e encargos ao orçamento
social serão distribuídos entre os membros. O meio no qual essas relações de sujeitos e grupos
são normativamente reguladas é a tradição cultural. Ela forma a estrutura da comunicação
linguística com base na qual os sujeitos interpretam tanto a natureza quanto eles mesmos em seu
meio ambiente. [Habermas, 1971, p.52-3.]

Materialismo histórico e utilitarismo

Pode-se perguntar se Marx jamais abandonou — como afirmaram alguns —
sua compreensão do homem como um “ser essencial”, obrigado a
evidenciar-se a si mesmo através da apropriação do mundo sensorial. Ou
essa visão da natureza humana não era essencial ao naturalismo da teoria
desenvolvida do materialismo? Nos Manuscritos de Paris, Marx realmente
definiu sua posição — por oposição imediata ao idealismo e ao
materialismo — como um “naturalismo” ou “humanismo”. Portanto vale a
pena investigar brevemente a ideia de homem que nasceu daí. Afinal, ela
poderia ser outra continuidade, a mais sutil, existindo quase como uma
presença fantasmagórica dentro do materialismo histórico posterior, que age
porém aqui, como na sociedade ocidental em geral, como um poderoso
“fantasma nos cérebros dos homens”. A continuidade consistiria
especificamente na racionalidade do utilitarismo, estabelecido primeiro
como um arcabouço do discurso sobre a natureza humana, penetrando
depois na análise da história — e logo na aparência objetiva da
maximização de recursos, no ponto de interação da sociedade com a
natureza, e na forma subjetiva da motivação materialista, revelada como a
verdade da ideologia social. A continuidade é a economização burguesa.

Estou fazendo uma asserção muito ampla: que a espécie à qual o “ser em
espécie” de Marx pertence é o Homo economicus. É, contudo uma
variedade especial. A visão de Marx da condição humana nos Manuscritos
de Paris parece antes uma “mentalidade de mercado” espiritualizada,
combinando as necessidades humanas (de autorrealização) e a escassez
natural (de meios objetivos) com a progressiva liberação do homem dessa
condição sombria através da ação intencional — seu enriquecimento
progressivo através do exercício cada vez mais efetivo de seus poderes
apropriativos e do intercâmbio com outros homens. Mesmo a “alienação”



das fases iniciais dessa carreira envolvem essa oposição dualista entre
homem e sociedade característica de um funcionalismo burguês. Marx
insistiu muitas vezes em que o indivíduo é o ser social; porém, seu conceito
de alienação depende em grande parte da “antítese entre o homem e o seu
ser social” (McLellan, 1971b, p.106). A alienação parece ser o lado reverso
(proletário) da ideia de um homem empreendedor, em relação a cujo projeto
subjetivo de satisfação a sociedade permanece como condição externa. Em
qualquer caso, o comunismo é a consequência dessa luta, uma
transcendência da alienação que, nos termos de Marx (1961 [1844], p.109),
“produz o homem rico, profundamente dotado em todos os seus sentidos”;
isto é, o homem capaz de perceber verdadeiramente e portanto de realizar
sua própria essência pela apropriação da natureza essencial das coisas.20 De
modo inverso, o homem no estado original é um ser limitado, um “ser que
sofre”, uma criatura de necessidades e impulsos, apaixonadamente curvada
sobre os objetos da sua existência:

O homem é diretamente um ser natural. Como ser natural e como ser natural vivente, é provido,
por um lado, das forças naturais da vida; é um ser natural ativo. Essas forças existem nele como
tendências e habilidades, como impulsos. Por outro lado, como ser natural, físico, sensorial,
objetivo, é uma criatura que sofre, condicionada e limitada como os animais e as plantas. Isto é,
os objetos de seus impulsos existem fora dele, como objetos independentes dele; porém, esses
objetos lhe são necessários: objetos essenciais, indispensáveis à manifestação e confirmação de
suas forças essenciais …

Um ser não objetivo é uma nulidade — um não-ser… O homem, enquanto ser objetivo,
sensorial, é pois um ser que sofre, e porque sente e sofre, um ser apaixonado. A paixão é a força
essencial do homem, que se curva energicamente sobre o seu objeto. [Ibid., p.156-8.]

Para maior credibilidade do seu argumento, é importante observar que
essa leitura do conceito de natureza humana de Marx como uma metáfora
da racionalidade capitalista não é nem incomum nem idiossincrática. Se o
conceito nem sempre esteve situado desta forma, a identificação desse
paradigma necessidades-meios-fins é ainda uma descoberta comum de
comentário recente. Várias passagens do excelente livro de Ollmann
Alienation (1971) podem servir para exemplificar isso:

Marx resume sua avaliação do homem como uma criatura natural e sensorial, referindo-se a ele
como um ser “que sofre, limitado e condicionado”. O homem sofre devido àquilo que suporta. De
acordo com Marx, ser sensível significa necessariamente sofrer. O homem não pode obter tudo
que necessita para realizar suas forças naturais, visto que, de um modo ou de outro, ele requer o
mundo todo. Haverá sempre uma mulher (ou homem), alimentos etc. não disponíveis, e, mesmo
se por um momento, aquilo que for negado causará sofrimento … Porque ele sofre aquilo que
suporta, porque suportar é sofrer, o homem é considerado um ser apaixonado. A paixão é a



qualidade que anima o esforço do indivíduo em obter seus objetos. Deste ponto de vista do
sujeito que sente, a paixão é o próprio esforço.

Finalmente, o homem é considerado um ser limitado devido às restrições que cercam, por
todos os lados, seus desejos e atividades … A disponibilidade de objetos na natureza e suas
qualidades particulares restringem o homem em todas as tentativas de concretizar seus desejos;
aqueles fatores regulam quando — e como — suas forças podem ser usadas. [Ibid., p.82.] Marx
atribui ao homem certas forças, que ele divide em naturais e da espécie, e afirma que cada uma
dessas forças está refletida na consciência por uma necessidade correspondente; o indivíduo sente
necessidade de tudo aquilo que é necessário para realizar suas forças. Os objetos da natureza,
incluindo os outros homens, fornecem a matéria através da qual essas forças são realizadas e,
consequentemente, pela qual as necessidades são sentidas. A realização ocorre através da
apropriação de objetos que estão de acordo, em tipo e nível de desenvolvimento, com essas
próprias forças. “Apropriação” é a expressão mais geral de Marx para o fato de o homem
incorporar a natureza quando entra em contato com ele mesmo. A atividade entra aí como meio
principal pelo qual o homem se apropria de objetos e se torna, consequentemente, o meio efetivo
entre o indivíduo e o mundo exterior. Marx vê essa atividade em três relações especiais com as
forças do homem: primeiro, é o exemplo mais notável de sua operação combinada; segundo,
estabelece novas possibilidades para a sua realização ao transformar a natureza e, por
conseguinte, todas as limitações impostas pela natureza; e, terceiro, é o meio principal pelo qual
seu próprio potencial, como força, se desenvolve. [Ibid., p.137-8; ver Kolakowski, 1969, p.38-60,
para uma explicação muito semelhante dos Manuscritos de Paris.]

Marx nunca abandonou esse conceito de “necessidades”, nem por
conseguinte o conceito de produção como ação intencional no sentido de
sua satisfação. Ao contrário, o materialismo histórico que vem depois
depende da mesma determinação naturalista do trabalho como processo de
satisfação de necessidades, assim como o valor de uso deve ser distinguido
do valor de troca devido à sua correspondência direta com os desejos
humanos. No mesmo sentido, em relação ao “interesse de classe”, C.
Wright Mills observou que “a visão de Marx de consciência de classe … é
tão utilitária e racionalista como qualquer coisa de Jeremy Bentham” (1962,
p.115). Mas se Marx não exorcizou o arcabouço utilitário, nem se sentiu
levado a defini-lo, foi precisamente para afirmar a natureza da vantagem
material característica da ação humana no mundo — tanto quanto estou
cônscio disso.21

A natureza da racionalidade econômica surge nas análises históricas de
Marx como evidente em si mesma, como algo que provém diretamente da
necessidade natural da produção. Se o conteúdo da produção foi uma
questão sem resposta na economia de Marx, eis aqui uma resposta sem
pergunta. Tudo depende porém da racionalidade da produção, da eficiência
instrumental do processo de trabalho. Para tal, as condições materiais
devem constituir-se acima dos desejos dos homens, com base na
experiência prática na qual eles constroem sua existência social e



intelectual. Caso a questão fosse colocada especificamente, em vez de ser
assumida como ideia preconcebida de que a produção é a satisfação das
necessidades humanas, todo o edifício teórico construído sobre a atividade
material poderia ter sido replanejado. Existe realmente uma lógica do
trabalho? Poder-se-ia responder através de um dos dois modelos
naturalistas, nenhum deles satisfatório nem quanto à teoria nem quanto à
história (cf. Sahlins, 1969). Ou é uma estratégia burguesa de maximização,
tal como Marx parece pressupor, embora ninguém tenha discorrido melhor
sobre sua relatividade social. Ou é um modelo ecológico de “sobrevivência”
que, posto referir-se apenas a um funcionamento necessário mínimo, não
deixa especificada a intensidade precisa do uso de recursos, sendo tudo
acima do mínimo “adaptativo”. Então, se não existe uma lógica do trabalho,
pode haver uma lógica constitutiva material do trabalho? O problema é que
a efetividade material, a praticabilidade, não existe em nenhum sentido
absoluto, mas somente na medida e na forma projetadas por uma ordem
cultural. Ao selecionar seus meios e seus fins materiais dentre todos os
possíveis, bem como as relações nas quais são combinados, a sociedade
estabelece as intenções e as intensidades produtivas, de uma maneira e
medida apropriadas a todo o sistema estrutural. Aí permanece, como lógica,
apenas o sistema significativo da cultura. O materialismo histórico investe
essa lógica cultural como definição da necessidade material de todos.

Com esta crítica, retornamos à antropologia, ou particularmente àquela
antropologia que concebeu a cultura como uma intervenção na natureza.
Além disso, encontramo-nos agora em uma melhor posição para reintegrar
nossa própria sociedade no mundo. Embora se possa dizer que o
materialismo histórico é relativo àquela sociedade, e ele parece colocar o
Ocidente à parte do resto do mundo, ele também sugere que nosso próprio
sistema não é menos baseado em significado que os outros. O próximo
capítulo começa pela exploração de algumas dimensões semióticas da nossa
economia, com uma abordagem dirigida a uma síntese mais geral, tanto
teórica quanto humana.

1 “O que deve ser evitado, sobretudo, é o estabelecimento da ‘Sociedade’ como uma abstração em
face do indivíduo. O indivíduo é um ser social. Sua vida, ainda que não apareça sob a forma de vida



comunal conduzida junto aos outros, é, por conseguinte, uma expressão e confirmação da vida
social…

“O homem, por mais que possa ser, consequentemente, um indivíduo particular (e esta é,
precisamente, a particularidade que o torna um ser social individual real), é uma totalidade — a
totalidade ideal, a existência subjetiva do pensamento e do presente da sociedade experimentada por
si mesma” (Marx, 1961 [1844], p.105; cf. 1973 [1857-8], p.88ss.).
2 “O trabalho é, em primeiro lugar, um processo do qual tanto o homem quanto a natureza
participam, e no qual o homem, espontaneamente, provoca, regula e controla as reações materiais
entre ele mesmo e a natureza. Ele se opõe à natureza como uma das forças que a constituem,
colocando em ação braços e pernas, cabeças e mãos, as forças naturais do seu corpo, a fim de se
apropriar das produções da natureza numa forma adaptada a seus próprios desejos. Ao agir dessa
maneira sobre o mundo externo, transformando-o, o homem, ao mesmo tempo, transforma a sua
própria natureza” (Marx 1967 [1867], 1:77).
3 “A natureza deve ser expressa em símbolos; a natureza é conhecida através de símbolos que são,
eles mesmos, uma construção sobre a experiência, um produto da mente, um artifício ou produto
convencional, e consequentemente o reverso do natural” (Douglas, 1973a, p.11; cf. Lévi-Strauss,
1966).
4 No curso deste capítulo, concentro-me nas similaridades e diferenças entre Marx e a antropologia
recente que foram levantadas no sumário que abre esse capítulo. Devido às grandes controvérsias
acadêmicas sobre a relação existente entre os pensamentos de Engels e Marx, deixo de lado, em sua
maior parte, os comentários de Engels sobre a concepção materialista da História. Também não
procedo a nenhuma avaliação geral dos estudos etnológicos de Marx ou da sua relação com o estágio
atual do conhecimento antropológico. Sobre esse assunto, ver Firth, 1972; Krader, 1972; 1973a, b; e
Harris, 1968, p.217-49, entre outros.
5 “Exatamente como na visão de Marx, não há qualquer sucessão de ideias puramente imanente tal
como ‘a história intelectual’ poderia investigar, do mesmo modo que a natureza não modificada,
historicamente pura, não existe como objeto do conhecimento natural-científico. A natureza, a esfera
do regular e do geral, está, em cada caso, relacionada tanto em amplitude quanto em composição,
com as metas de homens organizados em sociedade, metas que despontam de uma estrutura histórica
definida. A prática histórica dos homens, sua atividade física, é o elo de conexão progressivamente
mais efetivo, entre as duas áreas aparentemente separadas da ‘realidade’” (Schmidt, 1971, p.50).
6 Ao citar Habermas, simplesmente o escolhi entre diversas excelentes análises desses pontos da
teoria marxista que surgiram nos últimos anos. Entre elas temos Avineri, 1971; Bernstein, 1971;
Kolakowski, 1969; McLellan, 1970, 1971a; Mészáros, 1972; Ollman, 1971; Schaff, 1970; Schmidt,
1971; e Wellmer, 1971, para citar apenas uma pequena amostra.
7 “Por exemplo, a categoria econômica mais simples, digamos, o valor de troca, pressupõe a
população, mais exatamente uma população que produza dentro de relações específicas; assim como
um certo tipo de família, ou comuna, ou Estado etc. Ela não pode existir senão como uma relação
abstrata, unilateral, dentro de um todo já dado, concreto, vivo” (Marx, 1973 [1857-8], p.101; cf.
p.297).
8 Wellmer (1971) fez uma excelente análise da funcionalização do conceito resultante da sua
inserção no quadro da análise institucional-histórica. Particularmente importantes são suas
observações sobre “a funcionalização de formas de consciência social em relação a formas de
dominação”, que depende ela mesma de uma redução da história da produção material: “Marx tem de
deduzir as diversas formas de dominação diretamente das várias formas de trabalho produtivo,
porque a única lógica da História que pode ainda ser admitida em um sistema de referência
materialista que reduz a dialética da moral à da produção é a lógica da progressiva auto-objetificação
tecnológica do homem. De acordo com essa lógica, as formas de intercâmbio social podem ser
apreendidas, por assim dizer, apenas como forças produtivas secundárias, cuja função é tornar
possível a aplicação e o desenvolvimento das forças primárias” (ibid., p.92; grifo meu).



9 Venable observou que, para Marx e Engels, os diversos aspectos pelos quais os homens podiam se
distinguir dos animais, incluindo a linguagem, foram “meramente derivativos, não determinantes”,
provavelmente por comparação com a consciência desenvolvida na produção. As dificuldades
encontradas nessa posição — ou seja, em que consiste essa consciência? — são exacerbadas pela
afirmação de Engels de que a mentalização humana e animal, esta última exemplificada por Dido, o
cachorro de Engels, difere apenas em grau. “Compartilhamos de toda atividade da compreensão com
os animais: indução, dedução e consequentemente também a abstração (conceitos genéricos de
Dido: quadrúpedes e bípedes), a análise de objetos desconhecidos (mesmo a quebra de uma noz é um
início de análise), a síntese (nas brincadeiras dos animais), e, com a união das duas, a experiência (no
caso de novos obstáculos e situações não familiares). Todos esses modos de procedimento — por
conseguinte, todos os meios de investigação científica que a lógica ordinária reconhece — são, em
sua natureza, absolutamente iguais nos homens e nos animais superiores. Eles diferem apenas em
grau (de desenvolvimento do método em cada caso)” (Engels, in Venable 1966 [1945], p.66).
10 Schmidt começa a explicar essa passagem de uma maneira antropologicamente dolorosa, e mesmo
na sua frase final conciliatória, absolutamente indistinta de Malinowski. Pois se as classificações do
homem primitivo não são ingenuamente realistas, mas relações mediadas historicamente aos objetos,
isso simplesmente explica a aparência externa “religiosa” do interesse naturalista. Schmidt escreve:
“A produção passa a existir como resultado de necessidades sensoriais. Todas as funções humanas
que vão além do imediatismo do dado desenvolvem-se com a produção. A Natureza, a princípio,
aparece como uma massa caótica, indiferenciada, de materiais externos. Do intercâmbio repetido
com a natureza, que é comum tanto aos homens quanto aos animais, emerge uma classificação inicial
crua de objetos naturais, de acordo com a medida de prazer ou dor produzida por eles. O feito teórico
elementar desse nível de desenvolvimento é o estabelecimento de distinções — o isolamento de
objetos através de associações agradáveis — de outros objetos. A classificação nominalista de
objetos naturais, com a intenção de externar um controle genuíno sobre eles, corresponde aos grupos
humanos economicamente mais avançados e consequentemente mais organizados e às contradições
que neles emergem. O particular é incluído no abstrato-geral. Na visão de Marx (como na de
Nietzsche), o fato de o homem ter vontade de exercer poder sobre as coisas e sobre os companheiros
caracteriza sua atividade intelectual. O Espírito é originalmente vazio. Os conceitos formados por ele
são o produto da experiência prática acumulada. Seu valor é limitado ao instrumental. A despeito do
materialismo dessa visão, devemos insistir em que Marx não viu nos conceitos ingenuamente
realistas impressões dos próprios objetos, mas reflexos das relações historicamente mediadas do
homem com esses objetos” (1971, p.111).
11 Schaff escreve, de modo semelhante, que a estrutura gramatical, como o vocabulário, influenciará
a percepção. Mas isso se dá porque esta própria estrutura gramatical “foi socialmente moldada com
base em uma prática social determinada; é o reflexo de uma situação concreta e constitui uma
resposta a questões práticas derivadas dessa situação” (1967 [1964], p.184).
12 “Uma vez que a Cidade de Roma foi construída e que as terras circundantes foram cultivadas por
seus cidadãos, as condições da comunidade passaram a ser diferentes do que eram antes. O objeto de
todas essas comunidades é a preservação, ou seja, a produção dos indivíduos que as constituem como
proprietários, ou seja, no mesmo modo objetivo de existência que também forma o relacionamento
dos membros entre si e consequentemente forma a própria comunidade. Mas essa reprodução é,
necessariamente, uma nova produção e a destruição da forma antiga … Portanto, a preservação da
antiga comunidade implica a destruição das condições sobre as quais ela se baseia, e transforma-a no
seu oposto…. O próprio ato de reprodução muda não apenas as condições objetivas — por exemplo,
a transformação da aldeia em cidade, áreas incultas em clareiras agrícolas etc. — mas os produtores
mudam com ele, através da emergência de novas qualidades, transformando-se e desenvolvendo-se
na produção, formando novas forças e novas concepções, novos modos de intercâmbio, novas
necessidades e novo discurso” (Marx, 1964, p.92-3).



13 Cf. Lukács, para a determinação dos artigos de artesanato quando sua produção é uma arte, oposta
à evolução de mercadorias a que se permite avançar de forma “puramente econômica” (1971, p.236).
14 Além disso, a tendência a longo prazo do capitalismo reduzirá a subsistência dos trabalhadores ao
mínimo biológico, efetuando portanto uma junção com a transparência teórica das “necessidades”.
15 Ver p.267-8 dos Grundrisse, onde Marx tem dúvidas evidentes sobre essa posição, e mais uma vez
coloca a questão, nunca respondida, do sistema de necessidades: “O valor de uso (é) pressuposto
mesmo na simples troca ou permuta. Mas aqui, onde a troca tem lugar apenas pelo uso recíproco da
mercadoria, o valor de uso — isto é, o conteúdo, a particularidade natural da mercadoria — enquanto
tal, não é uma forma econômica. Sua forma é antes seu valor de troca. O conteúdo separado dessa
forma é irrelevante; não é um conteúdo da relação como uma relação social. Mas esse conteúdo,
enquanto tal, não se desenvolve em um sistema de necessidade e de produção? O valor de uso
enquanto tal não entra na própria forma como um determinante da própria forma, por exemplo … as
diferentes formas de trabalho? — agricultura, indústria — etc. Acima de tudo, isso deverá esclarecer
… em que medida o valor de uso existe não somente como questão pressuposta, fora da economia e
das suas formas, mas em que medida entra nela.”
16 Por exemplo, “existe alguma parte em nossa teoria de que a organização do trabalho está
determinada pelos meios de produção que se confirme mais brilhantemente do que na indústria da
carnificina humana [ou seja, o exército]?” (Marx e Engels, 7 de julho de 1866, em Marx e Engels,
1936, p.209; grifo meu; cf. Marx, 1933 [1845], p.28).
17 “A expressão concreta dessa atividade humana, ou seja, o processo de vida de indivíduos
definidos, a partir do qual a estrutura social está continuamente se desenvolvendo é o trabalho, a
criação de ferramentas da atividade humana que deixa seu impacto no mundo. Uma vez que Marx
chama o trabalho de atributo específico do homem, ele concebe a História como um contínuo de
modos de trabalho no correr das gerações. A preeminência da atividade econômica na análise de
Marx não deriva da preeminência de valores econômicos materiais, mas da visão de Marx do homem
como Homo faber” (Avineri, 1971, p.77).
18 Vejamos a crítica de Sartre à epistemologia de Marx: “Ainda assim, a teoria do conhecimento
continua a ser o ponto fraco do marxismo. Quando Marx escreve: ‘A concepção materialista do
mundo implica simplesmente a concepção da natureza como ela é, sem qualquer contribuição
externa’, ele próprio se transforma em uma observação objetiva e pretende contemplar a natureza
como ela é em absoluto. Tendo extirpado toda a subjetividade e se tendo assimilado à verdade
objetiva pura, ele caminha em um mundo de objetos habitado por homens-objeto” (1963, p.32ss.).
19 A versão de Engels, em uma famosa carta a H. Starkenburg (25 de janeiro de 1894), é bem menos
rica em nuanças: “O que entendemos por condições econômicas — que consideramos como base
determinante da história da sociedade — são os métodos pelos quais os seres humanos de uma
sociedade dada produzem seus meios de subsistência e trocam os produtos (na medida em que existe
divisão de trabalho). Logo, está incluída nelas toda a técnica da produção e do transporte. Segundo
nossa concepção, essa técnica determina igualmente o método de troca e, além disso, a distribuição
dos produtos e, com ela, posteriormente, a dissolução da sociedade tribal, a divisão em classes, e
portanto as relações entre senhor e servo, e com estas o Estado, a política, o direito etc. As condições
econômicas também incluem a base geográfica sobre a qual atuam e os vestígios das etapas
anteriores do desenvolvimento econômico que foram realmente transmitidos e que sobreviveram —
quase sempre apenas por tradição ou por inércia; e também, é claro, o ambiente externo que cerca
essa forma de sociedade” (em Marx e Engels, 1936, p.516-7).
20 Observem que a direção da cultura é, em um certo sentido, uma fuga do simbólico em direção aos
sentidos, por conseguinte a unidade última da ciência humana e natural. O simbolismo aqui, como
nos últimos trabalhos, é tratado com desconfiança como a distorção e a mistificação da realidade (por
exemplo, na religião). Na medida em que o simbólico é uma ideia equivocada, supor que a cultura
seja contingente à ideia seria um equívoco.



21 Ollman também se ressentiu dessa omissão e foi obrigado a romper com sua “regra fundamental
de permanecer dentro das categorias de Marx” a fim de poder explicar. Sua explicação foi
encaminhada precisamente a esse ponto; o comportamento implícito à noção de trabalho de Marx, de
“atividade”, era a racionalidade aquisitiva. “Marx vê o trabalho como ‘racional’ na medida em que o
homem apreende a natureza do que ele quer para transformar e é capaz de direcionar seus
movimentos coerentemente… Na linguagem comum, ‘agir racionalmente’ significa entender o
‘porquê’ e o ‘motivo’ do que alguém está fazendo e proceder da maneira mais eficiente ao fazê-lo…
O próprio ato de escolha mostra a vontade como sendo um outro elemento da razão. Contudo, é no
retrato que Marx faz da atividade de vida do homem como intencional que sua racionalidade é mais
evidente…

Quando o indivíduo sente necessidades particulares e tenta satisfazê-las da maneira mais eficiente
possível, ele sabe que esse processo mental pode ser rotulado de “raciocínio”. Tal raciocínio, é claro,
é efetuado dentro de limites cuidadosamente prescritos, determinados pelo estado dos seus poderes e
da natureza” (Ollman, 1971; p.114-5; grifo meu; ver de novo Kolakowski, 1969, p.44).



4

LA PENSÉE BOURGEOISE
a sociedade ocidental enquanto cultura

O campo da economia política, construído exclusivamente sobre os dois valores de troca e de uso, se
desfaz e necessita ser inteiramente reanalisado sob a forma de uma Economia política generalizada, e
que vai sugerir a produção do valor de troca simbólico [valeur d’echange/signe] como a mesma coisa e
no mesmo movimento que a produção de bens materiais e do valor de troca econômico. Portanto, a
análise da produção de símbolos e cultura não se mostra externa, ulterior, ou “superestrutural” em
relação à produção material; ela se mostra como uma revolução da própria economia política,
generalizada pela intervenção teórica e prática do valor de troca simbólico.

BAUDRILLARD
1972, p.130

O materialismo histórico é verdadeiramente um autoconhecimento da sociedade
burguesa — no entanto, um conhecimento, assim parece, dentro dos termos daquela
sociedade. Ao tratar a produção como um processo natural-pragmático de satisfação de
necessidades, corre o risco de uma aliança com a economia burguesa no trabalho de
aumentar a alienação de pessoas e coisas para um poder cognitivo maior. Os dois se
uniriam para esconder o sistema significativo na práxis pela explicação prática do
sistema. Se esse esconder é permitido, ou introduzido clandestinamente como premissa,
tudo aconteceria em uma antropologia marxista como acontece na economia ortodoxa,
como se o analista fosse logrado pelo mesmo fetichismo da mercadoria que fascina os
participantes no processo. Concebendo-se a criação e o movimento de bens somente a
partir de suas quantidades pecuniárias (valor de troca), ignora-se o código cultural de
propriedades concretas que governa a “utilidade” e assim continua incapaz de dar conta
do que é de fato produzido. A explicação se satisfaz em recriar a autoilusão da
sociedade para a qual se dirige, onde o sistema lógico dos objetos e relações sociais
segue em um plano inconsciente, manifestado somente através de decisões de mercado
baseadas no preço, deixando a impressão de que a produção não passa de um
precipitado de uma racionalidade esclarecida. A estrutura da economia aparece como a
consequência objetivizada do comportamento prático, em vez de uma organização
social de coisas, pelos meios institucionais do mercado, mas de acordo com um projeto
cultural de pessoas e bens.



O utilitarismo, entretanto, é a maneira pela qual a economia ocidental, na realidade
toda a sociedade, se experimenta: a maneira como é vivida pelo sujeito participante,
pensada pelo economista. Sob qualquer ponto de vista, o processo parece ser de
maximização material: a famosa alocação de meios escassos entre fins alternativos para
obter a maior satisfação possível — ou, como disse Veblen, obter alguma coisa contra
nada às expensas de quem possa interessar. No lado produtivo, a vantagem material
toma a forma de um valor pecuniário acrescido. Para o consumidor, é mais vagamente
entendido como o retorno em “utilidade” da despesa monetária: mesmo aqui, porém, o
apelo do produto está em sua pretensa superioridade funcional em relação a todas as
possíveis alternativas (cf. Baudrillard, 1968). O carro último tipo — ou o refrigerador,
o estilo de roupa, ou a marca de dentifrício — é, por causa de uma nova característica
ou outra mais conveniente, melhor adaptado às necessidades da vida moderna, mais
confortável, tem mais saúde, é mais sexy, mais durável, ou mais atraente que qualquer
produto competidor.1 Na concepção nativa, a economia é uma arena de ação
pragmática. E a sociedade é o resultado formal. As principais relações de classe e
políticas, assim como as concepções que os homens têm da natureza e de si mesmos,
são geradas por essa busca racional de felicidade material. Assim, a ordem cultural é
sedimentada a partir da influência recíproca de homens e grupos agindo diferentemente
na lógica objetiva de suas situações materiais:

Até que seus interesses destoantes criem
A música apropriada de um estado bem-associado …
Assim Deus e a Natureza uniram a estrutura geral,
E instaram o Amor-Próprio e o Social a que assim o fossema

[Alexander Pope, Ensaio sobre o homem]

Assim é o modo como aparece nossa sociedade burguesa, e sua mediana e comum
sabedoria sociológica. Por outro lado, é também conhecimento comum antropológico o
fato de que o esquema “racional” e “objetivo” de qualquer grupo humano nunca é o
único possível. Mesmo em condições materiais muito semelhantes, as ordens e
finalidades culturais podem ser muito diferentes. Porque as condições materiais, se
indispensáveis, são potencialmente “objetivas” e “necessárias” de muitas maneiras
diferentes, de acordo com a seleção cultural pelas quais elas se tornam “forças”
efetivas. Claro que, em um certo sentido, a natureza é sempre suprema. Nenhuma
sociedade pode viver de milagres, enganando-se com ilusões. Nenhuma sociedade pode
deixar de prover meios para a continuação biológica da população ao determiná-la
culturalmente — não pode negligenciar a obtenção de abrigo na construção de casas,
ou de alimentação ao distinguir comestíveis de não comestíveis. No entanto, os homens
não “sobrevivem” simplesmente. Eles sobrevivem de uma maneira específica. Eles se
reproduzem como certos tipos de homens e mulheres, classes sociais e grupos, não
como organismos biológicos ou agregados de organismos (“populações”). É verdade
que, produzindo assim uma existência cultural, a sociedade precisa continuar dentro
dos limites da necessidade físico-natural. Mas isso tem sido considerado axiomático
pelo menos desde Boas, e nem mesmo a mais biológica das ecologias culturais pode



pedir mais: “limites de viabilidade” são o modo de intervenção prática da natureza na
cultura (cf. Rappaport, 1967). Dentro desses limites, qualquer grupo tem a
possibilidade de muitas intenções econômicas “racionais”, sem falar nas opções de
estratégia de produção que podem ser concebidas a partir da diversidade de técnicas
existentes, do exemplo das sociedades vizinhas, ou da negação de ambas.

A razão prática é uma explicação indeterminada da forma cultural; para ser mais
que isso, teria que assumir o que pretende explicar — a forma cultural. Mas permitam-
me um “nervosismo” justificável. Na medida em que isso se aplica ao materialismo
histórico, é Marx quem aqui critica Marx através de uma antropologia posterior. O
ponto principal dessas objeções já tinha sido previsto na compreensão de Marx da
produção como sendo devotada não simplesmente à reprodução dos produtores, mas
também às relações sociais sob as quais ela se dá. Além disso, o princípio é interior à
obra de Marx de uma maneira ainda mais geral. Repito uma passagem seminal de A
ideologia alemã: “Esse modo de produção não deve ser considerado como sendo
simplesmente a reprodução da existência física de indivíduos. É uma forma definida de
atividade desses indivíduos, uma forma definida de expressar suas vidas, um modo de
vida definido por parte deles” (Marx e Engels, 1965, p.32). Assim, foi Marx quem
ensinou que os homens nunca produzem absolutamente, isto é, como seres biológicos
em um universo de necessidade física. Os homens produzem objetos para sujeitos
sociais específicos, no processo de reprodução de sujeitos por objetos sociais.

Nem mesmo o capitalismo, apesar de sua organização ostensiva por e para a
vantagem pragmática, pode escapar dessa constituição cultural de uma práxis
aparentemente objetiva. Porque, como Marx também ensinou, toda produção, mesmo
onde ela é governada pela forma-mercadoria e pelo valor de troca, continua como
produção de valores de uso. Sem o consumo, o objeto não se completa como um
produto: uma casa desocupada não é uma casa. Entretanto, o valor de uso não pode ser
compreendido especificamente ao nível natural de “necessidades” e “desejos” —
precisamente porque os homens não produzem simplesmente “habitação” ou “abrigo”:
eles produzem unidades de tipos definidos, como uma cabana de camponês ou o castelo
de um nobre. Essa determinação de valores de uso, um tipo específico de construção
habitacional como um tipo específico de lar, representa um processo contínuo de vida
social na qual os homens reciprocamente definem os objetos em termos de si mesmos e
definem-se em termos de objetos.

A produção, portanto, é algo maior e diferente de uma prática lógica de eficiência
material. É uma intenção cultural. O processo material de existência física é organizado
como um processo significativo do ser social — o qual é para os homens, uma vez que
eles são sempre definidos culturalmente de maneiras determinadas, o único modo de
sua existência. Se foi Saussure quem previu o desenvolvimento de uma semiologia
geral devotada ao “papel dos signos da vida social”, foi Marx quem supriu a mise-en-
scène. Situando a sociedade na história, e a produção na sociedade, Marx estabeleceu a
problemática de uma ciência antropológica ainda não nascida. A pergunta que fez
contém sua própria resposta, na medida em que a pergunta é ela mesma a definição do



símbolo: Como podemos dar conta da existência de pessoas e coisas que não podem ser
reconhecidas na sua natureza física?

Já vimos que Marx, apesar disso, reservou a qualidade simbólica ao objeto em sua
forma-mercadoria (fetichismo). Admitindo que os valores de uso claramente servem às
necessidades humanas por suas propriedades evidentes, ele deixou de lado as relações
significativas entre homens e objetos, que são essenciais para compreender a produção
em qualquer forma histórica. Marx deixou a pergunta sem resposta: “Sobre o sistema
de necessidades e o sistema de trabalhos — quando se lidará com eles?”

De maneira a situar uma resposta, a dar uma explicação cultural da produção, é
crucial que se note que o significado social de um objeto, o que o faz útil a uma certa
categoria de pessoas, é menos visível por suas propriedades físicas que pelo valor que
pode ter na troca. O valor de uso não é menos simbólico ou menos arbitrário que o
valor-mercadoria. Porque a “utilidade” não é uma qualidade do objeto, mas uma
significação das qualidades objetivas. A razão pela qual os americanos determinam que
a carne de cachorro não é comestível e a de boi o é, não é mais perceptível aos sentidos
do que o preço da carne. Da mesma forma, o que determina que as calças são de uso
masculino e as saias de uso feminino não tem necessariamente conexão com as
características físicas ou com as relações que advêm dessas características. É por sua
correlação em um sistema simbólico que as calças são produzidas para os homens e as
saias para as mulheres, e não pela natureza do objeto em si nem por sua capacidade de
satisfazer uma necessidade material — assim como é pelos valores culturais de homens
e mulheres que os primeiros normalmente se incumbem dessa produção e as mulheres
não. Nenhum objeto, nenhuma coisa é ou tem movimento na sociedade humana, exceto
pela significação que os homens lhe atribuem.2

A produção é um momento funcional de uma estrutura cultural. Isso entendido, a
racionalidade do mercado e da sociedade burguesa é vista sob outra luz. A famosa
lógica da maximização é somente a aparência manifesta de uma outra Razão,
frequentemente não notada e de um tipo inteiramente diferente. Também temos nossos
antepassados. Não é como se não tivéssemos uma cultura, um código simbólico de
objetos, em relação ao qual o mecanismo de oferta-demanda-preço, ostensivamente no
comando, é em realidade servo. Consideremos a seguir o que os americanos produzem
para satisfazer necessidades básicas de comida e vestuário.3

A preferência de comida e o tabu nos animais domésticos americanos

O objetivo destes comentários sobre os usos americanos de animais domésticos comuns
será modesto: simplesmente para sugerir a presença de uma razão cultural em nossos
hábitos alimentares, algumas das conexões significativas nas distinções categóricas de
comestibilidade entre cavalos, cachorros, porcos e bois. Entretanto, o ponto principal
não é somente de interesse do consumo; a relação produtiva da sociedade americana
com seu próprio meio ambiente e com o do mundo é estabelecida por avaliações
específicas de comestibilidade e não comestibilidade, elas mesmas qualitativas e de



maneira alguma justificáveis por vantagens biológicas, ecológicas ou econômicas. As
consequências funcionais estendem-se desde a “adaptação” da agricultura até o
comércio internacional e as relações políticas mundiais. A exploração do meio
ambiente americano, a forma de relação com a terra dependem do modelo de uma
refeição que inclui a carne como elemento central com o apoio periférico de
carboidratos e legumes — enquanto que a centralidade da carne, que é também a
indicação de sua “força”, evoca o polo masculino de um código sexual da comida o
qual deve originar-se na identificação indo-europeia do boi ou da riqueza crescente
com a virilidade.4 A indispensabilidade da carne como “força”, e do filé como a síntese
das carnes viris, permanece condição básica da dieta americana (observem-se as
refeições das equipes de futebol americano). Daí também uma estrutura correspondente
para a produção agrícola de ração, e em consequência uma articulação específica com o
mercado mundial, que se modificaria da noite para o dia se comêssemos cachorros. Em
comparação com esse cálculo significativo da preferência de comida, a oferta, a
demanda e o preço justificam o interesse dos meios institucionais de um sistema que
não inclui os custos de produção em seus próprios princípios de hierarquia. Os “custos
de oportunidade” da nossa racionalidade econômica são uma formação secundária, uma
expressão de relacionamentos já estabelecidos por outro tipo de pensamento, calculados
a posteriori dentro dos limites de uma lógica de ordem significativa. O tabu sobre
cavalos e cachorros, portanto, apresenta como inimaginável o consumo de animais cuja
produção é praticamente possível e que nutricionalmente não devem ser desprezados.
Certamente, deve ser possível criar alguns cavalos e cachorros para servirem de
alimento, juntamente com porcos e bois. Há inclusive uma indústria enorme de criação
de cavalos cuja carne é utilizada para alimento de cachorros. Mas a América é a terra
do cão sagrado.

Um índio tradicional das planícies ou um havaiano (sem mencionar um hindu)
ficaria desconcertado em ver como nós permitimos que os cachorros se reproduzam
com tão severas restrições ao seu consumo. Eles vagam pelas ruas das maiores cidades
americanas levando seus donos pela guia e depositando excrementos nas calçadas a seu
bel-prazer. Todo um sistema de métodos de limpeza teve que ser utilizado para se
desfazer da sujeira — a qual, no pensamento nativo, apesar do respeito que os
cachorros merecem, é considerada “poluição”. (Apesar disso, uma excursão a pé pelas
ruas de Nova York faz uma caminhada pelos pastos bovinos do Meio-Oeste parecer um
passeio idílico pelo campo.) Dentro das casas e apartamentos, os cães sobem nas
cadeiras que foram feitas para seres humanos, dormem nas camas de pessoas, e sentam-
se à mesa como bem querem à espera de sua porção da refeição da família. Tudo isso
com a calma certeza de que nunca serão sacrificados por necessidade ou como oferta às
divindades, nem mesmo comidos em caso de morte acidental. Em relação aos cavalos,
os americanos têm alguma razão para suspeitar que eles sejam comestíveis. Há o boato
de que os franceses comem cavalos. Mas a simples menção desse fato já é suficiente
para evocar os sentimentos totêmicos de que os franceses estão para os americanos
assim como as “rãs” estão para as pessoas.b



Em uma crise, as contradições do sistema se revelam. Durante a meteórica inflação
nos custos da alimentação durante a primavera de 1973, o capitalismo não se destruiu
— exatamente o contrário; mas as rachaduras no sistema da alimentação vieram à tona.
Autoridades governamentais responsáveis sugeriram que as pessoas poderiam comprar
os pesos de carne mais baratos, como rins, coração e vísceras — afinal de contas, são
tão nutritivos quanto um hambúrguer. Para os americanos, essa sugestão específica faz
Maria Antonieta parecer um exemplo de compaixão (figura 10). A razão para a repulsa
parece pertencer à mesma lógica que recebeu com desagrado algumas tentativas de se
substituir a carne bovina por carne de cavalo durante o mesmo período. O artigo abaixo
é extraído do Honolulu Advertiser, de 15 de abril de 1973:

PROTESTO DOS APRECIADORES DE CAVALOS

Westbrook, Connecticut (UPI) — Aproximadamente 25 pessoas a cavalo e a pé fizeram
ontem uma passeata em frente ao Mercado Carlson para protestar contra a venda, por
aquela loja, de carne de cavalo como substituto barato da carne de boi.

“Eu acho que o abate de cavalos para o consumo humano neste país é uma
desgraça”, disse o organizador do protesto, Richard Gallagher. “Nós ainda não estamos
no ponto, aqui nos Estados Unidos, em que sejamos forçados a matar cavalos para ter
carne.”

“Cavalos são para ser amados e cavalgados”, disse Gallagher. “Em outras palavras,
cavalos recebem afeto, enquanto que o gado de corte… eles nunca tiveram alguém
afagando-os, escovando-os, ou algo assim. Comprar o cavalo de alguém e abatê-lo, eu
não consigo aceitar.”

O mercado começou a vender a carne de cavalo — “ filé de carne de cavalo”,
“cavalobúrguer”, “contrafilé equino” — na terça-feira, e o proprietário Kenneth
Carlson disse que mais ou menos 20 mil libras foram vendidas na primeira semana.

A maioria dos açougueiros que vendem carne de cavalo comprou “animais velhos e
sem utilidade” que seriam vendidos de qualquer maneira “para alimento de cachorro ou
algo assim”, disse Gallagher. Mas “agora eles estão levando também os cavalos jovens.
Agora não podemos comprar esses cavalos porque os assassinos dão lances maiores
que os nossos.”



FIGURA 10 • Do Honolulu Advertiser, 2 de março de 1973

A razão principal postulada no sistema americano da carne é a relação das espécies
com a sociedade humana. “Cavalos recebem afeto, enquanto o gado de corte … eles
nunca tiveram alguém afagando-os, escovando-os ou algo assim.”5 Vamos examinar
mais detalhadamente a série dos domésticos: bois-porcos-cavalos-cachorros. Todos
estão, em alguma medida, integrados à sociedade americana, mas claramente com
status diferentes, os quais correspondem aos graus de comestibilidade. A série é
divisível, primeiro nas duas classes de comestíveis (bois-porcos) e não comestíveis
(cavalos-cachorros), e, dentro de cada classe, entre categorias de carne mais e menos
preferidas (bovina versus suína) e categorias mais e menos rigorosas de tabu (cachorros
versus cavalos). A diferenciação parece estar na participação como sujeito ou objeto
quando em companhia do homem. Além disso, a mesma lógica também diferencia os
animais comestíveis em “carne” e os “órgãos” internos ou “vísceras”. Adotando as
palavras mágicas convencionais do estruturalismo, “tudo acontece como se” o sistema
de alimento fosse todo flexionado por um princípio de metonímia, de tal forma que,
tomado como um todo, compõe uma constante metáfora do canibalismo.

Cachorros e cavalos participam da sociedade americana na condição de sujeitos.
Têm nomes próprios e realmente temos o hábito de conversar com eles, assim como
não conversamos com porcos e bois.6 Portanto, cachorros e cavalos são julgados não
comestíveis porque, como disse a Rainha de Copas, “Não é fino mandar cortar alguém
a quem você foi apresentado”. Como co-habitantes domésticos, os cachorros são mais
próximos do homem do que os cavalos, e seu consumo, portanto, é mais inimaginável:
eles são “um membro da família”. Tradicionalmente os cavalos têm, com as pessoas,



uma relação mais de trabalho e mais servil; se os cachorros são como se fossem
aparentados com o homem, os cavalos são como empregados e não aparentados. Daí o
consumo de cavalos ser pelo menos concebível, embora não generalizado, enquanto
que a noção de comer cachorros compreensivelmente evoca alguma repulsa do tabu do
incesto.7 Por outro lado, os animais comestíveis, como porcos e bois, geralmente têm o
status de objetos para os sujeitos humanos, vivendo suas vidas à parte, nem como
complemento direto nem como instrumento de trabalho das atividades humanas.
Normalmente, portanto, eles são anônimos, ou, se têm nomes, como algumas vacas
leiteiras, são para servir de referência na conversa dos homens. Entretanto, como
animais de curral e comedores de restos de comida humana, os porcos estão mais
próximos da sociedade humana que os bois (cf. Leach, 1964, p.50-1).
Correspondentemente, peso por peso, a carne de porco tem menos prestígio que a carne
bovina. A carne bovina é a comida de maior prestígio social, e consumida nas ocasiões
sociais mais importantes. Um assado de carne de porco não é tão solene como um corte
de primeira de carne de boi, nem parte alguma do porco se pode comparar a um filé de
carne de boi.

A comestibilidade está inversamente relacionada com a humanidade. O mesmo se
aplica às preferências e designações mais comuns das partes comestíveis do animal. Os
americanos estabelecem uma distinção categórica entre as partes “internas” e
“externas”, o que representa para eles o mesmo princípio da relação com a humanidade,
ampliado metaforicamente. A natureza orgânica da carne [flesh] (músculo e gordura) é
disfarçada imediatamente, e é genericamente chamada de carne [meat] e daí em diante
por convenções específicas tais como “filé”, “costeleta”, “lagarto”, ou “cervelha”;
enquanto que os órgãos internos são conhecidos como tal (ou “entranhas”), e mais
especificamente como “coração”, “língua”, “rins” e assim por diante — exceto quando
são eufemisticamente transformados no processo de preparação em produtos como
sweetbreads.8c As partes internas e externas são respectivamente assimiladas e
distinguidas de partes do corpo humano — no mesmo modelo que nós concebemos
nosso “ser mais íntimo” como nosso “ser verdadeiro” — e as duas categorias são
correspondentemente caracterizadas como mais ou menos apropriadas para o consumo
humano. A distinção entre “interior” e “exterior”, portanto, duplica no animal a
diferenciação estabelecida entre espécies comestíveis e espécies tabu, o todo
construindo uma lógica única em dois níveis com a implicação consistente da proibição
do canibalismo.

É essa lógica simbólica que organiza a demanda. O valor social do filé ou alcatra,
comparado com o da tripa ou língua, é o que estabelece a diferença em seu valor
econômico. Do ponto de vista nutritivo, tal noção de “melhor” e “inferior” seria uma
posição difícil de defender. Além disso, filé continua a ser o peso mais caro, apesar de a
oferta absoluta de filé ser muito maior que a de língua; há muito mais filé em uma vaca
do que língua. E, ainda mais, o esquema simbólico de comestibilidade se junta com
aquele que organiza as relações de produção para precipitar, através da distribuição da
renda e demanda, toda uma ordem totêmica, unindo em uma série paralela de



diferenças o status das pessoas e o que elas comem. As pessoas mais pobres compram
os pesos mais baratos, mais baratos porque socialmente são pesos de carne de
qualidade inferior. Mas a pobreza é, antes de tudo, codificada étnica e racialmente.
Pretos e brancos entram diferentemente no mercado de trabalho americano, sua
participação determinada por uma odiosa distinção de “civilização” relativa. O preto é
na sociedade americana como o selvagem entre nós, natureza objetiva na própria
cultura. Entretanto, em virtude da consequente distribuição de renda, a “inferioridade”
dos pretos também é percebida como uma profanação culinária. Soul foodd pode se
tornar uma virtude. Mas somente como a negação de uma lógica geral na qual a
degradação cultural é confirmada por preferências alimentares próximas do
canibalismo, mesmo quando esse atributo metafórico da comida é confirmado pelo
status daqueles que a preferem.

Não invocaria o “chamado totemismo” simplesmente em analogia casual com o
pensée sauvage. É verdade que Lévi-Strauss escreve como se o totemismo se houvesse
limitado, em nossa sociedade, a uns poucos locais marginais ou práticas ocasionais
(1963a; 1966). E com razão — na medida em que o “operador totêmico”, articulando
diferenças na série cultural com diferenças na espécie natural, não é mais um elemento
principal do sistema cultural. Mas deve-se questionar se não foi substituído por
espécies e variedades de objetos manufaturados, os quais como categorias totêmicas
têm o poder de fazer mesmo da demarcação de seus proprietários individuais um
procedimento de classificação social. (Meu colega Milton Singer sugere que o que
Freud disse sobre a diferenciação nacional pode muito bem englobar o capitalismo, ou
seja, que é narcisismo a respeito de diferenças mínimas.) E, ainda mais fundamental
será que os operadores totêmicos e os de produtos não têm a mesma base no código
cultural de características naturais, a significação atribuída aos contrastes em forma,
linha, cor e outras propriedades do objeto apresentadas pela natureza? O
“desenvolvimento” que é efetuado pelo pensée burgeoise pode consistir principalmente
na capacidade de duplicar e combinar tais variações à vontade, e dentro da própria
sociedade. Mas nesse caso, a produção capitalista fica como uma expansão exponencial
do mesmo tipo de pensamento, com troca e consumo sendo seu meio de comunicação.

Pois, como Baudrillard escreve a respeito, o próprio consumo é uma troca (de
significados), um discurso — ao qual virtudes práticas, “utilidades”, são agregadas
somente post facto:

Assim como é verdade da comunicação do discurso, também é verdade dos bens e produtos: o consumo é troca.
Um consumidor nunca está isolado, como um orador. É nesse sentido que precisamos fazer uma total revolução
na análise do consumo. Da mesma maneira que não há uma linguagem simplesmente por causa da necessidade
individual de falar, mas antes de tudo a linguagem — não como um sistema absoluto, autônomo, mas como uma
estrutura contemporânea de troca de significado, ao qual é articulada a interação individual da fala — no mesmo
sentido, também não há consumo por causa de uma necessidade objetiva de consumir, uma intenção final do
sujeito em relação ao objeto. Há uma produção social, um sistema de troca, de materiais diferenciados, de um
código de significados e valores constituídos. A funcionalidade dos bens vem depois, se autoajustando,
racionalizando e ao mesmo tempo reprimindo esses mecanismos estruturais fundamentais. [Baudrillard, 1972,
p.76-7.]9



O totemismo moderno não é negado por uma racionalidade de mercado. Ao
contrário, é promovido precisamente na medida em que valor de troca e consumo
dependem de decisões de “utilidade”. Pois essas decisões giram em torno da
significação social de contrastes concretos entre produtos. É por suas diferenças
significativas em relação a outros bens que os objetos se tornam trocáveis: portanto,
tornam-se valores de uso para algumas pessoas, que são correspondentemente
diferenciadas de outros sujeitos. Ao mesmo tempo, como uma construção modular de
elementos concretos combinados pela invenção humana, bens manufaturados
singularmente prestam-se a esse tipo de discurso. Ao dar feitio ao produto, o homem
não aliena seu trabalho simplesmente, congelado em forma objetiva, mas, pelas
modificações físicas que efetua, ele sedimenta um pensamento. O objeto fica como um
conceito humano fora de si mesmo, como se fosse homem falando com homem usando
as coisas como meio de comunicação. E a variação sistemática das características
objetivas é capaz de servir, até mesmo melhor que as diferenças entre espécies naturais,
como o meio de um vasto e dinâmico esquema de pensamento: porque, nos objetos
manufaturados, muitas diferenças podem variar ao mesmo tempo, e por uma
manipulação de aparência divina — quanto maior o controle técnico, mais precisa e
diversificada é essa manipulação — e porque cada diferença assim desenvolvida pela
intervenção humana com vistas à “utilidade” necessita ter uma significação e não
somente aquelas características, existindo dentro da natureza por suas próprias razões,
que se prestam a ser notadas culturalmente. O totemismo burguês, em outras palavras, é
potencialmente mais elaborado que qualquer variedade “selvagem” (sauvage), não que
tenha sido liberada de uma base material-natural, mas precisamente porque a natureza
foi domesticada. Como Marx disse: “Os animais só produzem a si mesmos, enquanto
que os homens reproduzem o todo da natureza.”10

Ainda assim, se não é mera existência o que os homens produzem, mas um “modo
de vida definido à sua maneira”, essa reprodução do todo da natureza constitui uma
objetificação do todo da cultura. Pelo arranjo sistemático das diferenças significativas
atribuídas ao concreto, a ordem cultural se realiza também como uma ordem de bens.
Os bens ficam como um código-objeto para a significação e avaliação de pessoas e
ocasiões, funções e situações. Operando em uma lógica específica de correspondência
entre contrastes materiais e sociais, a produção é portanto a reprodução da cultura em
um sistema de objetos.

Naturalmente, se é levado a explorar os duplos significados de termos tais como
“moda” e “fabricar”: utilizo o sistema americano de vestuário como o exemplo
principal.

Notas sobre o sistema de vestuário americano

Considerado como um todo, o sistema americano de vestuário corresponde a um
esquema muito complexo de categorias culturais e de relações entre elas, um
verdadeiro mapa — não é exagero dizer — do universo cultural.11 A primeira tarefa



será sugerir que o esquema opera à base de uma sintaxe geral: um conjunto de regras de
declinação e combinação das classes de forma-vestuário de maneira a formular as
categorias culturais. Em um estudo da moda como é veiculada através da publicidade
em várias revistas francesas, Roland Barthes especificou só para os vestidos femininos
aproximadamente 60 focos de significação. Cada local ou dimensão compreendia um
raio de contrastes significativos: alguns por simples presença ou ausência, como as
luvas; alguns tão diversificados como as séries indefinidas de cores (Barthes, 1967,
p.114ss.).12 É evidente que com uma sintaxe própria, com regras de combinação, uma
série formidável de proposições poderia ser desenvolvida, manifestando as relações
entre pessoas e situações no sistema cultural. É igualmente evidente que eu não poderia
esperar fazer mais do que sugerir a presença dessa gramática, sem a pretensão de tê-la
analisado.

Há nas roupas vários níveis de produção semântica. A vestimenta como um todo é
uma manifestação, desenvolvida a partir da combinação específica de partes de roupas
e em contraste com outras vestimentas completas. Aí também há a lógica das partes,
cujos significados são desenvolvidos diferencialmente pela comparação nesse nível, à
maneira de Saussure: por exemplo, o valor das calças compridas das mulheres é
determinado simultaneamente pela oposição a outras vestimentas daquele tipo, como
saias ou calças masculinas, bem como pelo contraste com outros exemplos da mesma
classe (calças compridas femininas) diferem em cor, modelo, ou coisa que o valha. Meu
interesse em discutir essa sintaxe será mais com o que é comunicado do que com uma
descrição de todo o conjunto de regras. Será suficiente indicar que essa sintaxe cria
uma base sistemática para o discurso cultural “modelado” a partir dela:

“A maioria das pessoas usa algum signo e não sabe o que ele está significando. Escolha seu signo de acordo com
sua plateia”, disse Malloy… “um bom terno escuro, camisa branca e gravata conservadora são os melhores
amigos do guarda-roupa de um rapaz se ele está se candidatando a algum cargo em escritório de profissionais
liberais ou no mundo dos negócios. Eles são símbolos de autoridade. É muito simples.” [“Fashion Column”,
Chicago Daily News, 11 de janeiro de 1974.]

Mas há outro problema, um pouco mais difícil. Passemos um nível abaixo para as
unidades constituintes do discurso para demonstrar como certos significados sociais são
relacionados com contrastes físicos elementares no objeto de vestuário. Será também
um movimento de reconciliação com o pensamento totêmico porque o princípio é
quase o mesmo: uma série de diferenças concretas entre objetos da mesma classe aos
quais correspondem distinções no sentido de alguma dimensão da ordem social —
como a roupa distingue entre o operário [blue-collar] e o trabalhador de escritório
[white-collar]; a saturação relativa ou o brilho da cor distingue o outono da primavera;
ou, “um doce desalinho do vestido/inspira um aspecto travesso no vestir” (Herrick). Por
esses meios, o conjunto de objetos manufaturados é capaz de cobrir toda a ordem
cultural de uma sociedade que, ao mesmo tempo, vestiria e investiria. (Duas palavras
que derivam de uma raiz comum — como Tylor disse de kindred [parentesco] e
kindness [bondade] — expressando da maneira mais feliz um dos princípios
fundamentais da vida social.)



O objetivo geral de tudo isso, devo enfatizar, é uma contribuição para a explicação
cultural da produção. É com essa finalidade que exploro o código de propriedades dos
objetos e suas combinações significativas. A ênfase no código significa também que no
momento não devemos preocupar-nos com a forma como os indivíduos se vestem. Isso
não é simplesmente privilegiar a langue sobre a parole. Como as pessoas se vestem é
um problema semiótico muito mais complicado do que pode ser demonstrado aqui,
incluindo como o faz a consciência ou autoconcepção específica do sujeito em um
“contexto de situação” significativo específico. De novo, passo rapidamente pela
questão vizinha do vestuário. No entanto, se todas essas limitações, ligadas ao sistema
em ação, tornam esta análise lamentavelmente incompleta, elas têm a vantagem de
focalizar com antecedência a posição que estamos defendendo e sem a qual toda análise
posterior da ação corre o risco de recair em um pragmatismo vulgar: que a produção é a
realização de um esquema simbólico.

Observemos, pois, o que é produzido no sistema do vestuário. Por várias
características objetivas, um item do vestuário torna-se apropriado para o homem ou
para a mulher, para a noite ou para o dia, para “usar em casa” ou “na rua”, para adultos
ou adolescentes. O que é produzido é, portanto, em primeiro lugar, tipos de tempo e de
espaço que classificam situações ou atividades; e em segundo lugar, tipos de status aos
quais todas as pessoas pertencem. Essas poderiam ser chamadas de “coordenadas
nocionais” do vestuário, na medida em que demarcam noções básicas de tempo, lugar e
pessoa como constituídos na ordem cultural. Daí ser esse esquema classificatório, o que
é reproduzido no vestuário. No entanto, não é só isso. Não são simplesmente os limites,
as divisões e subdivisões entre grupos etários ou classes sociais, por exemplo: por um
simbolismo específico das diferenças no vestuário, o que é produzido são as diferenças
significativas entre essas categorias. Ao manufaturar peças de vestuário de cortes,
modelos ou cores diferentes para mulheres e para homens, reproduzimos a distinção
entre feminilidade e masculinidade tal como é conhecida nessa sociedade. Isso é o que
ocorre no processo pragmático-material da produção.

Mais especificamente, o que ocorre é uma diferenciação do espaço cultural como o
que se dá entre cidade e campo, e, dentro da cidade, entre o centro e os bairros
residenciais — e aí de novo entre cada um, como formador coletivo de uma esfera
pública, e o domínio doméstico-familiar. Quando uma mulher vai às compras, ela
normalmente “torna elegante” uma roupa doméstica, pelo menos com a adição
periférica de algum elemento que ressalte, como por exemplo joias; e mais ainda se ela
vai fazer compras no centro em vez de “na vizinhança”. Inversamente, quando o
homem volta à casa “depois de um dia de trabalho duro”, ele simplifica uma roupa de
rua de maneira a estar consistente com o “caseirismo” da esfera doméstica.13 No outro
extremo estão as distinções maiores do espaço nacional: por exemplo, a Costa Oeste e a
Costa Leste, das quais são subáreas demarcadas a Califórnia e o Nordeste (cf.
Rosencranz, 1972, p.263-4).

Também substancializamos no vestuário as demarcações culturais básicas de tempo
— diário, semanal, sazonal. Temos roupas para a noite e roupas para o dia, “vestidinhos



para fim de tarde” e roupas noturnas (pijamas). Cada uma referencia a natureza das
atividades determinada por aqueles períodos de tempo, da mesma maneira que as
roupas de domingo estão para as roupas de dia de semana como o sagrado está para o
profano. Primavera e outono são marcados por cores concebidas para repetir as do ciclo
da vegetação. (A cor exterior, entretanto, parece ser invertida para uso no verão e no
inverno: verde e vermelho marcam o solstício de inverno [Natal], enquanto que o
branco é tradicionalmente adequado entre o Memorial Day [30 de maio] e o Labor Day
[primeira segunda-feira de setembro].)

Um tratamento similar poderia ser aplicado a classe, sexo e grupo etário da roupa.
Todas essas categorias sociais têm marcas determinadas, variações características no
nível do objeto. Na ideologia comum de produtores e consumidores, essa
consubstancialidade entre sujeito e objeto é predicada como uma identidade de
essências, de modo que a seda é feminina e as mulheres são “sedosas”. “Fina como
seda”, “macia como seda”, essa fazenda se define, por um lado, em oposição à
masculinidade da lã e, por outro, à inferioridade do algodão (cf. Dichter, p.104ss.).14

Mas essa coleção de estilos de Veblen entre o máximo do luxo e o máximo da
feminilidade é provavelmente recoberta pela raça, pois para os pretos americanos o
sexo masculino parece ser o sexo marcante, enquanto que para os brancos o sexo
feminino é que deve ser decorado.15 Por outro lado, a correlação entre a elegância do
homem preto e a elegância da mulher branca em dimensões como a da textura será
flexionada diferencialmente por classe, na medida em que raça e classe se sobrepõem.
É um lugar-comum da sociologia caseira que cores mortas e contrastes mínimos são
típicos da classe alta do Sistema enquanto que as cores vivas e os contrastes fortes são
típicas da “massa” (Birren, 1956). Por outro lado, a sobriedade sedosa da mulher
branca da classe alta é substituída, na roupa de sua filha, pelas texturas da juventude; o
que nos traz de volta à lã como diferenciação de juventude e masculinidade em face da
mulher adulta pelos atributos de atividade/passividade (cerimonial).16

Gênero e grupo etário servem para ilustrar outra propriedade da gramática: alguns
mecanismos de abertura do conjunto para fazê-lo mais complexo sem entretanto
promover uma revisão, em princípio. Mesmo em expansão, o sistema parece confirmar
a frase de Sapir segundo a qual a moda é o costume com a aparência de uma ruptura
com o costume. Novas espécies e subespécies são permutadas, por exemplo, em uma
síntese combinatória de oposições existentes. Para os figurinistas, a distinção original
entre bebês e crianças em idade escolar foi recentemente dividida em “bebês”,
“crianças que engatinham”, “crianças em idade pré-escolar” e “crianças em idade
escolar”; os adolescentes, da mesma forma, não são mais o que eram, mas “pré-
adolescentes”, “subadolescentes” e “adolescentes” (Rosencranz, 1972, p.203). Da
mesma maneira, várias categorias de homossexualidade podem ser desdobradas por
combinações específicas do vestuário masculino e feminino, ao ponto em que agora
temos seis ou mais sexos de vestimenta, mais ou menos, visivelmente distinguíveis.
Mas na linha entre adolescente e adulto, um segundo tipo de permutação está
atualmente em evidência: a adaptação de uma distinção existente em outra parte do



sistema, um tipo de transferência metafórica, para significar uma troca de conteúdo em
uma oposição tradicional. A ideia corrente de uma “revolução adolescente” sem dúvida
predispôs à mudança, mas desde a guerra do Vietnã o conflito com as autoridades
constituídas (ou seja, os adultos) tem sido um discurso político, e assim também na
vestimenta pelo contraste adolescente/adulto:trabalhador/capitalista, com a juventude
se apropriando dos blue jeans e camisas de trabalho das classes menos privilegiadas da
sociedade. Talvez nada pudesse provar melhor a ausência de utilidade prática na roupa,
uma vez que o trabalho é uma das últimas coisas que essa juventude tem em mente.
Mas o exemplo serve também para revelar a qualidade singular da sociedade
capitalista: não que ela deixe de trabalhar com um código simbólico, mas que o código
trabalha como um conjunto aberto, respondendo a eventos que comanda e assimila ao
mesmo tempo para produzir versões mais amplas de si mesmo.

Entre parênteses: essa visão da produção como a substancialização de uma lógica
cultural deveria impedir-nos de falar ingenuamente da geração de demanda pela oferta,
como se o produto social fosse a conspiração de uns poucos “tomadores de decisão”,
capazes de impor uma ideologia da moda através dos enganos da publicidade. Na frase
de Marx: “O próprio educador necessita ser educado. Não é que a parole do produtor se
torne a nossa langue.” Nem deveríamos cair na mistificação inversa da produção
capitalista como uma resposta aos desejos do consumidor: “Nós sempre tentamos nos
adaptar”, diz o chefe de relações públicas da companhia que mais ganhou com a
recente expansão da venda de blue jeans.17 Mas então quem é dominante, o produtor ou
o consumidor? Deveria ser possível sobrepor-se a todas essas representações subjetivas
para uma descrição institucional da produção capitalista como um processo cultural.
Evidentemente, essa produção é organizada para explorar todas as possíveis
diferenciações sociais através de uma motivada diferenciação de bens. Ela se
desenvolve de acordo com uma lógica significativa do concreto, de significação das
diferenças objetivas, desenvolvendo portanto signos apropriados para as distinções
sociais emergentes. Tal lógica pode muito bem explicar a especialização de roupas por
diferenças de idade, ou a transferência metafórica do blue jeans — especialmente se for
observado que a integração icônica entre as distinções sociais e de objeto é um
processo dialético. O produto que chega ao seu mercado de destino constitui uma
objetificação de uma categoria social, e assim ajuda a constituir esta última na
sociedade; em contrapartida, a diferenciação da categoria aprofunda os recortes sociais
do sistema de bens. O capitalismo não é pura racionalidade. É uma forma definida de
ordem cultural; ou uma ordem cultural agindo de forma particular. Fechar parênteses.

Passo a outro tipo de variação da vestimenta, correspondente à divisão do trabalho
considerada de maneira ampla, para sugerir a presença de regras sistemáticas para a
categorização social da forma de vestir. Primeiro, entretanto, necessitamos estabelecer a
classificação ao nível social. Em sua discussão do mundo da moda, Barthes distingue
duas maneiras alternadas pelas quais a significação social da vestimenta é concebida
(1967, p.249ss.). Elas são, na realidade, duas modalidades de discurso social, o ativo e
o passivo: fazer e ser, faire e être, atividade e identidade. Adaptando a distinção aos



propósitos presentes, pode-se dizer que o primeiro tem a ver com funções; ele ordena a
vestimenta de acordo com o tipo de atividade, como por exemplo “esporte” ou
“trabalho manual”. O segundo diz respeito ao status ocupacional e vestimenta
característica do trabalhador, do fazendeiro, da garçonete, do médico, do soldado.
Adiante, em um gráfico de funções supersimplificado e generalizante (figura 11),
abrevio uma discussão considerável e pulo mais de uma mediação.

O pressuposto principal é o da validade da distinção de Veblen entre cerimônia e
trabalho nas categorias americanas de atividade e vestuário. A chave para todo o
gráfico é esse princípio. Em cada oposição, a função marcada ou cerimonial está à
esquerda, e a não marcada ou própria do trabalho, à direita, com o todo formando
portanto um conjunto de diferenciações da distinção principal entre trabalho e lazer (cf.
Veblen, 1934 [1899]). Se essa suposição é aceita como mais ou menos
etnograficamente correta e as suas consequências igualmente elaboradas através de
classes e subclasses de uma maneira rigorosa, duas regularidades notáveis do sistema
do vestuário se apresentam. A primeira pode ser chamada de regra de correspondência
cerimonial. Refere-se à diferenciação análoga de roupa em quaisquer de duas classes
funcionais ordenadas similarmente na oposição entre cerimônia e trabalho.
Consideremos, por exemplo, as “roupas festivas” usadas por homens em ocasiões
especiais (fête), talvez culminando com um smoking para eventos muito ritualizados
(por exemplo, casamentos, festas de gala) ou, um pouco menos formal, o terno escuro
de corte impecável. Observe-se então que essas roupas lembram os ternos
“conservadores” usados por executivos, de certa forma correspondendo às respectivas
diferenças entre roupa esporte para o lazer e roupa de escritório para o trabalho. As
duas últimas — por causa de sua relativa “informalidade”, esquemas de cor mais
permissíveis, e assim por diante — se parecem entre si; realmente, na medida em que
um jovem funcionário de escritório pode ser diferenciado do alto executivo por seu
“casaco esporte”. No entanto, exatamente as mesmas diferenças caracterizam, de um
modo geral, a oposição entre as roupas mais formais de diversão e a roupa
relativamente mais simples permitida quando “se está em casa sem fazer nada” (sans
projet). Ou, mais uma vez, é a diferença entre os blue jeans ou macacões de um
trabalhador industrial e os uniformes mais bem-feitos da garçonete, do entregador, e
outros trabalhadores que prestam serviços. Essa oposição específica também reaparece
no lazer, nas roupas de esporte para caçadas ou esqui, as quais são como uniformes,
mesmo sendo diferentes das “roupas simples” dos espectadores.18 É portanto uma regra
da analogia nas oposições de cerimônia/trabalho, seja qual for o nível em que elas
apareçam no sistema. Os termos de qualquer oposição correspondem aos termos de
qualquer outra, de tal forma que as roupas marcadas (cerimoniais) de quaisquer de duas
classes se parecem entre si por uma diferenciação análoga em relação às roupas não
marcadas (próprias do trabalho) de suas respectivas classes. Ou, mais formalmente:



FIGURA 11 • Esquema de funções significadas no vestuário americano.

(1)  — onde se diz que a oposição (/) do marcado (M) e não M marcado
( ) em qualquer classe (x) corresponde (≅) a M/  em qualquer outra classe (y).

Além das similitudes nas diferenças, há também diferenças nas semelhanças — um
smoking é mais “elaborado” que um terno, assim como roupas domésticas
(especialmente as que se usam à noite) são mais “informais” que roupas de trabalho, o
que leva a uma segunda regra: a regra do exagero cerimonial. A regra é que, por um
lado, a roupa marcada em uma oposição mais cerimonial é ela mesma mais cerimonial
que seu par em alguma oposição de trabalho: assim como os uniformes para esportes
são mais coloridos e de modelos mais elaborados que o uniforme da garçonete ou do
leiteiro. Por outro lado, a roupa não marcada da oposição cerimonial é ainda menos
própria ao trabalho do que o seu par do lado do trabalho: assim como a roupa do
espectador é mais “informal” que a roupa do trabalhador industrial. O mesmo pode ser
dito sobre a oposição entre fête e esporte dentro da categoria “diversão”, comparável à
do executivo e secretário na categoria empresarial, mesmo sendo o último par ao
mesmo tempo mais cerimonial (o terno do executivo) e menos próprio do trabalho
(funcionário administrativo) do que, mais uma vez, a prestação de serviço versus o
trabalho industrial. A regra, portanto, é que a oposição estipulada dentro de uma classe
própria do trabalho é exagerada pela oposição correspondente em uma classe mais
cerimonial. O exagero ocorre nas duas direções: a roupa cerimonial é mais cerimonial
em seu polo marcado, menos própria do trabalho em seu polo não marcado.
Formalmente:

(2) Mx1>My2 : :Mx1<My2, onde expoentes (1, 2, 3, …n) representam um fator da
função do trabalho e > e < representam formalidade relativa. Ou, pelo diagrama (figura
12):



FIGURA 12 • Regra do exagero cerimonial

Vou poupar ao leitor uma discussão correspondente da modalidade do “ser”, a qual,
como responde a uma proliferação da especialização da ocupação é ainda mais variável
que o sistema de funções.19 Mas parece legítimo fazer uma pausa neste ponto para
explicar que exigências se apresentam para exercícios do tipo que acabamos de fazer. O
objetivo geral é responder a uma pergunta feita inicialmente por Marx, mas que eu
saiba sem resposta na sua ou em qualquer outra economia: Que tipo de explicação
teórica pode ser dada para a produção como um modo de vida? Proponho aqui um
exemplo do início de tal explicação cultural: exemplo porque está preocupado somente
com o sistema do vestuário na América moderna; início porque até agora tem estado
preocupado principalmente com a sintaxe geral, classes sociais do objeto da roupa, e
algumas regras de sua bifurcação social. Mas é necessário ser ainda mais cuidadoso. A
pretensão da regra da correspondência cerimonial é somente a de que ela sugere tal
sintaxe. Para maiores pretensões, a discussão teria que determinar os tipos de detalhes
de roupas aos quais as regras se aplicam — detalhes de cor, contraste de cor, corte e
modelo, tipo e harmonia de peças do vestuário, tipos de acessórios, tipos de textura —
e os modos de suas combinações. Seria um projeto muito amplo; este é somente um
exemplo da sugestão de um início.

No mesmo sentido, discutiria o processo simbólico no nível mais baixo dos seus
elementos componentes e dos seus significados específicos. O que tenho em mente é
determinar os contrastes distintivos mínimos nas características dos objetos (como
linha, cor, ou textura) que significam diferença de significado social. Não reivindico
aqui novidade alguma nesta tentativa, ou superioridade em virtude de uma aparente
sistemática aplicada às observações feitas por outros:

Tanto quanto eu saiba, os macacões são uma roupa nativa deste país … pelo menos a roupa padrão ou clássica …
do trabalhador rural do sul dos Estados Unidos: são seu uniforme, o símbolo e a proclamação de sua condição de
camponês … a base, o que eles são, pode ser mais bem-vista quando ainda são novos; antes de perderem a
forma, a cor e a textura; e antes que as costuras brancas tenham perdido seu brilho … A alça que passa pelos rins
lembra um arreio de trabalho, como também as tiras atravessadas do suspensório e os botões de lata.

E nos bolsos funcionais do peito, um arreio modificado para uso de um animal de tal inteligência que sabe
usar ferramentas … Um macacão novo tem entre suas belezas a de uma impressão: é o mapa de um trabalhador.

As camisas também; de corte folgadas e costuradas com linhas grossas; com grandes bolsos quadrados e
botões de metal: a fazenda dura, que não absorve o suor quando é nova, o colarinho largo de tão novo e de
ângulo aberto em pontas debaixo da orelha. [James Ages, Let Us Now Praise Famous Men (1941, p.165-7).]

São essas unidades significativas elementares — os bolsos quadrados, a fazenda
dura, as tiras cruzadas — que serão discutidas. Há em um nível mais alto um léxico das
unidades produzíveis: tipos de fazenda como a seda ou a lã, tipos de roupas como



camisas e blusas: produtos que entram no traje completo e normalmente contribuem
com várias concepções para o todo. Mas essas já são construções complexas cuja
importância signficativa é firmada em detalhes componentes da forma. Em um trabalho
que ridiculariza o conceito de que nossas roupas sejam “modernas” ou “civilizadas” em
algum sentido, Rudolfsky escreve:

Qualquer pedaço de fazenda pode ser sexualizado simplesmente ao ser cortado em uma forma precisa. A forma
resultante pode determinar o sexo real …

O transpasse de uma blusa, de um casaco ou de um paletó determina o sexo do artigo. Ao abotoar uma roupa
do lado direito, ela se torna apropriada somente para homens e terminantemente imprópria para mulheres. Não
importa quais sejam as explicações exóticas do folclore, o lado direito do corpo sempre foi masculino e o lado
esquerdo feminino; essa orientação tem sobrevivido, apesar de sua irracionalidade (Rudolfsky, 1947, p.126-7).

Pode-se facilmente apresentar uma quantidade de características elementares
semelhantes que diferenciam o gênero das roupas. As mangas dos homens, por
exemplo, são carateristicamente mais talhadas que as das mulheres e cobrem todo o
braço em comparação com os comprimentos três-quartos (ou menos) que mostram a
extremidade inferior — contraste que é exatamente repetido nos membros inferiores
com as calças e saias.20 A fazenda masculina é relativamente grosseira e dura,
normalmente mais pesada, a feminina é macia e fina; com exceção do branco, que é
neutro, as cores masculinas são mais escuras, as femininas claras ou pastel. A linha nas
roupas masculinas é quadrada, com ângulos e cantos; as femininas enfatizam as curvas,
os arredondados, o harmonioso, a fluidez. Tais elementos da linha, textura e outros são
os componentes mínimos, os contrastes objetivos que demonstram significado social.

Evito chamá-los de “vestemas”, mas se necessário podem ser considerados UCEs —
“unidades componentes elementares” e como um trocadilho com uma expressão de
McLuhan que diz que “a conformidade com uma moda literalmente confere aceitação a
um estilo”, proponho considerar somente três classes de unidades elementares: textura,
linha e cor.

A textura primeiro, principalmente para ilustrar que significação é desenvolvida a
partir de contrastes binários entre os significantes. A textura opera semanticamente em
uma quantidade de oposições objetivas — pesado/leve, áspero/liso, duro/macio —
várias delas pertinentes simultaneamente a diversas fazendas. Marilyn Horn, em um
texto subtitulado “Um estudo interdisciplinar da vestimenta” (1968, p.245), compila
uma boa lista de dualidades de textura pressupondo cada par como os dois polos de
uma gradação contínua de variações. Eu tenderia a fazer restrições a alguns dos pares.
mas devemos aceitar Horn como especialista e informante. De qualquer modo, a
fazenda pode ser:

opaca brilhante
áspera lisa
desigual plana
granulosa escorregadia
grosseira fina



volumosa diáfana
pesada leve
compacta porosa
eriçada fofa
firme mole
rija flexível
dura macia
firme esponjosa
inelástica elástica
quente fria
não aderente aderente

O pressuposto é de que tais diferenças objetivas são imediatamente observáveis e
socialmente significantes (ver nota 14). Qualquer pedaço de fazenda, portanto, é uma
combinação particular de várias qualidades de textura. Na medida em que cada
qualidade tem algum significado em distinção ao seu oposto objetivo, a textura
comunica um conjunto paratáxico de proposições em relação à idade, atividade, classe,
tempo, lugar e outras dimensões da ordem cultural.

As linhas estruturais no corte ou no modelo da roupa formam uma classe análoga de
contrastes significativos. A significação parece estar relacionada com pelo menos três
características da linha: direção, forma e ritmo. A direção refere-se à orientação em
relação ao chão: portanto, vertical, horizontal e oblíquo mediador, sendo esse último
divisível em esquerda (para baixo, da esquerda para a direita) e direita (para cima, de
esquerda para a direita). (Figura 13).

FIGURA 13 • Direção na linha

Observe-se que já é um pequeno paradigma de construção cultural do significado o
fato de uma linha oblíqua indo para baixo, da direita para a esquerda, ser considerada
pelos europeus como se inclinando “para cima”, enquanto que uma linha indo para
baixo, partindo da esquerda, inclina-se “para baixo”. A distinção “para cima”/“para
baixo” é totalmente arbitrária, ainda que algumas vezes implicitamente aceita ao nível
experimental (por exemplo, Poffenberger e Barrows, 1924). Supondo-se que as linhas
são “lidas” da esquerda para a direita, a distinção torna-as a objetificação potencial de



qualquer relação social graduada concebida de forma semelhante em termos de “para
cima” e “para baixo”, “mais alto” e “mais baixo”.21 A segunda dimensão da linha, a
forma, refere-se a suas propriedades como reta ou curva, angular ou em zigue-zague. O
ritmo é a periodicidade da curva ou ângulo: uma série indefinida normalmente
traduzida como movimento ou velocidade que vai do “lento” ou “ondulante” até o
“rapidamente oscilante”, mas que também pode incluir uma variação significativa de
amplitude.

Com o auxílio de alguma psicologia e apreciação estética sobre o significado da
linha, é possível apresentar avaliações culturais de certos contrastes da linha. A
psicologia experimental pode ser sugestiva: tipicamente planejada para determinar o
valor expressivo ou afetivo das linhas, o procedimento testa a relação com o sujeito
individual em vez da relação entre representações objetivas e sociais. Apesar disso, as
reações de sensação, pelo menos indiretamente, sugerem interpretações culturais.
Portanto, para maior reflexão, anexo um exemplo antigo de experiência com “o valor
sensível da linha”, o estudo de Poffenberger e Barrows já citado, informando a
frequência de respostas de 500 entrevistados de bom nível cultural a um conjunto de
linhas diferentes (1924). As linhas diferiam em forma como curvas ou angulares;
nenhuma linha reta foi incluída. Para o ritmo, tanto a periodicidade como a amplitude
estavam operando simultaneamente; enquanto a direção só incluía a horizontal e duas
oblíquas. Não havia a orientação vertical. Pediu-se aos entrevistados que atribuíssem
valores às linhas, de uma lista de 13 adjetivos, como “triste”, “tranquila”, “preguiçosa”.
Os resultados principais estão sumarizados no quadro 1 (p.193).

Resultados desse tipo são acentuados por outro gênero de informação, como é
provido por esteticistas treinados, cujas descrições da significação do concreto muitas
vezes alcançam especificamente dimensões culturais. Em um texto fascinante, The Art
of Color and Design, Maitland Graves (1951), por exemplo, faz vários comentários,
como os abaixo sobre a linha: “A linha levemente curvada ou ondulante é frouxa e
flexível. Por causa da transição harmônica na troca de direção, ela tem uma
continuidade que flui.” O “movimento lento e preguiçoso”, continua Graves, é
“passivo”, “gentil”, “macio”, “voluptuoso”, e “feminino” (p.202). A linha reta, em
contraste, “sugere rigidez e precisão. Ela é positiva, direta, tensa, rija, inflexível, dura,
rude”. Pode-se então acrescentar — talvez sem tirar vantagem indevida da condição de
informante — que a linha reta é, por comparação, masculina. Graves faz uma
comparação análoga entre a vertical e a horizontal, com conotações adicionais como
força e autoridade. Aqui, tudo depende da relação com um chão, e como Graves
descreve, muito ingenuamente, com o chão.

Quadro 1
Os sentimentos e suas linhas apropriadas



A linha horizontal: “está em harmonia com a força da gravidade, isto é, em
descanso. Ela é quieta, passiva, calma, sugere repouso … A linha vertical sugere
postura, equilíbrio e apoio forte e firme. As linhas verticais … são severas e austeras;
elas simbolizam a correção, a honestidade ou a integridade, a dignidade, a aspiração e a
exaltação” (ibid., p.210).

Ora, como se chega da característica de objeto da UCE (por exemplo, reto/curvo) à
sua significação cultural (masculino/feminino)? É necessário ter cuidado com a simples
armadilha naturalística. O significado não é um ícone evidente em si mesmo, imanente
ao signo; o processo mental é algo mais que uma associação de semelhanças presentes
nos sentidos. É quase desnecessário observar que em média os homens são mais retos
que as mulheres (o fato de que muitos homens são mais arredondados que muitas
mulheres pode ser desconsiderado). O problema é infinitamente mais interessante e
sutil e, quando se pensa sobre ele, vê-se que foi colocado incorretamente na questão
inicial. No que diz respeito à produção, é desnecessário “chegar” ao gênero cultural a
partir da forma geométrica, assim como o é do significado a partir do significante, pois
desde o início cada um desses é alternadamente o significado do outro. Na sociedade tal
como é constituída, “arredondada” e “macia” são a definição de mulher, assim como
“feminina” é a definição da linha. Gênero e linha: cada um é a significação do outro e
um está para o outro como o signo físico cujo significado está sendo determinado.
Desse ponto de vista, a diferença entre homens e mulheres também é “objetiva”, uma
distinção do tipo concreto-perceptivo em relação ao qual noções de objeto como “reto”
e “curvo”, “duro” e “macio”, “rígido” e “flexível” fazem o papel de conceito. Como
entendemos a diferença na linha como sendo uma distinção de sexo, também
entendemos a distinção de sexo em termos da linha.

Mas, além disso, um segundo momento de reflexão sobre a linguagem sugere que
muito pode ser dito sobre grande número de distinções sociais: elas são
caracteristicamente expressas em termos geométricos. Nosso mundo social é
apresentado como um enorme mundo-objeto — e vice-versa. A morte é um “declínio”
para o “fim” da imobilidade e da prostração; de modo que, no experimento de
Poffenberger, a linha horizontal “lenta” ou a curva “descendente” está “morta”. Mas, da



mesma forma, o status é uma “posição” entre os homens, compreendida em termos de
“mais alto” ou “mais baixo”, como um comando é algo ante o qual nos “inclinamos” ou
nos “dobramos”. Algumas pessoas são “retas”; outras são “tortuosas”. Algumas são até
mesmo “transviadas”. Algumas são “fortes” (fisicamente), outras são “fracas”. “Força”
é também um atributo da autoridade constituída. Nós falamos “direta” ou
“indiretamente”. Agimos “rígida” ou “flexivelmente”. Temos parentes “próximos” e
parentes “distantes”; em alguns nos “apoiamos” e para outros somos “apoio”. Seria
fácil seguir indefinidamente, mas vou tornar a discussão “curta” para firmar meu
“ponto” de vista. O ponto principal é que o mundo social é comumente representado
pelo chamado objetivo, o que, precisamente por ser figurativo, funciona como a ideia.
Consequentemente, quando chega a hora de manufaturar um produto, em um conjunto
de roupas que objetifica a relação reto/curvo:masculino/feminino, nenhum privilégio
pode ser dado à atribuição de gênero à forma sobre a atribuição da forma ao gênero. A
correspondência já existe completa, antes e fora daquele momento quando “qualquer
pedaço de fazenda pode ser sexualizado simplesmente ao cortá-lo em uma forma
precisa” (Rudolfsky). Como uma realização particular daquela correspondência, o
tecido é um fato social total, ao mesmo tempo material e conceitual, que, sem costura,
entrelaça o significado espacial do sexo com o significado sexual do espaço.

A produção, então, é a prática de uma lógica muito mais penetrante do concreto,
lógica que é produzida como uma apropriação simbólica da natureza. Não se trata
simplesmente de espécies que são “boas para pensar”. A famosa afirmação de Lévi-
Strauss é aplicável a todos os tipos de coisas e relações que ocorrem normalmente. O
todo da natureza é o objeto potencial da práxis simbólica, cuja trama, bastante parecida
com a Razão de Hegel, consiste no seguinte: põe a serviço de suas próprias intenções
aquelas relações entre coisas que existem por suas próprias qualidades. A diferença
entre a linha vertical e a horizontal pode trazer com ela uma “resistência” e
“submissão”, comumente experimentadas, a uma “força” bem conhecida. Dar a
conveniência de um contraste proporcionado pela natureza para uma distinção presente
na cultura — por exemplo, entre autoridade e subordinação. Tampouco nos devemos
iludir com a aparente objetividade do signo, o qual não passa do resultado de um
processo dialético em que o fato natural foi primeiro dominado culturalmente de
maneira a ser reaplicado naturalmente. A natureza rigidamente separada do homem,
como disse Marx, não existe para o homem. As noções de “força”, “resistência”, e
outras semelhantes já são avaliações, representações culturais relativas do processo
natural. Contrário às nossas perspectivas correntes, esse tipo de metáfora não vai
realmente do concreto para o abstrato, da natureza para a cultura. Isso suporia que o
poder de classificação da linguagem falhasse misteriosamente no momento da
experiência “real”, que ela só pudesse emitir um novo nome, como degeneração em um
sinal. Podemos estar certos de que a “força” era uma relação espiritual antes de se
tornar um fato objetivo. E, correspondentemente, a apropriação material da natureza
que nós chamamos de “produção” é uma decorrência da sua apropriação simbólica.



O princípio de Saussure, portanto, não é violado, quaisquer que sejam as
semelhanças aparentes entre signo-objeto e referente cultural. Mais que uma reflexão, o
signo é uma concepção de diferenças objetivas. A arbitrariedade, portanto, retém uma
dupla garantia histórica. O fato de características da natureza serem aproveitadas pela
cultura para suas próprias intenções continua sendo uma determinação relativa; aquele
contraste particular da linha para representar gênero não é o único possível.
Inversamente, o conteúdo específico de qualquer contraste particular ao nível do objeto
não é dado através da diferença: se a linha para cima representa honestidade,
masculinidade ou autoridade, e que tipo de autoridade, nada disso pode ser dito fora de
determinado sistema cultural. No entanto, ao mesmo tempo, a apropriação histórica de
contrastes concretos precisa levar para a ordem da cultura pelo menos duas condições
da natureza, se é que pretende funcionar como discurso social. Primeiro: a seleção de
uma dada oposição material — como reto/curvo:masculino/feminino — deve ser
verdadeira: a pena para uma contradição entre os contrastes perceptíveis do objeto e as
relações significadas é a falta de sentido e, em última instância, o silêncio. Quando em
uso o signo é relativamente motivado, se o faz de acordo com um certo esquema
cultural. Segundo: a condição da semelhança perceptível, ela mesma relativa e
indeterminada (simplesmente como uma condição de não contradição) questiona a
incorporação dentro do sistema simbólico de estruturas naturais específicas: as da
própria percepção. Essa é uma atividade de apropriação e exploração, o emprego de
contrastes e relações sensíveis como um código semiótico. No caso, quando a cor, por
exemplo, é atrelada ao trabalho simbólico — desde que nem a extensão nem o
conteúdo específico do simbolismo da cor seja determinado — as relações que
subsistem entre significados culturais corresponderão formalmente às relações entre
matizes estabelecidos na percepção.

A esta altura, não mais estamos preocupados em demonstrar que os contrastes da
cor funcionam como componentes elementares de significação na produção. Há provas
abundantes disso, não somente para a roupa, mas para mobília da casa, automóveis, e
todo tipo de bens. A classe dos operadores da cor é complexa, fazendo uso de
distinções de matizes (incluindo neutros), saturação, valor (brilho) e as várias maneiras
pelas quais elas são combinadas em padrões multicoloridos:22 O problema de interesse
presente é descobrir se há uma estrutura comum às relações entre os significados da cor
e a percepção de diferenças de cores. Tal estrutura não teria significado específico,
sendo simplesmente uma combinatoire formal de oposições e compatibilidades. Sua
presença, para alguns, confirmaria as limitações impostas ao sistema simbólico pela
natureza da percepção (ou da mente). Colocando-o, porém, de maneira mais positiva e
talvez mais proveitosa, a combinatoire confirmaria o emprego de estruturas já presentes
na mente no projeto social da produção simbólica.23

Tomemos como exemplo (já muito citado) o sinal de trânsito: uma oposição entre
vermelho e verde mediada pelo amarelo. Para Leach (1970, p.16-21), essa segmentação
do espectro, operada pela mente, é fundamentalmente icônica, motivada
experimentalmente por uma associação do vermelho com o sangue, “o que certamente



remete aos tempos paleolíticos” (p.19). Vem desse “fato natural” a significação do
vermelho como perigo. Por outro lado, entretanto, o sinal de tráfego parece arbitrário,
uma vez que a seleção do verde para contraste é uma convenção aprendida — outras
cores (azul, preto, branco, amarelo) também poderiam ser selecionadas para contraste
com o vermelho. Finalmente, a análise baseia-se também na noção fisicista da cor
como parte de um espectro em que o amarelo seria um ponto intermediário entre o
vermelho e o verde. Portanto, postos juntos por princípios inconsistentes, cada um
desses postulados também é inadequado em si; e o efeito total ofusca a estrutura natural
do sistema de símbolo e a relação entre aquela estrutura e a alocação de significado.

Em suma: o primeiro argumento, sobre a naturalidade do vermelho como perigo,
tenta reduzir o processo simbólico a uma nomenclatura de significados imanentes à
experiência. Não é apenas que a explicação viole os cânones saussurianos do valor
como uma relação de diferenciação em um sistema de signos; da mesma forma, ela
desconsidera que o “sangue” significado pelo vermelho não seria sangue realmente,
mas o significado (cultural) do sangue. Daí a relação icônica motivada que Leach
pressupõe — como é verdade para todos os signos — ser um momento interno e
dependente dos valores simbólicos preexistentes (V. Valeri, 1970).24 O segundo
argumento de Leach em relação à seleção arbitrária do verde para contraste com o
vermelho ignora as evidentes relações de atração e oposição entre vermelho e verde
como cores complementares, ao nível da percepção e da concepção — um aspecto a
que retornaremos dentro em pouco. O último dos postulados de Leach pressupõe que a
experiência comum da cor toma a forma de um espectro refratado, mas isso é muito
raro na natureza em comparação com as cores dos objetos, onde o azul, como ponto
médio entre o vermelho e o verde, seria tão bom quanto o amarelo. Moral: a análise
deveria visar somente as correspondências entre a estrutura dos significados simbólicos
e a estrutura da percepção, evitando no caminho as armadilhas ideológicas paralelas do
fisicismo e do associacionismo. Pois o primeiro não é a maneira como o mundo se
apresenta à mente, nem o segundo a maneira como é representado. A demarcação de
correspondências corretas entre o perceptivo e o significativo mostraria não a
delimitação da cultura pela natureza, mas a apropriação da natureza pela cultura.

O que vem abaixo é simplesmente uma sugestão de tal análise, partindo da
observação de que as relações entre as cores do sinal de trânsito parecem ser duplicadas
em outros domínios simbólicos da cultura ocidental. Isso permite logicamente que o
princípio do sinal seja generalizado da maneira que se segue: o vermelho é oposto ao
verde em significado, enquanto que o amarelo é um ponto médio na medida em que é
como o vermelho em oposição ao verde e também como o verde em oposição ao
vermelho. O amarelo, para um exemplo simples, compartilha com o vermelho a
significação de perigo na bandeira de quarentena, o que também o une com o “verde
doentio”, em oposição ao vigor e energia do vermelho.25 Ou, para tomar os domínios
correlatos da idade e da sexualidade: comparado com a sexualidade e a virilidade do
vermelho, o verde e o amarelo são formas de relativa impotência, apesar de estarem nos
polos opostos da imaturidade e da maturidade, entre uma juventude inexperiente e uma



idade avançada, que já correu seu curso — “meu modo de vida/Está murchando, a
folha amarela”. No entanto, nas paixões, amarelo e verde se tangenciam novamente em
significados de ciúme e inveja. Entretanto, como cor “quente”, o amarelo —amarelo
vivo — se junta ao vermelho e laranja como “positivo e agressivo, inquieto ou
estimulante” (Graves, 1951, p.401), o oposto dos verdes e azuis, mais frios, que são
“transcendentes”, “espirituais” e “não sensuais” (Spengler, 1956, p.246). O vermelho é
coragem e guerra; o verde (com o azul) passivo, aquiescente, pacífico; o amarelo, como
covardia, é o pretexto de um, mas a realidade do outro. E notem como o sistema se
expande a ponto de incluir o azul de uma maneira particular. Assim como o verde está
para o vermelho, o amarelo é o contrário do azul: deprimido (the blues)e onde o
amarelo é vivo; leal e genuíno (the true blues),f onde o amarelo é falso e covarde. De
vez em quando,g o azul tem um significado comparável ao do amarelo. Como vimos,
entretanto, o azul tem similaridades com o verde em oposição aos quentes vermelho e
amarelo; por outro lado, a constância do azul distingue-o da imprudência do verde novo
e jovem;26 e realmente, onde o verde é o que nasce, o azul é o eterno e imortal. Da
mesma maneira, o azul é ao mesmo tempo semelhante e distinto do vermelho: nobre
(sangue azul) e rei na época da monarquia, azul e vermelho em outra época se tornam o
partido da ordem e da revolução. O vermelho é a cor dos santos e mártires no
cristianismo e o azul, correlativamente, da fé e da piedade; mas o vermelho é também a
marca dos pecadores — porém aí, the blues, no passado, era uma referência mais
específica aos “diabos azuis”. Em suma, pode-se estabelecer um conjunto de relações
entre o vermelho, o verde, o amarelo e o azul (figura 14), do seguinte tipo:

O aspecto que vou firmar é o de que o diagrama serve também para a percepção, se
as relações de intermediação semântica (±) entre as cores adjacentes forem tomadas
como compatibilidade ou presença simultânea em cores de objetos e as oposições
semânticas (–) forem tomadas como complementaridade. Essa estrutura pode ser
construída ao nível do perceptível a partir de algumas proposições elementares, bem
conhecidas da ciência da cor e da estética. Primeiro, os quatro matizes em questão
(juntamente com os neutros preto e branco) são peculiarmente apropriados para a
função semântica porque eles sozinhos são perceptivelmente únicos, não se pode
decompô-los em outros matizes. Falo especificamente da visão, que é um assunto
totalmente diferente da mistura de pigmentos. No que diz respeito à percepção, nenhum
outro matiz pode ser visto nos valores que normalmente chamamos de “azul”,
“vermelho”, “amarelo” e “verde” (Hurvich e Jameson, 1957; Hering, 1964 [1920);
Linksz, 1964; Pokorny e Smith 1972).27 Entretanto, onde esses quatro são
perceptivelmente únicos, todos os outros matizes são vistos como alguma mistura de
dois deles; o laranja é percebido como um composto de vermelho e amarelo, o roxo, de
azul e vermelho, e assim por diante. Por conseguinte, vermelho, verde, amarelo e azul
são considerados os matizes “primários” ou “primeiros” da percepção na literatura
científica — e na literatura estética, algumas vezes as cores “primitivas”. A última
afirmação faz uma boa conexão com a conclusão de Berline Kay (1969), segundo a
qual, depois do branco e do preto, esses quatro são os primeiros “termos de cor básica”
a emergir nas línguas naturais, e que as posições deles no espectro (em um diagrama de



saturação máxima) são semelhantes em várias culturas.28 Uma segunda observação
pertinente é que cada uma das quatro cores “primitivas” só se mistura visualmente com
duas das outras três, mas nunca com a terceira. O azul pode aparecer em combinação
com o vermelho ou com o verde (para fazer, por exemplo, roxo ou ciano), como
também pode o amarelo; mas nunca se vê um azul amarelado ou um amarelo azulado.
Da mesma forma, o vermelho e o verde são individualmente compatíveis em percepção
com o azul e o amarelo, entretanto não um com o outro: não há verdes avermelhados ou
vermelhos esverdeados. (Ver as fontes sobre percepção da cor já citadas, assim como
Hering, 1964 [1920]; Hurvich e Jameson, 1957.) Terceira observação: há um bom
senso perceptivo bem como fisiológico em conceber essas relações de cores como
“compatibilidades” e “oposições”. Onde os membros de cada díade complementar
(azul-amarelo e vermelho-verde) separadamente vão sintetizar-se com os membros da
outra díade, os próprios matizes complementares não somente se opõem, mas evocam
um ao outro em um padrão clássico de negação e correlação.29 O verde é banido da
sensação do vermelho, e vai aparecer como a pós-imagem do vermelho ou o efeito
dado pelo vermelho a um fundo neutro — uma relação recíproca e também verdadeira
do azul e do amarelo. Cada par de complementos, além disso, é ligado na percepção
pelo contraste com a outra díade. Debaixo de crescente intensidade, o azul e o amarelo
aumentam em brilho mais rapidamente do que o verde e o vermelho; os últimos retêm
seus valores por mais tempo debaixo de intensidade decrescente (efeito Bezold-
Brucke). Ou, se o tamanho do estímulo é reduzido, a habilidade de separar o azul do
amarelo se deteriora progressivamente em comparação com o verde e o vermelho. A
ligação é confirmada patologicamente pela existência de distintas síndromes de
daltonismo vermelho-verde e amarelo-azul. Todos esses fatos perceptivos, finalmente,
têm terreno na fisiologia da visão da cor, especificamente o mecanismo “processo de
oposição” da transmissão do olho ao cérebro — um conhecimento inicialmente
desenvolvido para o homem, mas recentemente corroborado por dados
eletrofisiológicos obtidos em macacos e peixes. A evidência é que a transmissão da
sensação de cor (diferente da fotorrecepção retinal) é organizada como uma tríade de
processos binários: vermelho-verde, azul-amarelo e preto-branco. Cada um desses
processos dispara impulsos para o cérebro de uma maneira privada através de células
que respondem a um dos pares complementares, mas excluem o outro; por exemplo, o
processo vermelho-verde é ativado ou como +vermelho –verde ou como –vermelho
+verde (ver Pokorny e Smith, 1972; Hurvich e Jameson, 1957) .



FIGURA 14 • Relações do significado da cor

Em suma, o sistema perceptivo de matizes primitivos pode ser descrito da seguinte
maneira: é composto de duas díades de cores opostas, vermelho-verde e amarelo-azul, e
quatro díades de cores compatíveis, vermelho-amarelo, vermelho-azul, verde-azul e
verde-amarelo. Isso é exatamente o mesmo sistema demonstrado no diagrama anterior
de relações semânticas (figura 14). A proposta é de que tal correspondência entre
estruturas simbólicas e perceptivas representa uma mobilização das estruturas
perceptivas no projeto das estruturas simbólicas.

Em sua dimensão econômica, esse projeto consiste na reprodução da sociedade em
um sistema de objetos não simplesmente úteis, mas significativos, cuja utilidade
realmente consiste em uma significação. O sistema do vestuário em particular repete na
sociedade ocidental as funções do chamado totemismo. Uma materialização suntuária
das principais coordenadas de pessoa e ocasião torna-se um vasto esquema de
comunicação — de maneira a servir como uma linguagem de vida do dia a dia entre
aqueles que podem não ter tido relação de conhecimento anterior.30 “Mera aparência”
deve ser uma das mais importantes formas de manifestação simbólica na civilização
ocidental. Porque é através de aparências que a civilização transforma a contradição
básica de sua construção em um milagre de existência: uma coesa sociedade de
estranhos. Nesse caso, sua coesão depende de uma coerência de tipo específico: da
possibilidade da apreensão dos outros, de suas condições sociais, e desse modo de suas
relações com alguém “à primeira vista”. Essa dependência da visão ajuda a explicar,
por um lado, por que as dimensões simbólicas, apesar disso, não são óbvias. O código
trabalha a um nível inconsciente, concepção dentro da própria percepção. É
precisamente o tipo de pensamento geralmente conhecido como “selvagem” —
pensamento que “não distingue o momento da observação do da interpretação, tanto
quanto, ao observá-los, primeiro se registram os signos do interlocutor e então se tenta
compreendê-los; quando ele fala, os signos exprimidos carregam consigo seus
significados” (Lévi-Strauss, 1966, p.223). Por outro lado, essa dependência “do olhar”
sugere a presença, na vida econômica e social, de uma lógica completamente estranha à
“racionalidade” convencional. Pois essa racionalidade é tempo transcorrido, uma
comparação e pelo menos uma outra olhada mais além, e um exame das alternativas. A
relação entre essas lógicas é que a primeira, a simbólica, define e classifica as
alternativas pela “escolha”, entre as quais a racionalidade, esquecida de sua própria
base cultural, gosta de se considerar como constitutiva.

1 Naturalmente, em algum nível, sabemos que essas afirmações são fraudulentas, mas esse conhecimento é apenas
uma prova a mais do mesmo princípio, isto é, do poder determinante do lucro. Tendo penetrado nos segredos da
publicidade, tendo-lhe tirado toda substância e sentido, que mais resta a não ser o motivo do lucro por baixo de
qualquer forma social? Assim, pela própria abstração e nudez na qual o descobrimos, seu poder é confirmado —
ainda mais pela ilusão de termos sido capazes de determiná-lo atrás da máscara de falsos propósitos.



a Till jarring interests of themselves create / The according music of a well-mixed state … / Thus God and Natures
linked the general frame, / And bade Self-love and Social be the same. (N.T.)
2 Sob certo aspecto, por ser menos limitado a uma situação específica, o valor de uso é mais arbitrário que o valor de
troca, apesar de estar em associação mais rígida com as propriedades concretas do objeto. Marx estava correto em
seu entendimento de valor da mercadoria como um significado diferencial estabelecido no discurso das coisas, isto é,
o valor da mercadoria como o conceito (le signifié) de um dado objeto somente através das relações desenvolvidas
no discurso comercial, e não pela referência a propriedades concretas. No último aspecto, o valor mercadoria é mais
abstrato. Para entrar nessas relações determinantes, entretanto, o objeto deve ser um valor de uso, isto é, ter um
significado convencional designado para suas propriedades objetivas, de maneira a dar-lhe “utilidade” para certas
pessoas. Uma vez que esse significado é uma avaliação diferencial de propriedades, ele não pode ser entendido
pelos sentidos; mas é sempre ligado ao perceptível — portanto, o valor de uso é o valor mais concreto. Por outro
lado, o significado da utilidade pode ser invocado fora de qualquer ação específica, sendo tomado como significado
do objeto como tal. Mas o valor de troca é determinável somente a partir da interação econômica das mercadorias, e
diferentemente em cada situação. Está limitado e estipulado dentro do discurso das mercadorias; fora do contexto da
troca, o objeto retoma o status de um valor de uso. Olhando assim, o valor de uso é o mais arbitrário; o valor de troca
é um “deslocador” pragmático.
3 A discussão que se segue é somente um comentário marginal à análise mais ampla das noções de comestibilidade e
das relações com animais domésticos desencadeada por Douglas (1966, 1971); Leach (1964) e Lévi-Strauss (1966).
Ver também Barthes (1961), R. Valeri (1971), e, sobre certas correspondências entre categorias sociais e zoológicas,
Bulmer (1967) e Tambiah (1969). A intenção aqui não é tanto a de contribuir para a análise semiótica quanto de
enfatizar as implicações econômicas.
4 Cf. Benveniste (1969, vol. 1) sobre pasu vira indo-europeu; por exemplo: “é como um elemento de riqueza móvel
que deve ser tomado o vira ou pasu vira avéstico. Designa-se por esse termo o conjunto da propriedade privada
móvel, homens e animais” (p.49). Ou ver a extensa discussão das palavras latinas pecu, pecunia e peculium (p.55ss.)
b Os americanos referem-se aos franceses como frogs, ou seja, rãs. (N.T.)
5 “Supondo-se que um indivíduo acostumado a comer cachorros nos perguntasse a razão pela qual não comemos
cachorros, só poderíamos responder que não é nosso costume; ele então estaria justificado se dissesse que os
cachorros são tabu entre nós, tal como nós estamos justificados quando falamos sobre tabus entre povos primitivos.
Se fôssemos fortemente pressionados para dar razões, provavelmente basearíamos nossa aversão em comer
cachorros ou cavalos sobre a aparente impropriedade de comer animais que vivem conosco como nossos amigos”
(Boas, 1965 [1938], p.207).
6 As práticas francesas e americanas de nominação parecem diferir aqui. As observações de Lévi-Strauss sobre os
nomes que os franceses dão aos animais (1966, p.204ss.) só se aplicam parcialmente ao costume americano. Uma
rápida inquirição etnográfica é suficiente para mostrar que os americanos são muito complexos a esse respeito.
Entretanto, a regra geral é que com-nome/anônimo: não comível/comível. Os nomes de cachorros e cavalos
(excluindo os cavalos de corrida) são algumas vezes “como nomes artísticos que formam uma série paralela com os
nomes verdadeiros das pessoas, ou, em outras palavras, nomes metafóricos” (ibid., p.205) — por exemplo, Duke,
King, Scout, Trigger. Mais frequentemente, entretanto, os nomes usados em inglês são termos descritivos,
metamórficos, mas tirados do discurso: Smokey, Paint, Blue, Snoopy, Sport etc. Os franceses reservam tais nomes
para o gado. Nosso gado é geralmente anônimo, exceto as vacas leiteiras, as quais frequentemente têm nomes
humanos dissilábicos (Bessie, Ruby, Patty, Rena — nomes fornecidos por informantes). Os cavalos de trabalho —
distintos dos cavalos de corrida — também têm nomes humanos. As diferenças entre sociedades que se relacionam
nesses aspectos, como Lévi-Strauss (1973) indica, representam découpages culturais diferentes ou superposições do
animal nas séries humanas.
7 Leach desenvolve essa posição em seu importante estudo sobre como as categorias de animais ingleses se ajustam
em um conjunto sistemático de correspondências entre relações com pessoas e relações com animais, de acordo com
os graus de distância (1964, p.42-7 e apêndice). Leach afirma que o esquema tem ampla validade, embora não tenha
universalidade; naturalmente que o estudo demandaria alguma mudança para povos (por exemplo) que comem
cachorros domésticos. Os havaianos tratam com grande compaixão os cachorros que serão comidos, “e não
infrequentemente, condescendem em alimentá-los com Poi (pó de taro) de suas próprias bocas” (Dampier, 1971,
p.50). Os cachorros destinados ao consumo, entretanto, nunca podem comer carne (Corney, 1896 [1821], p.117).
Não foi esclarecido se eles são comidos pela família que os criou ou se são como os porcos melanésios, que são
muito bem tratados por seus donos, mas reservados para serem dados aos outros.
8 A taxonomia da carne é naturalmente muito mais complexa do que esses nomes comuns. O filé, por exemplo, tem
grande vocabulário próprio, no qual ocorre alguma referência orgânica, embora normalmente com termos que não se
aplicam ao corpo humano como lombo e T-bone. O fígado de vitela é uma exceção para toda esta discussão;
desconheço o porquê.



c Nome dado ao timo ou pâncreas de vitela quando usado para alimentação humana. (N.T.)
d Soul food é o nome dado à cozinha do negro americano. (N.T.)
9 Além disso, há para esta noção de comunicação uma base fundamental, estabelecida por Rousseau em seu debate
com Hobbes: “Mas mesmo que fosse provado que essa cobiça ilimitada e indomável é verdadeira, e que ela se
tivesse desenvolvido em todos os homens até o ponto suposto por nosso sofista, ainda assim não produziria aquela
guerra universal de um contra todos, da qual Hobbes tenta traçar o odioso tableau. Esse desejo incontrolado de
apropriar-se de todas as coisas é incompatível com o de destruir todos os semelhantes; tendo matado a todos, o
vencedor teria somente a desventura de ficar sozinho no mundo, e não poderia desfrutar de nada, mesmo tendo tudo.
A riqueza em si mesma: que benefício ela traz se não pode ser comunicada; e de que adiantaria um homem possuir o
universo inteiro se fosse seu único habitante?” (Rousseau, 1964, 3:601).
10 “Os objetos não constituem nem uma flora nem uma fauna. Todavia, dão a impressão de uma vegetação pujante e
de uma floresta, onde o nosso homem selvagem dos tempos modernos mal consegue reencontrar os reflexos da
civilização. Essa fauna e essa flora, que o homem produziu e que por sua vez voltam a cercá-lo e a investi-lo …
deve-se tentar descrevê-las … sem se esquecer jamais de que, em sua magnificência e profusão, elas são o produto
de uma atividade humana, e que são dominadas, não pelas leis ecológicas naturais, mas pela lei do valor de troca”
(Baudrillard, 1978, p.19-20). [Em francês no original.]
11 A moda das roupas foi muitas vezes comentada por cientistas sociais e é por vezes objeto de pesquisas empíricas
(Barthes, 1967; Richardson e Kroeber, 1940; Simmel, 1904; Stone, 1959). Mas há uma literatura mais rica que se
pode utilizar com finalidades etnográficas: as reflexões diretas dos participantes no processo. Nossa discussão faz
uso de trabalhos escritos de publicitários, pesquisadores de mercado, desenhistas, compradores, críticos e editores de
moda, e livros preparados por professores de economia doméstica, desenho e estética. Além disso, a discussão não
nega por si mesma a vantagem da observação e autorreflexão na situação específica onde o etnógrafo finalmente
realiza a posição privilegiada de observador-participante, isto é, na sua própria aldeia. Não tenho a pretensão de ter
esgotado quaisquer destes recursos — muito longe disso.

Para um tratamento do vestuário análogo ao apresentado aqui — o qual, entretanto, veio à minha atenção só
depois que este capítulo estava no prelo —, ver Bogatyrev, 1971.
12 Apesar de Barthes estar interessado exclusivamente na retórica da moda enquanto escrita (le vetêment écrit), mais
do que com o sistema simbólico do objeto do vestuário como tal, grande parte de sua discussão é pertinente ao
esforço presente, e tenho utilizado muito do conteúdo de seus estudos.
13 Cf. o “princípio de adaptação ao estado” de Crawley: “O vestuário expressa todo movimento social, assim como
cada nível social. Também exprime o caráter familiar, municipal, provincial, regional, tribal e nacional. Ao mesmo
tempo, o vestuário dá inteira liberdade de movimento ao indivíduo. Uma psicologia completa do assunto analisaria
todos esses casos com referência ao princípio de adaptação” (Crawley, 1931, p.172). Algumas das transformações
objetivas que acompanham a proporção fundamental de público/privado:impessoal/familiar são evocadas pela
imagem estereotipada do bom burguês que retorna ao lar “depois de um dia de muito trabalho no escritório”: uma
cena banal na qual a situação social é demonstrada pelo homem sucessivamente tirando o chapéu, beijando a mulher,
tirando o paletó, tirando a gravata (gestos exagerados), abrindo o colarinho da camisa (respira fundo), sentando em
sua poltrona favorita, calçando os chinelos trazidos por um filho, esposa ou cachorro bem treinados, e finalmente
suspirando de alívio. Todo um conjunto de afirmações sobre o contraste entre o “mundo familiar” e o “mundo
maior” ocorre aí. No estudo sociológico de Stone sobre o vestuário em Vansburg, Virgínia, foi observado que cerca
de 70% dos trabalhadores manuais e de escritório chegam ao trabalho com o que consideram roupa de trabalho; e
aproximadamente 60% mudam de roupa antes de irem para casa. Mais de 90% de suas esposas trocam de roupa
antes de irem às compras, e mais ou menos 75% mudam de roupa de novo quando voltam à casa (Stone, 1959,
p.109-10). Lynes notou há algum tempo atrás que nos fins de semana, uma vez que a casa (do bairro de classe média
afluente) se transformou na arena do faça-você-mesmo, a classe dos funcionários de escritório usa “roupas de
trabalho” (por exemplo, blue jeans) na esfera doméstica — exceto nos “churrascos de fundo de quintal”,
caracterizados pelas roupas de cores vivas usadas nos feriados, “símbolo da revolta contra a conformidade imposta
aos homens pela rotina diária dos negócios” (1957, p.69).
14 As variedades de algodão são diferenciadas por sexo de acordo com o peso e a rigidez. Donde o paradigma
comum de quatro classes para os tecidos:



Em um livro sobre técnica de publicidade, Stephen Baker (1961, sem paginação) apresenta fotografias de uma
mesma mulher vestida com quatro tecidos diferentes. Ele comenta: “Os tecidos têm conotação sexual. A lã é o
menos feminino dos quatro tecidos … ele faz a mulher parecer executiva, urbana, sofisticada. O linho tem uma
imagem mista. Se é branco, sugere pureza. É mais feminino que a lã, mas tem pouco de sedutor. O linho é associado
com alegria pura e saudável. A delicadeza (e leveza) da renda a torna um tecido feminino. Rica em padrões, a renda
transmite um ar de elegância, uma certa distância e uma suave feminilidade. A seda é o mais sensual de todos os
tecidos. Ela brilha e reflete o jogo de luz. É muito macia e adere ao corpo de uma mulher. Essa característica faz a
seda (ou cetim) realçar as qualidades sedutoras daquela que a usa.”
15 Cf. Schwartz (1958) sobre o vestuário entre os negros americanos. Uma observação desse estudo empírico que
parece bastante generalizável é que o “motivo menos significativo a marcar a seleção e uso de certas peças do
vestuário é a proteção contra os elementos” (p.27).
16 Um estudo empírico do vestuário preferido pelas mulheres de meia-idade e mulheres universitárias de classe mais
alta revela contrastes do seguinte tipo (N. Tylor, citado em Rosencranz, 1972, p.214-5):

 jovens universitárias mulheres de meia-idade
roupa vestido de lã cinza-escuro e casaco;

lenço com desenhos abstratos cinza,
preto e vermelho

conjunto de seda preta

sapatos preto, grosso, pesado escarpin preto de seda com laço
meias levemente acinzentadas pretas transparentes
bolsa pelica preta seda preta
pulseira prata com pérolas ouro
broche – diamante
anel pérola pérola e diamante

A partir da informação acima e da discussão precedente, provavelmente se poderiam fazer algumas suposições sobre
a produção: por exemplo, que (mantendo-se iguais as demais variáveis, e elas são muitas) a quantidade de seda preta
produzida é correlata com o número de mulheres brancas de meia-idade e da classe alta na população — que já é em
si mesma um produto da organização total da sociedade (incluindo sobretudo a produção). A proposição é ao mesmo
tempo banal e totalmente desprovida de provas. É difícil constatar na natureza das coisas que a seda tenha alguma
afinidade com as mulheres brancas de meia-idade, embora essa afinidade esteja presente na cultura das coisas.
17 O que não quer dizer que esse não seja o modo genuíno de aparência aos participantes no processo: “Não creio
que alguma vez tenha pensado que chegaria a este ponto”, diz Haas, que juntamente com seu irmão Peter, o
presidente da companhia (Lévi-Strauss), foi o responsável pela atual estrutura de Lévi-Strauss. “Basicamente, o que
tentamos fazer é satisfazer as necessidades da sociedade.”

“O consumidor ainda determina o que ele quer”, diz Bud Johns, o diretor de relações públicas da companhia.
“Sempre tentamos adaptar-nos.” (“Blue jeans: Uniforme para um mundo informal”, Chicago Tribune, 5 de maio de
1975.)
18 Ou veja-se o seguinte exemplo de estilização em relação à hierarquia cerimonial observada por Jacinski em uma
fábrica: “Calças e camisas de cor cáqui sem gravata para inspetores, calças e camisas esporte para líderes; calças,
camisas brancas e gravatas para assistentes de chefe de seção; e o mesmo, mais um paletó, para o chefe de seção.”
(Citado em Ryan, 1966, p.66.)
19 Sobre a diferenciação ocupacional do vestuário, ver, por exemplo, Ryan, 1966, p.62; Horn, 1968. Um dos
informantes de Vansburg de Stone fez os seguintes comentários sobre as mudanças trazidas pela recente
especialização na agricultura: “Há alguns anos, você podia identificar qualquer fazendeiro. Eles usavam macacões
de brim o tempo todo. Agora são fazendeiros especializados e suas roupas também mudaram. Bem, alguns ainda
usam brim. Os fazendeiros de gado leiteiro têm um uniforme. Aqueles que negociam com aves têm uniformes
brancos. Os que trabalham com gado de corte vestem saias de mulher e calça de veludo piquê — no campo, têm de
vestir algo mais pesado. É completamente diferente de 30 anos atrás” (Stone, 1959, p.120-1).
20 Como tem sido frequentemente observado, há uma assimetria no gênero de quase todos os objetos, incluindo os
do vestuário: são as coisas femininas que são marcadas e exclusivas; os objetos masculinos, mesmo algo como
lâminas de barbear ou barbeadores elétricos, são frequentemente usados por mulheres ou existem em versões
femininas. Sobre o gênero dos objetos, ver Levy, 1968; Baker, 1961.
21 Essa construção cultural de uma linha como “ascendente para a direita”, que um japonês conceberia exatamente
da maneira inversa, é um indicador pequeno, mas interessante de que a ação, incluindo a linguagem, existe em um
mundo já simbolizado e interagindo não discursivamente com o código convencional da ação.



22 Cf. Arnheim, 1974; Birren, 1956; Wexner, 1954; Kintner, 1940; Murray e Deabler, 1957; Graves, 1951; Sargent,
1923; Baker, 1961, entre outros, e os textos sobre vestuário citados anteriormente por Ryan, Rosencranz e Horn.
23 Ver mais adiante o uso cultural das estruturas mentais. Esse tipo de fraseado tem algumas vantagens sobre o apelo
habitual a estruturas inatas, que tende a ser reducionista, mesmo sendo estático, e uma determinação negativa por
limites naturais. A implicação do fraseado alternativo é de reter a primazia do cultural sobre o mental, enquanto
sugere alguma noção de mediação entre os dois. Pressupõe alguma conexão funcional — a penetração da estrutura
mental tornando-a apropriada para a comunicação simbólica — e algumas possibilidades dinâmicas, pelo menos no
sentido de que o projeto simbólico está livre para desenvolver, de uma maneira variada, diversas potencialidades da
estrutura mental. Pode-se resumir toda a questão deslocando-se levemente a teoria clássica de Durkheim segundo a
qual as representações são gerais na medida em que são coletivas (sociais), e não coletivas na medida em que são
gerais (mentais).
24 A generalidade do fato de que o comportamento do signo humano (motivado) é sempre uma formação secundária
do simbolizar (não motivado) pode ser discutida tomando por base que a própria découpage dos significantes do
objeto pressupõe o processo de avaliação, daí a posição e o conteúdo do signo-objeto em uma ordem significativa
sobre a qual se exerce a motivação. Daí decorre que os conceitos tanto do signo-objeto quanto do seu significado,
aqui vermelho e sangue-perigo, provavelmente “ultrapassarão” (Barthes) a motivação formal que os une de maneira
que a tentativa de prover uma explicação através de uma semelhança icônica nunca será empiricamente satisfatória.
Portanto, na sociedade ocidental, o vermelho não é sempre negativo ou indicativo de perigo, como Leach coloca. O
vermelho também tem implicações de saúde, força, virilidade ou marcada sexualidade, e fête (Red letter day. A
expressão: qualifica um evento ou situação memoravelmente alegre. [E tem origem na rubrica vermelha que
indicava as festas nos calendários religiosos. N.T.]) Os vários significados têm um valor comum marcado ou “que
avança”, especialmente se os compararmos com os sentidos do branco e do verde, o que é um corolário de diferenças
na percepção da distância dos objetos que refletem comprimentos maiores de onda. Pela combinação de proximidade
relativa (efeito de aberração cromática) e de altos níveis de saturação alcançados pelos vermelhos sobre uma grande
variedade de ciclos e de valores de brilho, esse matiz é a mais “penetrante” das cores. O vermelho, na realidade, é a
cor maior (cf. Graves, 1951; Gregory, 1966; Bidwell, 1899; Southall, 1937). É essa característica contrastiva do
vermelho que o faz ter valor especial no código.
25 De acordo com o Oxford English Dictionary, o verde usado em referência à pele humana implica um “matiz
pálido, doentio ou bilioso, indicativo de medo, ciúme, mau humor ou doença”; enquanto que o vermelho, quando se
refere a lábios ou rosto, indica “uma cor natural e saudável”. Na discussão que se segue, utilizo-me de várias
autoridades em significado da cor, citadas na nota 22, e também de dicionários de gíria e uso da língua,
principalmente Mathews, 1951, Partridge, 1967, e Wentworth e Flexner, 1967. (Ver também Spengler, 1956,
1:242ss.)
26 O Oxford English Dictionary cita Chaucer: “Para coisas novas seu desejo está sempre vivo/em vez de azul, você
deveria ser toda verde.”
e The blues — estilo de jazz caracterizado pelo tempo lento, de caráter melancólico. (N.T.)
f The true blues — indica alguém inquestionavelmente leal. A expressão tem origem no século XVII, quando os
presbiterianos escoceses adotaram a cor azul como símbolo, em oposição ao vermelho dos realistas. (N.T.)
g De vez em quando — usado no texto original como once in a blue moon. A expressão é utilizada pelo autor para
firmar a posição dos diferentes significados do azul na língua inglesa. (N.T.)
27 Também observem que somente quatro matizes do espectro — um azul de aproximadamente 475nm, um verde de
cerca de 505nm, um amarelo de cerca de 578nm e um vermelho dos seguintes 495nm — permanecem constantes na
aparência da cor, apesar das mudanças em intensidade.
28 Há algum paradoxo na conclusão de que os termos “básicos” da cor deveriam ter referentes espectrais similares
em culturas diferentes. O paradoxo consiste em que, afinal de contas, esses não são os termos “básicos” da cor de
qualquer linguagem, mas conceitos abstratos de cor, independentes de qualquer objeto em particular. Em um nível
mais “básico”, há em toda parte uma miríade de termos de cor reconhecíveis pelas suas formas-objeto (como
amarelo-limão, verde-mar etc.; cf. Conklin, 1955). Por que então um conceito que é claramente uma formação
secundária deveria ter uma “base” específica e aparentemente universal? Essa discussão sugere uma resposta: esses
matizes, exatamente porque têm as qualidades perceptuais de distinção, de complementaridade etc., em alguns locais
— qualidades essas que os fazem ter contrastes significativos — são os que mais se prestam para o uso semântico
em rituais, produção, determinação de valor de troca etc. Na prática, as cores são códigos semióticos. Exatamente
por se prestarem a essa significação, somente alguns preceitos da cor são caracterizados como “básicos”, isto é,
aqueles que, por suas características e relações distintivas, podem funcionar como significantes em sistemas
informacionais. Ver Sahlins, 1976.
29 Linksz escreve: “O vermelho e o verde são uma díade de cores que se opõem da mesma forma que o amarelo e o
azul. Qualquer membro de uma das díades cancela o outro, antagoniza o outro ou — como Stelling descreveu (1880)



— destrói o outro” (1964, p.2). Mas esse antagonismo também tem um aspecto de reforço recíproco, como Goether
observou há muito tempo: “O vermelho e o verde (ou o amarelo e o azul), como ele disse, exigem-se ao mesmo
tempo, promovem-se um ao outro, apoiam-se um no outro” (ibid.).
30 “Um complexo processo mental é desencadeado mesmo na mais rápida das percepções visuais, e em um espaço
de tempo muito curto, talvez 30 segundos [sic], resultando em julgamento de sexo, idade, tamanho, nacionalidade,
profissão e casta social do estranho, além de algumas estimativas sobre seu temperamento, ascendência, simpatia,
elegância e até mesmo sua lealdade” (G. Allport, citado em Horn, 1968, p.109; cf. Linton, 1936, p.416).



5

CONCLUSÃO
a utilidade e a ordem cultural

Neste capítulo, desenvolvo algumas das implicações do capítulo anterior —
a incursão na economia capitalista como sistema cultural — examinando-a
no contexto das discussões teóricas já apresentadas. O sumário enfrenta
seguidamente o problema geral das interpretações simbólicas pragmáticas
da cultura e a indagação (estabelecida no início da pesquisa e sem resposta
até agora) sobre as particularidades que distinguem a cultura ocidental. As
várias sugestões e proposições programáticas aqui desenvolvidas
representam as conclusões iniciais e mais evidentes do ensaio como um
todo.

Uma questão evidente — tanto para a sociedade burguesa como para a
chamada primitiva — é que os aspectos materiais não são separados dos
sociais de maneira satisfatória; como se os primeiros se referissem à
satisfação de necessidades pela exploração da natureza e os últimos aos
problemas da relação entre os homens. Tendo feito essa diferenciação
marcante dos componentes culturais — desassociando a ordem cultural em
subsistemas de propósitos diferentes — somos forçados a viver para sempre
com as suas consequências intelectuais. Isto é, cada “subsistema” é
sujeitado inicialmente a um tipo de análise diferente, em termos de
propriedades materiais e sociais, respectivamente, e em seguida
interpretado por uma teleo-lógica diferente: por um lado, a articulação com
a natureza a serviço de um interesse prático; por outro, a manutenção da
ordem entre pessoas e grupos. Nesse caso, ficaríamos com um problema
que na realidade tem obcecado a antropologia desde o início — como
explicar as relações funcionais entre aspectos que de início se imaginou



serem distintos. Pode-se considerar que, em grande parte, a antropologia é
um esforço constante no sentido de sintetizar uma segmentação original do
seu objeto, uma diferenciação analítica de domínios culturais estabelecidos
sem a reflexão necessária, se é que claramente feita tendo nossa própria
sociedade como modelo. Mas o projeto estava condenado desde o início,
porque o primeiro ato tinha consistido em ignorar a unidade e
particularidade da cultura como uma estrutura simbólica, impondo uma
razão a partir de dentro sobre as relações com uma natureza exterior. O erro
foi desistir dessa razão em benefício de várias funções práticas e então ser
forçado a decidir como um conjunto de condições se reflete nas relações
devotadas a outro conjunto — as econômicas às sociais, as sociais às
ideacionais, as ideacionais às econômicas. Mas acontece que a retotalização
não é efetuada simplesmente ao se considerarem os bens materiais, por
exemplo, no contexto das relações sociais. A unidade da ordem cultural é
constituída por um terceiro e comum termo: o significado. E é esse sistema
significativo que define toda funcionalidade; isto é, de acordo com a
estrutura específica e as finalidades da ordem cultural. Daí, decorre que
nenhuma explicação funcional por si só é suficiente, já que o valor
funcional é sempre relativo a um esquema cultural.

Como um corolário específico, nenhuma forma cultural pode ser
interpretada a partir de um grupo de “forças materiais”, como se o cultural
fosse a variável dependente de uma inevitável lógica prática. A explicação
positivista de certas práticas culturais como efeitos necessários de alguma
circunstância material, seja para uma técnica específica de produção, seja
para um grau de produtividade ou diversidade produtiva, ou para uma
insuficiência de proteínas ou escassez de adubo — qualquer proposta
científica desse tipo seria falsa. Isso não quer dizer que sejamos forçados a
adotar uma alternativa idealista, imaginando que a cultura caminha sobre o
ar rarefeito dos símbolos. Não é que as forças e limitações materiais sejam
deixadas de lado ou que elas não produzam efeitos reais na ordem cultural.
É que a natureza dos efeitos não pode ser interpretada a partir da natureza
das forças porque os efeitos materiais dependem de sua localização cultural.
A própria forma de existência social da força material é determinada por
sua integração no sistema cultural. A força pode então ser significante —
mas a significação é, precisamente, uma qualidade simbólica. Ao mesmo
tempo, esse esquema simbólico não é em si mesmo o modo de expressão de
uma lógica instrumental, porque de fato não há outra lógica no sentido de



uma ordem significativa, a não ser aquela imposta pela cultura sobre o
processo instrumental.

O problema do materialismo histórico — o mesmo problema de todas as
teorias naturalísticas da cultura — é que ele aceita o interesse prático como
condição intrínseca e autoexplicativa, inerente à produção e portanto
inevitável à cultura. Para Marx, como já vimos, no momento da produção
estão em jogo duas lógicas. A interação entre o trabalho, técnicas e recursos
se dá de imediato pelas leis da natureza e pelas intenções da cultura, ou
seja, pelas quantidades e qualidades objetivas e pelos objetos quantitativos e
qualitativos. Mas na problemática da práxis, a lógica simbólica é
subordinada à instrumental dentro da produção, e portanto através da
sociedade. Como, na produção, a razão é um interesse prático, a satisfação
das necessidades do homem, ela é parte do processo natural que ela mesma
desencadeia. Em última análise, a cultura é organizada pela natureza
material das coisas e não pode, através de suas diferenças conceituais ou
sociológicas transcender a estrutura de realidade manifesta na produção.

À primeira vista, o confronto entre as lógicas cultural e material parece
desigual. O processo material é factual e “independente da vontade do
homem”. O simbólico é inventado e portanto flexível. Um é fixado pela
natureza, o outro é arbitrário por definição. O pensamento não se pode
submeter senão à soberania absoluta do mundo físico. Mas o erro está em
que não há lógica material separada do interesse prático e o interesse
prático do homem na produção é simbolicamente instaurado. As finalidades
assim como as modalidades de produção vêm do lado cultural: os meios
materiais da organização cultural assim como a organização dos meios
materiais. Pudemos ver que nada em sua capacidade de satisfazer
necessidades materiais (biológicas) explica por que as calças são produzidas
para os homens e as saias para as mulheres, ou por que não comemos cães e
no entanto a carne do traseiro do novilho é insuperavelmente própria à
satisfação da necessidade de comer. E as relações de produção — a divisão
do trabalho por categorias e capacidades culturalmente definidas —
tampouco são dedutíveis de categorias e capacidades materialmente
determinadas da população. É impreciso falar do confronto de duas lógicas
na produção; a lógica pertence unicamente à concepção, a qual tem diante
de si uma força rudimentar carente de significado ou conteúdo social. Em
geral, a situação da cultura é como a que em Rousseau se opunha a Grotius
e Hobbes — assim como a Calígula — a respeito das instituições políticas.



A força é um atributo físico ao qual os homens devem submeter-se se não
têm alternativa. Mas a pergunta a ser feita é: que faz da submissão um
dever? Dizer que o Poder faz o Direito, observou Rousseau, é confundir a
causa com o efeito. Da mesma forma, as forças materiais na produção não
possuem uma ordem cultural, mas meramente um conjunto de
possibilidades e limitações físicas seletivamente organizadas pelo sistema
cultural e integradas, no que toca aos seus efeitos pela mesma lógica que
lhes deu causa.

As forças materiais por si só não têm vida. Seus movimentos específicos
e consequências determinadas só podem ser estipulados agregando-as
progressivamente às coordenadas da ordem cultural. Decomponham as
forças produtivas apenas em suas especificações materiais. Imaginem uma
tecnologia industrial, uma população humana e um meio ambiente. Desse
modo, nada é dito sobre as propriedades específicas das mercadorias que
serão produzidas ou sobre o índice de produtividade ou as relações sob as
quais o processo ocorrerá. Uma tecnologia industrial por si só não
determina se será comandada por homens ou mulheres, de noite ou de dia,
por assalariados ou cooperativistas, na terça-feira ou no domingo, visando
lucro ou só a subsistência; a serviço da segurança nacional ou da gula
particular; para produzir cães alimentados na mão ou gado de curral; para
poluir rios e infectar a atmosfera ou para se deixar lentamente corroer como
a máquina de costura Singer majestosamente exposta em frente à casa de
um chefe africano. Se imaginarmos um certo índice de produtividade, como
o que é dado pelas relações totais de produção, algo mais pode ser dito
sobre a jornada de trabalho, o caráter de cooperação e a divisão de trabalho,
incluindo uma divisão hierárquica entre funções administrativas e manuais.
Mas se a cooperação é necessária, não há indicação alguma de que deva
excluir as mulheres; se há uma jornada de trabalho, não há indicação de que
deva se dar durante os dias úteis em vez dos fins de semana; se há um
gerente e um operário, nada indica que o primeiro tenha características de
um empresário ou seu agente e o operário as características de um
assalariado. Some-se a isso a propriedade privada e produção de valor de
troca e a hierarquia torna-se então burguesia e proletariado. Façam-se as
distinções culturais de sexo, etnia e raça: o burguês empresário certamente
será um homem WASP e o operário, também do sexo masculino, será um
negro ou um polonês. E assim por diante. As forças materiais se instauram
sob a égide da cultura.



Será que deixamos de lado o jogo das forças puramente naturais, das
necessidades biológicas e da seleção natural? A ecologia, como já notamos
e todos parecem concordar, vem à cena cultural como um conjunto de
condições-limites, um limiar de tolerância na exploração do meio ambiente
ou a satisfação de requisitos biológicos além dos quais o sistema, como é
constituído, não pode funcionar mais — é a “contrasseleção”. No entanto,
nos estudos ecológicos, é pouco enfatizado o fato de que, antes de poder
haver uma seleção natural, tem de haver uma seleção cultural: a dos fatos
naturais relevantes. A seleção não é um simples processo natural. Ela se
origina em uma estrutura cultural, a qual, por suas próprias características e
finalidades, define o contexto do meio ambiente específico a ela. Essa
estrutura cultural decide, por assim dizer, a forma efetiva e a intensidade
das forças seletivas. Até mesmo em estudos biológicos, como observa
Monod, essa determinação pelo organismo adaptante é frequentemente
confundida como um fato puramente ambiental:

Outra dificuldade para se aceitar a teoria seletiva é caracterizada pelo fato de, frequentemente, se
supor que ela atribua toda a responsabilidade pela seleção às condições do ambiente externo. Essa
é uma concepção completamente errada, pois as pressões seletivas exercidas pelas condições
externas sobre os organismos não são, de maneira alguma desconectadas dos desempenhos
teleonômicos (ou seja, reguladores internos) característicos das espécies. Diferentes organismos
habitando o mesmo nicho ecológico interagem de maneiras muito diferentes e específicas com as
condições externas (entre as quais temos que incluir os outros organismos). As interações
específicas que o próprio organismo “escolhe”, pelo menos em parte, determinam a natureza e
orientação da pressão seletiva que o organismo suporta. [Monod, 1972 (1970), p.125-6.]

Ao mesmo tempo, na medida em que o meio ambiente é determinado
por uma ordem cultural, é importante ser preciso sobre o caráter do
determinismo que é atribuído às condições seletivas. A “adaptação” é
invocada para explicar as propriedades, a persistência, ou com menor
ênfase, o modo de funcionamento de uma forma cultural. Mas a vantagem
seletiva é a estipulação de um funcionamento positivo mínimo: qualquer
coisa dentro dos limites naturais, qualquer coisa que não sujeite as pessoas
ou o sistema à destruição material é vantajosa sob o ponto de vista da
adaptação, da mesma forma que uma vantagem significativa mínima entre
espécies ou sociedades determina qual delas vence em uma luta por
recursos. Além disso, é indiferente à natureza se o funcionamento positivo é
ótimo, mínimo ou um meio-termo entre os dois extremos. A natureza só
governa o que diz respeito à existência, não à forma específica.
Examinando de outro ângulo, a seleção como um “limite de viabilidade” é



uma determinação negativa que estipula somente o que não pode ser feito,
mas consente indiscriminadamente (selecionando) tudo que for possível. Na
medida em que as propriedades definidas da ordem cultural são concebidas,
as leis da natureza são indeterminadas. Por sua factualidade e objetividade,
as leis da natureza estão para a ordem da cultura assim como o abstrato está
para o concreto: como o reino da possibilidade está para o reino da
necessidade, as potencialidades para a realização, a sobrevivência para o ser
concreto.

Isso porque a natureza está para a cultura como o constituído está para o
constituinte. A cultura não é meramente a expressão da natureza sob outra
forma. Antes pelo contrário, a ação da natureza se desdobra nos termos da
cultura, isto é, sob uma forma que não é mais a sua própria, mas sim
incorporada como significado. O que não consiste em uma mera tradução.
O fato natural assume nova forma de existência como fato simbolizado; seu
desenvolvimento e suas consequências culturais são governados já agora
pela relação entre sua dimensão significativa e outros significados, em vez
da relação entre sua dimensão natural e outros fatos. Tudo isso, é claro,
dentro dos limites materiais. Mas se a natureza “rigidamente separada do
homem não existe para o homem” (Marx), então a natureza que realmente
existe renunciou à sua própria razão na combinação. Desde o momento da
síntese cultural, a ação da natureza é mediada por um esquema conceitual
“através de cuja operação forma e matéria, nenhuma das duas existindo
independentemente, se realizam como estruturas, isto é, como entidades
igualmente empíricas e inteligíveis” (Lévi-Strauss). Sendo esse o destino da
natureza culturalizada, a natureza tal como existe em si mesma é só a
matéria-prima oferecida por Deus, esperando que lhe sejam dados forma e
conteúdo significativos pela mente do homem. É como o bloco de mármore
para a estátua terminada; e é claro que a genialidade do escultor — da
mesma forma que o desenvolvimento técnico da cultura — consiste em
explorar as linhas de difração do bloco de mármore de acordo com seus
objetivos. Assim como o mármore é um material rebelde (há certas coisas
que não se podem fazer com ele), assim o são os fatos da natureza e a ação
de seleção. Mas é o escultor quem decide se a estátua será a de um
cavaleiro montado contemplando suas vitórias (e quantas das patas do
cavalo não tocarão a base da estátua) ou se será um Moisés contemplando
os pecados de seu povo. E se se objetar que é a composição do mármore
que determina a forma da estátua, não nos esqueçamos de que o bloco de



mármore em questão foi escolhido entre tantos outros porque o escultor viu
nele a imagem latente de seu próprio projeto.

Muito frequentemente também se supõe que, se as sociedades
“primitivas” não são organizadas por uma racionalidade material rigorosa,
ao menos nós o somos. No que diz respeito à sociedade ocidental, pelo
menos estamos a salvo graças aos postulados utilitaristas do interesse
prático; elaborados inicialmente pela ciência econômica e daí em diante
aplicados a todos os domínios de nossa ação social. Fiz uma breve análise
da alimentação e do vestuário nos Estados Unidos como um desafio a esse
saber convencional. Os objetos e pessoas da produção capitalista estão
unidos em um sistema de avaliações simbólicas. Mas se a nossa própria
economia não burla a condição humana, se o capitalismo também é um
processo simbólico, onde está a singularidade das “civilizações” ocidentais?

Talvez em nada mais a não ser nessa ilusão de que não seja assim — de
que a economia e a sociedade são construídas pragmaticamente. No
entanto, a situação não é assim tão simples, pois mesmo a ilusão tem bases
materiais. Não se poderia deixar de notar em nosso breve esboço sobre o
sistema de vestuário americano que muitas das principais distinções
simbólicas do objeto de vestuário seguem a organização da produção. Se as
roupas de fim de semana diferem das dos dias úteis, as noturnas das
diurnas, as roupas de homem das de mulher, as roupas para o operário das
roupas para o empresário — a diferença em todos os casos é marcada pelas
relações econômicas. Pode-se dizer que se a produção reflete o esquema
geral da sociedade, ela não está senão se olhando no espelho. Mas seria
dizer a mesma coisa, e de uma forma que não descarta o entendimento já
estabelecido de nosso próprio sistema e permite a comparação com os
outros, observar que na cultura ocidental a economia é o locus principal da
produção simbólica. Para nós, a produção de mercadorias é ao mesmo
tempo o modo privilegiado da produção simbólica e de sua transmissão. A
singularidade da sociedade burguesa não está no fato de o sistema
econômico escapar à determinação simbólica, mas em que o simbolismo
econômico é estruturalmente determinante.

O que estou sugerindo é outra maneira de pensar o projeto cultural,
deixando de lado a divisão já dada em sistemas componentes intencionais:
economia, sociedade, ideologia, ou infraestrutura e superestrutura, cada um
composto de diferentes tipos de relações e objetivos, com o todo arrumado
hierarquicamente em função de pressupostos analíticos de dominância e



necessidade funcionais. Em vez disso, devemos desenvolver uma
perspectiva que reflita a longa experiência antropológica da diversidade das
ênfases culturais, tornada mais precisa pelo também longo entendimento de
que essas ênfases representam integrações institucionais diferentes do
esquema simbólico. Aqui, a economia parece dominante, todas as outras
atividades refletindo em suas próprias categorias as modalidades das
relações de produção; lá, tudo parece “banhado na luz celestial” das
concepções religiosas. Em outras palavras, o esquema cultural é
variadamente flexionado por um ponto dominante de produção simbólica,
que fornece o código principal das outras relações e atividades. Pode-se
então falar de um locus institucional privilegiado do processo simbólico, de
onde emana um quadro classificatório imposto a toda a cultura. Falando
ainda nesse alto nível de abstração, a peculiaridade da cultura ocidental é a
institucionalização do processo na produção de mercadorias e enquanto
produção de mercadorias, em comparação com o mundo “primitivo” onde o
locus da diferenciação simbólica permanece nas relações sociais,
principalmente nas de parentesco, mantendo-se as outras esferas de
atividade ordenadas pelas distinções operacionais do parentesco. Temos que
lidar menos com a dominância funcional e mais com a estrutural — com
estruturas diferentes de integração simbólica. E a essa enorme diferença de
padrão correspondem diferenças de atuação simbólica: entre um código
aberto e em expansão que responda a eventos que ele mesmo criou por
permutação contínua, e um código aparentemente estático que parece não
conhecer os acontecimentos, mas apenas seus próprios preconceitos. A
distinção grosseira é entre sociedades “quentes” e “frias”, desenvolvimento
e subdesenvolvimento, sociedades “com” e “sem” história — e da mesma
forma entre sociedades grandes e pequenas, em crescimento e contidas,
colonizantes e colonizadas.

Enfatizo que a comparação é grosseira, a escolha de um contraste polar,
sem intenção alguma de propor uma tipologia das culturas do mundo.
Mesmo a esse nível de comparação, negligencia-se a categoria ampla das
civilizações arcaicas “mornas” (cf. de Heusch, 1971), com um foco
simbólico dominante no setor religioso-estatal, que penetra de maneira
decisiva na economia e no interior camponês-agricultor. Nem há aqui
qualquer referência às sociedades socialistas contemporâneas. Permitam-me
simplesmente o contraste amplo entre ocidental e “tribal”, que pode ser útil



a uma classificação mais refinada e, acima de tudo, à autoconsciência da
sociedade capitalista.

O que estou tentando estabelecer é uma diferença entre sociedade
burguesa e sociedade primitiva na natureza e produtividade do processo
simbólico que seja contrapartida de uma variação no padrão institucional.
Em relação a isto, repete-se o já conhecido, pois a qualidade característica
da civilização ocidental ao nível de estrutura institucional já foi detectada
pelo menos desde Marx, e a da sociedade primitiva pelo menos desde o
advento da antropologia. A primeira é caracterizada pela separação
estrutural de esferas funcionais — econômica, sociopolítica, ideológica —
organizadas diferentemente em sistemas de objetivos específicos por tipos
distintos de relações sociais (Mercado, Estado, Igreja etc.). Uma vez que os
objetivos e relações de cada subsistema são distintos, cada um deles tem
certa lógica interna e uma relativa autonomia. Mas como todos estão
subordinados às condições da economia, isso dá credibilidade ao tipo de
teoria reflexionista que percebe na superestrutura as diferenças
(especialmente de classe) estabelecidas na produção e na troca. Na
sociedade primitiva, a ação econômica, política e ritual é organizada pela
estrutura generalizada de parentesco. Donde os antropólogos, especialmente
os antropólogos sociais ingleses, terem tendido a postular uma modalidade
diferente de dominância estrutural para esse tipo de sociedade, vendo na
política, nos ritos ou na economia o reflexo das relações entre pessoas e
grupos e as exigências de manutenção dessas relações. Não estou querendo
dizer que essas observações sejam incorretas. Ao contrário, elas são
essenciais, e nenhuma análise estruturalista ou simbolista pode se permitir
ignorar as diferenças no padrão institucional. Pois correspondem a
diferentes modos de produção simbólica, contrastando tanto no meio
objetivo como na capacidade dinâmica.

As duas ordens culturais promovem certas relações institucionais a uma
posição de dominância, tornando-as o locus a partir do qual o quadro
simbólico se precipita e o código é objetificado. Na sociedade burguesa, a
produção material é o lugar dominante da produção simbólica; na sociedade
primitiva, são as relações sociais (de parentesco). No Ocidente, as relações
de produção constituem uma classificação que é reiterada através de todo o
esquema cultural, na medida em que as distinções de pessoas, tempo,
espaço e ocasião desenvolvidas na produção são comunicadas ao
parentesco, à política e a tudo mais, apesar das descontinuidades na



qualidade institucional. Ao mesmo tempo, como a acumulação de valor de
troca se dá enquanto valor de uso, a produção capitalista desenvolve um
código simbólico, expresso através das diferenças significativas entre
produtos, que serve ao esquema geral de classificação social. E essa
integração econômica do todo, a transmissão do quadro e do código, da
diferenciação social e do contraste objetivo, tudo isso é assegurado pelo
mecanismo de mercado — pois qualquer pessoa necessita comprar e vender
para viver, mas só pode agir desse modo na medida em que suas relações
com a produção assim o permitam.

Comecemos por uma explicação das diferenças culturais que leve em
consideração o tipo de código, já que assim acompanhamos e resumimos
nossas discussões anteriores. Iniciamos então com uma similitude
fundamental: a produção capitalista é, como qualquer outro sistema
econômico, uma especificação cultural, e não uma mera atividade natural e
material, pois, como é o meio para um modo de vida total, ela é
necessariamente produção de significação simbólica. No entanto, como ela
se apresenta ao produtor como uma procura de ganhos pecuniários e ao
consumidor como uma aquisição de bens “úteis”, o caráter simbólico básico
do processo fica totalmente às escondidas dos participantes — e também
dos economistas em geral, na medida em que a estrutura significativa da
demanda é um “dado” exógeno em suas análises. A diferenciação do valor
simbólico é mistificada como apropriação de valor de troca. Mas
desmistificar não é suficiente: a posição antropológica é que no sistema
burguês não há realmente diferenciação entre os dois, pois a lógica da
produção é uma lógica diferencial de significados culturais.

O raciocínio é simples e não viola qualquer interpretação convencional
do processo capitalista. A acumulação do valor de troca é sempre a criação
do valor de uso. Os bens precisam ser vendidos, o que é o mesmo que dizer
que precisam ter uma “utilidade” preferida — real ou imaginada — mas
sempre imaginável. Em um artigo intitulado “Símbolos através dos quais
nós compramos”, S.J. Levy diz: “O asno de Buridan morreu de fome
exatamente entre duas pilhas de apetitoso capim; ele não teria tido esse
problema se uma das pilhas tivesse sido mais asinina” (1968, p.56).1 A
produção visando o lucro é a produção de uma diferença simbolicamente
significativa. No caso do mercado de consumo, é a produção de uma
distinção social apropriada através de um contraste concreto no objeto. Isso
está implícito na aparente ambiguidade do termo “valor”, que pode referir-



se ao preço de alguma coisa, ao seu significado (como o conceito
diferencial de uma palavra), ou de uma maneira geral como tudo aquilo de
que as pessoas gostam por motivos morais ou monetários. Os antropólogos
conhecem bem essa ambiguidade, mesmo que nem sempre estejam
conscientes dela, uma vez que muitos a adotam para ilustrar a
universalidade do comportamento econômico racional, até mesmo onde o
mercado de troca está especificamente ausente. As pessoas, entretanto,
economizam suas riquezas; só que elas estão interessadas em outros
“valores” além dos materiais — a fraternidade, por exemplo.

Mas essa mesma associação é feita por Saussure de maneira mais eficaz,
em uma passagem que merece, no estudo da economia ocidental, o lugar
que é dado na economia antropológica ao famoso texto do sábio Maori —
Tamati Ranapiri — sobre o hau da dádiva (Mauss, 1966 [1923-4]).2 Assim
como os comentários de Ranapiri revelaram que para os Maori uma
construção ritual tem como contrapartida uma troca material, assim o texto
de Saussure, ao usar o valor de troca para ilustrar o valor conceitual do
signo, deve sugerir a um desapercebido mundo ocidental que sua ostensiva
busca do material é mediada pelo simbólico.

Todos os valores são aparentemente governados pelo mesmo princípio paradoxal. Eles são
sempre compostos de:
1) algo dissimilar que pode ser trocado por algo cujo valor está por ser determinado; e 2) coisas
similares que podem ser comparadas com a coisa cujo valor está por ser determinado. Esses dois
fatores são necessários para a existência do valor. Para determinar o valor de uma peça de cinco
francos deve-se necessariamente saber: (1) se ela pode ser trocada por uma quantidade fixa de
coisa diferente, por exemplo, pão;
(2) se ela pode ser comparada com um valor similar do mesmo sistema, por exemplo, uma peça
de um franco, ou com moedas de outro sistema (dólar etc.). Da mesma maneira, uma palavra
pode ser trocada por algo diferente, uma ideia. Além disso, pode ser comparada com algo da
mesma natureza, outra palavra. Seu valor não se define portanto na mera afirmação de que pode
ser “trocada” por algum conceito, ou seja, que tem essa ou aquela significação: precisa-se
compará-la com valores semelhantes, com outras palavras que lhes estejam em oposição. Seu
conteúdo só é realmente definido contra tudo que existe fora dela … Então, em vez de ideias
preexistentes, encontramos, em todos os exemplos anteriores, valores que emanam do sistema.
Quando se diz deles que correspondem a conceitos, supõe-se que esses conceitos sejam
puramente diferenciais e definidos não por seu conteúdo positivo, mas por suas relações em
oposição com outros termos no sistema. Sua característica mais marcante está em ser tudo que os
outros não são. [Saussure, 1966 (1915), p.115, 117.]

Nesse sentido obtém-se valor de troca pela produção de objetos que não
são os mesmos que outros, objetos que têm um significado diferencial na
sociedade tal como está organizada: Cadillacs em vez de Chevrolets, ternos



em vez de macacões, bifes em vez de vísceras. A produção racional visando
o lucro se move junto com a produção de símbolos. E sua aceleração, como
na abertura de novos mercados de consumo, é exatamente a mesma abertura
do cenário simbólico através da permutação de sua lógica porque (1) para
serem trocados por alguma outra coisa (dinheiro), os bens necessitam (2)
contrastar em uma ou outra propriedade específica com todos os outros
bens da mesma espécie geral. A peculiaridade desse totemismo burguês
talvez não seja mais do que sua sauvagerie. Pois graças ao desenvolvimento
da produção industrial de mercado, isto é, à dominância institucional dada à
economia, a relação tradicional funcional entre o conjunto cultural e o
conjunto natural, hoje em dia, apresenta-se invertida: em vez de servir à
diferenciação da sociedade pela diferenciação de objetos, toda distinção
concebível da sociedade é posta a serviço de outra divisão de objetos.
Fetichismo e totemismo; as criações mais refinadas da mente civilizada.

A segunda característica indicativa da dominância econômica: as
relações de produção compõem o principal quadro classificatório da
sociedade ocidental. Mauss escreveu sobre o hau como se a troca de coisas
fosse, de acordo com as concepções Maori, a troca de pessoas. Marx, a
respeito do nosso próprio pensamento, observou o oposto: o vínculo das
pessoas é uma relação entre coisas (cf. White, 1959b, p.242-5). Se, como é
frequentemente observado a respeito da troca “primitiva”, toda transação
tem um coeficiente social, um relacionamento entre os participantes de um
ou outro tipo que regula os termos materiais de sua interação, no nosso caso
parece verdade que toda transação tem um termo material que alimenta
importantes dimensões do relacionamento social. Mesmo fora das
transações comerciais, no que é às vezes chamado de “vida” em vez de
“trabalho” — nas associações de bairro, grupos de igreja, clube, ou no
pôquer semanal — também aí entra um elemento econômico decisivo: um
reflexo, direto ou indireto, mas sempre essencial das relações de produção.
E note-se que não é somente a renda que está em jogo, mas uma
determinação de tempo e uma especificação de espaço que também são
determinadas pela estrutura da produção. Mais ainda, nenhuma instituição,
não importa se dirigida por outros princípios ou orientada com outros
propósitos, é imune a essa estruturação pelas forças econômicas. O mundo
doméstico é tão determinado pela negação do mundo da rotina de trabalho
como pelas concepções intrínsecas de parentesco. Sua organização interna,
como é sabido de todos, varia de acordo com a classe econômica, e as



relações entre o marido e a esposa estão sempre pejadas pela distinção
econômica entre o “ganha-pão” e a “dependente”. No padrão tribal, os
vários momentos funcionais, incluindo a produção, são decisivamente
determinados pela relação de parentesco, tanto que a classificação
apropriada a qualquer atividade particular representa alguma transposição
do esquema operativo do parentesco. O dinheiro é para o Ocidente o que o
parentesco é para os demais. É o nexo que assimila todas as outras relações
à posição na produção. “A sede de dinheiro, ou desejo de riqueza” disse
Marx, “necessariamente traz consigo o declínio e queda das comunidades
antigas. Daí ser a antítese delas. Ela mesma é a comunidade
(Gemeinwesen), e não pode tolerar que qualquer outra esteja acima dela”
(1973 [1837-58], p.223).

Assim procede a economia, como locus institucional dominante: produz
não somente objetos para sujeitos apropriados, como sujeitos para objetos
apropriados. Ela joga uma classificação sobre toda a superestrutura cultural,
ordenando as distinções de outros setores através da oposição de seus
próprios setores — exatamente como ela usa essas distinções para seus
próprios propósitos (lucro). Ela produz o que pode ser chamado de
“sinapses simbólicas”.3 Conjunções de oposições de planos culturais
distintos que então tomam a forma de diferenciações homólogas — como
trabalho/descanso: dia útil/fim de semana; ou área comercial/bairro
residencial: impersonalismo/familiaridade. Algumas dessas proporções são
construídas por analogia como a combinação para vestuário entre
adolescente/adulto: trabalhador/capitalista. Mas se elas incorporam
processos lógicos e são usadas para pensar o mundo cultural (e portanto
estar dentro dele), ainda assim não podem ser consideradas desmotivadas,
como produto de um interesse meramente especulativo. Elas pressupõem —
talvez somente de maneira inconsciente — conexões que já estão presentes
na vida social, que já existam na práxis social.

Esse último aspecto é importante de duas maneiras. A primeira já
tínhamos observado no contexto da sociedade tribal, mas é válido repeti-la
no caso do pensamento concreto “civilizado”; o interesse pelas
correspondências conceituais como trabalhador/capitalista: jovem/adulto
não é de maneira alguma um idealismo. Seu reconhecimento por
antropólogos ou economistas, assim como sua existência na sociedade,
reflete uma experiência real daquela sociedade, quando não é o único tipo
de experiência social real, isto é, aquela mediada simbolicamente. O



antropólogo não as inventou, pelo menos não no sentido de que as pessoas
as tivessem criado e decidido viver de acordo com elas. Elas são verdadeira
armadura da ordem cultural, e o antropólogo, ao lhes dar uma ordem
coerente com a experiência, não faz mais que descobrir aquela ordem. Ao
fazer isso — e aí está a segunda implicação — ele age mais ou menos como
um pesquisador de mercado, um agente publicitário ou um desenhista de
moda por menos lisonjeira que seja a comparação. Esses mercenários do
símbolo não criam de novo. No sistema nervoso da economia americana, a
função deles é a sináptica. É função deles ser sensível às correspondências
latentes na ordem cultural cuja conjunção em um produto-símbolo possa
significar sucesso mercantil (figura 15).

Ou talvez, mais frequentemente, sua função seja a de responder à
constante reformulação das relações simbólicas dentro da vida social
nacional. Essa mudança advém, por um lado, de constante revisão do
quadro econômico, de mudanças na estrutura de produção que impõem
novas coordenadas em outras relações sociais. Essa revisão do quadro, está
claro, reflete o poder de uma produtividade industrial — dada a distribuição
de renda baseada nas relações de produção — para saturar a
correspondência simbólica por um produto apropriado e o consequente
movimento do capital em direção a uma nova diferenciação do valor
simbólico na busca de um maior valor de troca. Por outro lado, a
reformulação das correspondências simbólicas pode ser iniciada pela
direção oposta: desde eventos que ocorrem nas esferas superestruturais —
guerras, um novo movimento radical, um aumento no índice de divórcio, a
volta à religião — a ponto de modificar o contexto da produção. Isso
parece-nos uma espécie de clima cultural, assim como nos parece que os
desenhistas tiram suas ideias do nada. Mas o especialista em moda não faz
sua coleção com uma peça de fazenda; como o famoso bricoleur de Lévi-
Strauss, ele usa vários pedaços e retalhos, marcados pela sua significação
em uma existência anterior, para criar um objeto que funcione, isto é, que
venda — o que é o mesmo que dizer que sintetiza objetivamente uma
relação entre categorias culturais. Aí reside sua vendabilidade.

Chegamos pois a uma característica que realmente distingue a
civilização ocidental: ela responde transformacionalmente aos
acontecimentos e incorpora as perturbações históricas como permutações
estruturais de acordo com um código geral de significação. Entretanto, é
importante enfatizar que essa é uma diferença quantitativa dentro de uma



identidade qualitativa. A história é sempre estruturada pela sociedade; há
somente modos mais ou menos dinâmicos de fazê-lo. E os princípios de
estruturação histórica não diferem tanto em tipo como em local. Os povos
tribais são capazes das mesmas transposições e reformulações do código
simbólico, da geração de novas oposições a partir das velhas — só que lá
isso se dá principalmente entre sociedades e de uma maneira que se
apresenta como simples variação, enquanto que aqui se dá dentro de um
sistema, apresentando por isso um crescimento combinado
(“desenvolvimento”). Lá, a história acontece na interseção das sociedades,
de tal forma que toda a área de uma cultura pode apresentar tanto na base
como na superestrutura um conjunto maravilhoso de variações — “todas
semelhantes, mas nenhuma igual, cujo conjunto mostra o caminho para uma
lei oculta”. Para nós, em virtude de um modo institucional diferente do
processo simbólico, a história é feita basicamente da mesma maneira, mas
com a complicação de uma única sociedade.

FIGURA 15 • O sexo dos objetos na publicidade. Orientação para publicitários em Visual
Persuasion, de Stephen Baker (1961).





Entretanto, ao confiar na razão simbólica, nossa cultura não é
radicalmente diferente da elaborada pelo “pensamento selvagem”. Nós
somos tão lógicos, significativos e filosóficos quanto eles. E, apesar de não
o percebermos, damos à lógica qualitativa do concreto um lugar tão
importante quanto eles. Ainda assim, falamos como se nos tivéssemos
libertado de concepções culturais constrangedoras, como se nossa cultura
fosse construída a partir das atividades e experiências “reais” de indivíduos
voltados para seus interesses práticos. A alienação final é uma espécie de
desestruturação. Marx escreveu que uma sociedade primitiva não poderia
existir a não ser disfarçando para si mesma as bases reais daquela
existência, como através de formas de ilusões religiosas. Mas a observação



talvez se aplique mais à sociedade burguesa. Tudo no capitalismo conspira
para esconder a ordem simbólica do sistema, especialmente aquelas teorias
acadêmicas de práxis pelas quais nos concebemos e ao resto do mundo.
Uma teoria de práxis baseada em interesses pragmáticos e condições
“objetivas” é a forma secundária de uma ilusão cultural, e seu fruto
elaborado, empírico e estatístico, a investigação “ética” de nossas ciências
sociais, a titilação intelectual de uma mistificação “êmica”.

O que, finalmente, distingue a civilização ocidental é o modo da
produção simbólica, esse disfarce na forma de um crescente PNB do
processo pelo qual o valor simbólico é criado. Mas essa institucionalização
do processo simbólico só o faz mais elaborado, assim como menos sujeito a
controle e mais perigoso. Mais elaborado porque encoraja todas as
capacidades humanas de manipulação simbólica dentro de uma mesma
ordem social, gerando a partir daí um enorme crescimento cultural. E mais
perigoso porque, no interesse desse crescimento, não hesita em destruir
qualquer outra forma de humanidade cuja diferença consista em haver
descoberto não somente outros códigos de existência, mas meios de chegar
a um fim que ainda nos escapa: o controle pela sociedade do controle da
sociedade sobre a natureza.

1 Compare-se o conceito de “utilidade” do economista com a noção geral do signo em C.S. Peirce
como “algo que se substitui para alguém por alguma coisa em algum sentido ou qualidade” (1932,
cap.2 p.228).
2 Ver a interpretação em Sahlins (1972). Aproveito a oportunidade para repetir aqui uma observação
independente de Gayle Rubin e Lawrence Adelson: a de que o referente comum da limitação do hau
na troca ritual e material é que o único presente que é ao mesmo tempo fértil e precisa ser
“reciprocado” são as mulheres. Além do mais, a estrutura de transação é de “troca generalizada”,
uma estrutura fundamental em muitas sociedades da Polinésia.
3 Essas sinapses são o produto lógico do que James Boon chamou de “valores de ação”, em um
trabalho (1972) que pretende isolar o momento real — poderíamos chamá-lo de “momento de
Traviata”, seguindo o seu excelente exemplo — da unidade de significados de códigos formalmente
distintos.



BIBLIOGRAFIA

AGEE, James e Walker Evans, 1941. Let Us Now Praise Famous Men. Boston: Houghton Mifflin.
ALTHUSSER, Louis, 1969. Montesquieu: La politique et l’histoire. Paris: PUF.
______, 1970 [1965]. For Marx, Nova York: Random House/Vintage Books.
______ e Etienne Balibar, 1970 [1968]. Reading Capital. Nova York: Pantheon Books.
ARNHEIM, Rudolf, 1974. Art and Visual Perception. Berkeley: University of California Press.
AVINERI, Shlomo, 1971. The Social and Political Thought of Karl Marx. Cambridge: Cambridge

UP.
BAKER, Stephen, 1961. Visual Persuasion. Nova York: McGraw-Hill.
BARTHES, Roland, 1961. “Pour une psycho-sociologie de l’alimentation contemporaine”. Annales,

p. 977-86.
______, 1967. Système de la mode. Paris: Seuil.
______, 1970. [1964]. Elements of Semiology. Publicado como Writing Degree Zero and Elements of

Semiology. Boston: Beacon Press.
BATESON, Gregory, 1958. Naven. 2ª ed. Stanford: Stanford UP.
______, 1972. Steps to an Ecology of Mind. Nova York: Ballantine.
BAUDRILLARD, Jean, 1968. Le système des objets. Paris: Denoël-Gonthier.
______, 1970. La société de consommation. Paris: S.G.P.P.
______, 1972. Pour une critique de l’économie politique du signe. Paris: Gallimard.
BAUMAN, Zygmunt, 1973. Culture as praxis. Londres: Routledge and Kegan Paul.
BENEDICT, Ruth, 1961 [1934]. Patterns of Culture, Boston: Houghton Mifflin.
BENVENISTE, Emile, 1969. Le vocabulaire des institutions indoeuropéenes. Vol.1: Economie,

parenté, societé. Paris: Edition de Minuit.
______, 1971. Problems in General Linguistics, Coral Gables: University of Miami Press.
BERGER, Peter L. e Thomas Luckman, 1967. The Social Construction of Reality. Graden City:

Doubleday/Anchor Books.
BERLIN, Brent e Paul Kay, 1969. Basic Color Terms. Berkeley: University of California Press.
BERNSTEIN, Richard J., 1971. Praxis and Action. Filadélfia: University of Pennsylvania Press.
BIDWELL, Shelford, 1899. Curiosities of Light and Sight. Londres: Swan Sonnenschein.
BIERSACK, Aletta, 1974. “Matrilineality in patrilineal systems: The Tongan case”. Tese de

doutorado em antropologia, Universidade de Michigan.
BIRREN, Faber, 1956. Selling Color to People. Nova York: University Books.
______, 1961. Color Psychology and Color Therapy. Nova York: University Books.
BOAS, Franz, 1965 [1938]. The Mind of Primitive Man. Nova York: Free Press.
______, 1966a [1911]. Introduction to Handbook of American Indian Languages. Publicado com

J.W. Powell, Indian Linguistic Families of American North of Mexico, (org. por Preston



Holder). Lincoln: University of Nebraska Press.
______, 1966b [1940]. Race, Language and Culture. Nova York: Free Press.
BOGATYREV, Peter, 1971 [1937]. The Functions of Folk Costume in Moravian Slovakia. Mouton:

Haia.
BOHANNAN, Paul, 1955. “Some principles of exchange and investment among the Tiv”. American

Anthropologist 57, p.60-70.
BOON, James, 1972. “Further operations of ‘culture’ in anthropology: A synthesis of and for

debate”, Social Science Quarterly 52, p.221-52.
BOON. James. A. e David M. Schneider, 1974. “Kinship vis-à-vis myth: Contrasts in Lévi-Strauss

approaches to cross-cultural comparison”, American Anthropologist 76, p.794-817.
BOTT, Elizabeth, 1972. “Psychoanalysis and ceremony and a rejoinder to Edmund Leach”, in The

Interpretation of Ritual (org. por J.S. La Fontaine. Londres: Tavistock.
BOURDIEU, Pierre, 1971. “La maison Kabyle ou le monde renversé”, in Echanges et

communications. Mélanges offerts à Lévi-Strauss (org. por P. Maranda e J. Pouillon). Paris:
Mouton.

BRAIDWOOD, Robert J., 1957. “Prehistoric Man” 3ª ed. Chicago Natural History Museum Popular
Series. Anthropology n.37.

BULMER, R., 1967. “Why is the cassowary not a bird? A problem of zoological taxonomy among
the Karan of the New Guinea highlands”, Man s.n., 2, p.5-25.

CASSIRER, Ernst, 1933. “Le langage et la construction du monde des objets”, Journal de
Psychologie Normale et Pathologique 30, p.18-44.

______, 1951 [1932]. The Philosophy of the Enlightenment. Princeton: Princeton UP.
CHARBONNIER, G., 1969. Conversations with Lévi-Strauss. Londres: Jonathan Cape.
COLLINS, Paul W. e Andrew P. Vayda, 1969. “Functional analysis and its aims”, Australian and

New Zealand Journal of Sociology 5, p.153-6.
CONKLIN, Harold C., 1955. “Hanunóo color categories”, Southwestern Journal of Anthropology 4,

p.339-44.
COOK, Scott, 1974. “‘Structural substantivism’: A critical review of Marshall Sahins”, Stone Age

Economics Comparative Studies in Society and History 16, p.355-79.
CORNEY, Peter, 1896 [1821]. Voyages in the Northern Pacific. Honolulu: Thos. G. Thrum.
CORNFORTH, Maurice, 1971 [1963]. The Theory of Knowledge, 3ª ed. Nova York: International

Publishers.
CRAWLEY, Ernest, 1931. Dress, Drinks, and Drums. Londres, Methuen.
CUNNINGHAM, Clark E., 1973. “Order in the Atoni house”, in Righ and Left (org. por R.

Needham). Chicago: University of Chicago Press.
DAMPIER, Robert, 1971. To the Sandwich Islands on the H.M.S. Blonde. Honolulu: University of

Hawaii Press.
DEANE, Rev. W., 1921. Fijian Society. Londres: Macmillan.
DICHTER, Ernest, 1959. The Strategy of Desire. Garden City/Nova York: Doubleday.
DORNSTREICH, Mark O. e George E.B. Morren, 1974. “Does New Guinea cannibalism have

nutritional value?”, Human Ecology 2(1), p.1-2.
DOROSZEWSKI, W., 1933. “Quelques remarques sur les rapports de la sociologie et de la

linguistique: Durkheim et F. de Saussure”, Journal de Psychologie 30, p.82-91.
DOUGLAS, Mary, 1966. Purity and Danger. Londres: Routledge and Kegan Paul.
______, 1971. “Deciphering a meal”, in Myth, Symbol and Culture (org. por Clifford Geertz). Nova

York: Norton.
______, 1973a. “Self-evidence”, Proceedings of the Royal Anthropological Institute of Great Britain

and Ireland for 1972, p.27-43.



______, 1973b. Rules and Meanings. Harmondsworth/Middlesex: Penguin Books.
______, 1973c. Natural Symbols. Nova York: Random House/Vintage Books.
DUMONT, Louis, 1965. “The modern conception of the individual: Notes on its genesis”,

Contributions to Indian Sociology 8, p.13-61.
______, 1970 [1966]. Homo Hierarchicus. Chicago: University of Chicago Press.
DURKHEIM. Emile, 1886. “Revue générale: Les études de science sociales”, Revue Philosophique

de La France et de l’Étranger 22, p.61-80.
______, 1887. “La science positive de la morale en Allemagne”, Revue Philosophique de La France

et de l’Étranger 24, p.33-58,113-42, 275-84.
______, 1912. Les formes élémentaires de la vie religieuse. Paris: Alcan.
______, 1947 [1912]. The Elementary Forms of the Religious Life. Glencoe, Illinois: Free Press.
______, 1949 [1893]. The Division of Labor in Society. Glencoe, Illinois: Free Press.
______, 1950a [1895]. The Rules of the Sociological Method. Glencoe, Illinois: Free Press.
______, 1950b [1895]. Les regles de la méthode sociologique. Paris: PUF.
______, 1951. Sociologie et philosophie. Paris: PUF.
______, 1960 [1914]. “The dualism of human nature and its social conditions”, in Emile Durkheim

(org. por Kurt H. Wolff). Columbus: Ohio State UP.
______, 1965. Montesquieu and Rousseau. Ann Arbor: University of Michigan Press/Paperbacks.
______ e Marcel Mauss, 1963 [1901-2]. Primitive Classification. Londres: Cohen and West.
ENGELS, Frederick, 1940 [1927]. Dialectics of Nature. Nova York: International Publishers.

(Escrito na maior parte entre 1872 e 1882)
______, 1972 [1891]. The Origin of the Family, Private Property and the State (org. por Eleanor

Burke Leacock). Nova York: International Publishers.
EPISTEMON, 1968. Ces idées qui ont ébranlé la France. Paris: Fayard.
EVANS-PRITCHARD, E.E., 1937. Witchcraft: Oracles and Magic among the Azande. Oxford:

Clarendon Press.
______, 1940. The Nuer. Oxford: Clarendon Press.
______, 1954. Social Anthropology. Glencoe, Illinois: Free Press.
FIRTH, Raymond, 1963. Elements of Social Organization. Boston: Beacon Press.
______, 1965. Primitive Polynesian Economy, 2ª ed. Londres: Routledge and Kegan Paul.
______, 1972. “The sceptical anthropologist: Social anthropology and Marxist views on society”,

Proceedings of the British Academy 18, p.3-39.
FORTES, Meyer, 1945. The Dynamics of Clanship among the Tallensi. Londres: Oxford UP.
______, 1949. The Web of Kinship among the Tallensi. Londres: Oxford UP.
______, 1957. “Malinowski and the study of kinship”, in Man and Culture (org. por R. Firth). Nova

York: Humanities Press.
______, 1969. Kinship and the Social Order. Chicago: Aldine.
FOX, Robin, 1967. Kinship and Marriage. Harmondsworth/Middlesex: Penguin Books.
FRIEDMAN, Jonathan, 1974. “Marxism, structuralism, and vulgar materialism”, Man s.n., p.444-69.
FURET, François, 1967. “A report on the French Left: from Marxism to structuralism”, Dissent

(mar-abr), p.20-33.
GABORIAU, Marc, 1970 [1963]. “Structural anthropology and history”, in Structuralism: A Reader

(org. por Michael Lane). Londres: Jonathan Cape.
GARAUDY, Roger, 1965. “Structuralisme et ‘Mort de l’homme’”, Pensée 135 (out), p.107-24.
GEERTZ, Clifford, 1973. The Interpretation of Cultures. Nova York: Basic Books.
GIFFORD, Edward,1924. “Tongan myths and tales”, Bernice P. Bishop Museum Bulletin 8.
______, 1929. “Tongan society”, Bernice P. Bishop Museum Bulletin 61.



GILSON, Richard P., 1963. “Samoan descent groups”, Journal of the Polynesian Society 72, p.372-7.
GODELIER. Maurice, 1972 [1966]. Rationality and Irrationality in Economics. Londres: NLB.
______, 1973. Horizon, trajets marxistes en anthropologie. Paris: Maspero.
GRAVES, Maitland, 1951. The Art of Color and Design. Nova York: McGraw-Hill.
GREGORY, R.L., 1966. Eye and Brain. Nova York: McGraw-Hill.
GREIMAS, A.J., 1966. “Structure et histoire”, Les Temps Modernes 246 (nov), p.815-27.
GROVES, Murrav, 1963. “The nature of Fijian society”, Journal of the Polynesian Society 72, p.272-

91.
HABERMAS, Jurgen, 1971. Knowledge and Human Interests. Boston: Beacon Press.
HARRIS, Marvin, 1968. The Rise of Anthropological Theory. Nova York: Crowell.
HART, Keith, 1974. “The development of patrilineal institutions in an open economy: Tallensi.

1900-1970”, Proceedings of the Internal Congress of Economic Anthropology, Florença.
HENSON, Hilary, 1974. British Social Anthropologists and Language. Oxford: Clarendon Press.
HERING, Ewald, 1964 [1920]. Outlines of a Theory of the Light Sense. Cambridge: Harvard UP.
HEUSCH, Luc de, 1971. Pourquoi l’épouser?. Paris; Gallimard.
HOCART, A.M., 1915. “Chieftainship and the sister’s son in the Pacific”, American Anthropologist

17, p.641-6.
______, 1929. “Lau Island, Fiji”, Bernice P. Bishop Museum Bulletin 62.
______, 1952. The Northern States of Fiji. Londres: Royal Anthropological Institute Occasional

Publication n.111.
______, 1970 [1936]. Kings and Councillors: An essay in the comparative anatomy of human society

(org. por Rodney Needham). Chicago: University of Chicago Press.
HORN, Marilyn J., 1968. The Second Skin: An Interdisciplinary Study of Clothing. Boston:

Houghton Mifflin.
HUNTTMAN, Judith W., 1971. “Concepts of kinship and categories of kinsmen in the Tokelau

Islands”, Journal of the Polynesian Society 80, p.317-54.
HURVICH, Leo M.,1960. “The opponent-process scheme”, in Mechanisms of Color Discrimination

(org. por Y. Gallfret). Nova York: Pergamon Press.
______ e Dorothea Jameson, 1957. “An opponent-process theory of color vision”, Psychological

Review 4, p.384-404.
JAMESON, Frederic, 1972. The Prison House of Language. Princeton: Princeton UP.
JARRÉ, Raymond, 1946. “Marriage et naissance chez les Fidjiens de Kadavu”, Journal de la Société

des Océanistes 2(2), p.79-92.
JARVIE, I.C., 1969 [1967]. The Revolution in Anthropology. Chicago: Regnery.
KAEPPLER, Adrienne L., 1971. “Rank in Tonga”, Ethnology 10, p.174-93.
KAMAKAU, Samuel M., 1964. “Ka Po’e Kahiko: The people of old”, Bernice P. Bishop Museum

Special Publication 51.
KELLY, Raymond C., 1968. “Demographic pressure and descent group structure in the New Guinea

highlands”, Oceania 39, p.36-63.
KINTER, Minnie, 1940. “Color trends in daytime dresses. 1935-39”, tese de mestrado, Home

Economics and Household Administration, Universidade de Chicago.
KOLAKOWSKI, Leszek, 1969. Toward a Marxist Humanism. Nova York: Grove Press.
KRADER, Lawrence (org.), 1972. Introduction to the Ethnological Notebooks of Karl Marx. Assen:

Van Gorcum.
______, 1973a. “Karl Marx as ethnologist”. Transactions of the New York Academy of Sciences ser.

2.35 (4), p.304-13.
______, 1973b. “The works of Marx and Engels in ethnology compared”, International Review of

Social History 18, p.223-75.



KROEBER, A.L., 1948. Anthropology. Nova York: Harcourt Brace.
KUPER, Adam, 1973. Anthropologists and Anthropology: The British school. 1922-1972. Nova

York: Pica Press.
LANGER, Susanne, 1957. Philosophy in a New Key. 3ª ed. Cambridge: Harvard UP.
LEACH, E.R., 1951. “The structural implications of matrilineal crosscousin marriage”, Journal of

the Royal Anthropological Institute 81, p.23-55.
______, 1954. Political Systems of Highland Burma. Cambridge: Harvard UP.
______, 1957. “The epistemological background to Malinowski’s empiricism”, in Man and Culture

(org. por R. Firth). Nova York: Humanities Press.
______, 1960. “The Sinhalese of the dry zone of northern Ceylon”, in Social Structure in Southeast

Asia (org. por G.P. Murdock). Viking Fund Publications in Anthropology 29. Chicago:
Quadrangle Books.

______, 1964. “Anthropological aspects of language: animal categories and verbal abuse”, in New
Directions in the Study of Language (org. por Eric H. Lenneberg). Cambridge: MIT Press.

______, 1966. “Rethinking anthropology”, London School of Economics Monographs on Social
Anthropology 22.

______, 1970. Claude Lévi-Strauss. Nova York: Viking.
______, 1972. “The structure of symbolism”, in The Interpretation of Ritual (org. por J.S. La

Fontaine). Londres: Tavistock.
LEE, Richard B. e Irven DeVore (orgs.), 1968. Man, the Hunter. Chicago: Aldine.
LENIN, V.I., 1972 [1920]. Materialism and Empirio-Criticism. Peking: Foreign Languages Press.
LESTER, R.H., 1939-40. “Betrothal and marriage customs of MbauFiji”, Oceania 10, p.273-85.
LÉVI-STRAUSS, Claude, 1963a. Totemism. Boston: Beacon Press.
______, 1963b. Structural Anthropology. Nova York: Basic Books.
______, 1965. Tristes Tropiques. Nova York: Atheneum.
______, 1966. The Savage Mind. Chicago: University of Chicago Press.
______, 1969 [1967]. The Elementary Structure of Kinship, ed. rev. Londres: Eyre and Spottiswoode.
______, 1971. L’homme nu. Paris: Plon.
______, 1972. “Structuralism and ecology”, Barnard Alumnae (primavera 1972), p.63ss.
______, 1973. “Religion, langue et histoire. A propos d’un texte inédit de Ferdinand de Saussure”, in

Méthodologie de l’histoire et des sciences humaines (Mélanges en l’honneur de Fernand
Braudel). Paris: Privat.

Levy, Sidney, 1968. “Symbols by which we buy”, in Consumer Behavior (org. por James F. Engel).
Homewood, Illinois: Irwin.

LINKSZ, Arthur, 1952. Physiology of the Eye. Vol.2: Vision. Nova York: Grune and Stratton., 1964.
An Essay on Color Vision and Clinical Colorvision Tests. Nova York: Grune and Stratton.

LINTON, Ralph, 1936. The Study of Man. Nova York: Appleton-Century.
LIVERGOOD, Norman D., 1967. Activity in Marx’s Philosophy. Haia: Martinus Hijhoff.
LUKÁCS, Georg, 1971. History and Class Consciousness. Cambridge: MIT Press.
LUKES, Steven, 1972. Emile Durkheim: His Life and Work. Nova York: Harper and Row.
LYNES, Russel, 1957. A Surfeit of Honey. Nova York: Harper.
LYONS, John, 1968. Introduction to Theoretical Linguistics. Cambridge: Cambridge UP.
MABUCHI, Toichi, 1960. “Two types of kinship rituais among Malayo-Polynesian peoples”

Proceeding of the IXth International Congress for the History of Religions, p.51-61. Tóquio:
Maruzen.

______, 1964. “Spiritual predominance of the sister”, in Ryukyan Culture and Society (org. por Alan
H. Smith). Honolulu: University of Hawaii Press.

MCLELLAN, David, 1970. Marx before Marxism. Nova York: Harper and Row/Harper Torchbooks.



______, 1971a. Marx’s Grundrisse. Londres: Macmillan.
______, 1971b. The Thought of Karl Marx. Nova York: Harper and Row.
MACPHERSON, Crawford Brough, 1962. The Political Theory of Possessive Individualism. Oxford:

Clarendon Press.
______, 1973. Democratic Theory: Essays in Retrieval. Oxford: Clarendon Press.
MALINOWSKI, Bronislow, 1912. “The economic aspect of the Intichiuma ceremonies”, Festkrift

tillegnad Edvard Westermarck. Helsingfors: J. Smalji.
______, 1921. “The primitive economics of the Trobriand Islanders”, Economic Journal 31, p.1-16.
______, 1930. “Kinship”, Man 30(17), p.19-20.
______, 1931. “Culture”, Encyclopedia of the Social Sciences 6, p.621-46.
______, 1949 [1923]. “The problem of meaning in primitive languages”, Supplement to The Meaning

of Meaning (org. por C.K. Ogden e A.I. Richards). Londres: Routledge and Kegan Paul.
______, 1950 [1922]. Argonauts of the Western Pacific. Londres: Routledge and Kegan Paul.
______, 1954. Magic, Science and Religion. Garden City/Nova York: Doubleday/Anchor Books.
______, 1960 [1944]. A Scientific Theory of Culture and Other Essays. Nova York: Oxford UP.
______, 1964 [1936]. “The dilemma of contemporary linguistics”, in Language in Culture and

Society (org. por Dell Hymes). Nova York: Harper and Row.
______, 1965 [1935]. Coral Gardens and Their Magic. 2 vols. Bloomington: Indiana UP.
______, 1966 [1926]. Crime and Custom in Savage Society. Londres: Routledge and Kegan Paul.
______, 1967. A Diary in the Strict Sense of the Term. Nova York: Harcourt Brace and World.
MALO, David, 1951. “Hawaiian antiquities”, Bernice P. Bishop Museum Special Publication n.2.
MARIE, Alain, 1972. “Parente, échange matrimonial et réciprocité”, L’Homme 12(3), p.5-46; 12(4),

p.5-36.
MARX, Karl, 1904 [1859]. A Contribution to the Critique of Political Economy. Chicago: Kerr.
______, s.d. [1869]. The Eighteenth Brumaire of Louis Bonaparte. Moscou: Foreign Languages

Publishing House.
______, 1933 [1849]. Wage-Labor and Capital. Nova York: International Publishers.
______, 1961 [1844]. Economic and Philosophical Manuscripts of 1844. Moscou: Foreign

Languages Publishing House.
______, 1964. Pre-capitalist Economic Formations (org. por E.J. Hobsbawm). Londres: Lawrence

and Wishart.
______, 1967 [1867,1893,1894]. Capital. 3 vols. Nova York: International Publishers.
______, 1968 [1847]. Misère de la philosophie. Paris: Editions Sociales.
______, 1972. The Ethnological Notebooks of Karl Marx (org. por L. Krader). Assen: Van Gorcum.
______, 1973 [1857-58]. Grundrisse. Harmondsworth, Middlesex: Penguin Books
MARX, Karl e Friedrich Engels, 1936. Correspondence: 1846-1895. Nova York: International

Publishers.
______, 1965. The German Ideology. Londres: Lawrence and Wishart.
MATHEWS, Mitford M., 1951. Dictionary of Americanisms. 2 vols. Chicago: University of Chicago

Press.
MAUSS, Marcel, 1966 [1923-24]. “Essai sur le don”, in Sociologie et Anthropologie. Paris: PUF.
MAXWELL, James Clerk, 1970 [1872]. “On colorvision”, in Sources of Color Science (org. por

David L. MacAdam). Cambridge: MIT Press.
MEAD, Margaret, 1930. “The social organization of Manu’a”, Bernice P. Bishop Museum Bulletin

76.
MÉSZÁROS, Istvan, 1972. Marx’s Theory of Alienation. Nova York: Harper and Row/Harper

Torchbooks.



MILLS, C. Wright, 1962. The Marxists. Nova York: Dell.
MILNER, G.B., 1952. “A study of two Fijian texts”, Bulletin of the School of Oriental and African

Studies 14(2), p.346-77 (Universidade de Londres).
MONOD, Jacques, 1972 [1970]. Chance and Necessity. Nova York: Random House/Vintage Books.
MONTESQUIEU, Barão de, 1966 [1748]. The Spirit of the Laws. Nova York: Hafner.
MORGAN, Lewis Henry, 1868. The American Beaver and his Works. Filadélfia: Lippincott.
______, 1963 [1877]. Ancient Society (org. por E.B. Leacock). Cleveland: World Publishing

Company.
MURDOCK, George Peter, 1949. Social Structure. Nova York: Macmillan.
______ (org.), 1960. “Cognatic forms of social organization”, in Social Structure of Southeast Asia.

Viking Fund Publications in Anthropology 29. Chicago: Quadrangle Books.
______, 1972. “Anthropology’s mythology”, Proceedings of the Royal Anthropological Institute of

Great Britain and Ireland for 1971, p.17-24.
MURPHY, Robert F., 1970. “Basin ethnography and ethnological theory”, in Languages and

Cultures of Western North America (org. por E.H. Swanson Jr.). Pocatello: Idaho State UP.
______, 1971. The Dialectics of Social Life. Nova York: Basic Books.
MURRAY, David C. e Herdis L. Deaber, 1957. “Colors and mood-tones”, Journal of Applied

Psychology 41, p.279-83.
NADEI, S.F., 1957. “Malinowski on magic and religion”, in Man and Culture (org. por R. Firth).

Nova York: Humanities Press.
NEEDHAM, Rodney, 1963. “Introduction to Emile Durkheim and Marcel Mauss”, Primitive

Classification, VII-XLVIII. Londres: Cohen and West.
______, 1972. Belief, Language and Experience. Chicago: University of Chicago Press.
OLLMAN, Bertell, 1971. Alienation. Cambridge: Cambridge UP.
PANOFF, Michel, 1970. La terre et l’organisation en polynésie. Paris: Payot.
PARAIN, Charles, 1965. “Structuralisme et histoire”, Pensée 135 (out.), p.38-52.
PARSONS, Talcott, 1968 [1937]. The Structure of Social Action. 2 vols. Nova York: Free Press.
PARTRIDGE, Eric, 1967. A Dictionary of Slang and Unconventional English. 6ª ed. Nova York:

Macmillan.
PAZ, Octavio, 1970. Claude Lévi-Strauss: An Introduction. Ithaca/Nova York: Cornell UP.
PEIRCE, Charles S., 1932. Collected Paper of Charles Sanders Peirce (org. por Charles Hartshorne

e Paul Weiss), Vol.2: Elements of logic. Cambridge: Harvard UP.
PETERS, Richard, 1956. Hobbes. Harmondsworth, Middlesex: Peguin Books.
PETROVIC, Gajo, 1967. Marx in the Mid-Twentieth Century. Garden City/Nova York:

Doubleday/Anchor Books.
PIAGET, Jean, 1971 [1968]. Structuralism. Londres: Routledge e Kegan Paul.
POFFENBERGER, A.T. e B. Barrows, 1924. “The feeling value of lines”, Journal of Applied

Psychology 8, p.187-205.
POKORNY, Joel e Vivianne C. Smith, 1972. “Color vision of normal observers”, in The Assessment

of Visual Function (org. por A.M. Potts). Saint Louis: Mosby.
POLANYI, Karl, 1944. The Great Transformation. Nova York: Rinehart.
POUILLON, Jean, 1966. “Préséntation: Un essai de définition”, Les Temps Modernes 246, p.769-90.
______, 1975. Fétiches sans fétichisme. Paris: Maspero.
QUAIN, Buell, 1948. Fijian Village. Chicago: University of Chicago Press.
RADCLIFFE-BROWN, A.R., 1948 [1922]. The Andaman Islanders. Glencoe: The Free Press.
______, 1952. Structure and Function in Primitive Society. Londres: Cohen and West.
______, 1957. A Natural Science of Society. Glencoe : Free Press.



______ e D. Forde (orgs.), 1950. Introduction to African Systems of Kinship and Marriage. Londres:
Oxford UP for the International African Institute.

RADIN, Paul, 1966 [1933]. The Method and Theory of Technology. Nova York: Basic Books.
RAPPAPORT, Roy A., 1967. Pigs for the Ancestors. New Haven: Yale UP.
______, 1971. “Nature, culture and ecological anthropology”, in Man, Culture and Society (org. por

H.L. Shapiro). Londres: Oxford UP.
RESEK, Carl, 1960. Lewis Henry Morgan: American scholar. Chicago: University of Chicago Press.
RICHARDS, Audrey, 1957. “The concept of culture in Malinowski’s work”, in Man and Culture

(org. por R. Firth). Nova York: Humanities Press.
RICHARDSON, Jane e A.L. Kroeber, 1940. “Three centuries of womens’s dress fashions”,

University of California Antropological Records 5, p.111-54.
RICOEUR, Paul, 1967. “La structure, le mot, l’événement”, Esprit 360, p.801-21.
______, 1970. History and Truth. Evanston: Nortwestern UP.
ROSENCRANZ, Mary Lou, 1972. Clothing Concepts. Nova York. Macmillan.
ROUSSEAU, Jean-Jacques, 1964. Oeuvres complèts. Vol.3: Du Contrat Social; Écrits Politiques.

Paris: Bibliothèque de la Pléiade.
RUDOLFSKY, Bernard, 1947. Are Clothes Modern? Chicago: Theobald.
RYAN, Mary Shaw, 1966. Clothing: A Study in Human Behavior. Nova York: Holt, Tinehart and

Winston.
SAHLINS, Marshall, 1961. “The segmentary lineage: An organization of Predatory expansion”,

American Antropologist 63, p.322-45.
______, 1962. Moala: Culture and Nature on a Fijian Island. Ann Arbor: University of Michigan

Press.
______, 1969. “Economic anthopology and anthropological economics”, Social Science Information

8 (5), p.13-33.
______, 1972. Stone Age Economics. Chicago: Aldine-Atherton.
______, 1976. “Colors and cultures”, Semiotica 16(1), p.1-22.
SALISBURY, Richard, 1962. From Stone to Steel. Cambridge: Cambridge UP.
SAPIR, Edward, 1933. “Language”, Encyclopedia of the Social Sciences 9, p.155-69.
SARGENT, Walter, 1923. The Enjoyment and Use of Colors. Nova York: Scribner’s.
SARTRE, Jean-Paul, 1968. Search for a Method. Nova York: Random House/Vintage Books.
SAUSSURE, Ferdinand de, 1966 [1915]. Course in General Linguistics. Nova York: McGraw-Hill.
SCHAFF, Adam, 1967 [1964]. Langage et connaissance. Paris: Editions Anthropos.
______, 1970. Marxism and the Human Individual. Nova York: McGraw-Hill.
SCHMIDT, Alfred, 1971. The Concept of Nature in Marx. Londres: NLB.
SCHNEIDER, David M., 1968. American Kinship: A Cultural Account. Englewood Cliffs, N.J.:

Prentice-Hall.
______, 1972. “What is kinship all about?”, in Kinship Studies in the Morgan Centennial Year (org.

por P. Reining). Washington, D.C.: Anthropological Society of Washington.
SCHWARTZ, Jack, 1958. Men’s Clothing and the Negro. Tese de mestrado. Committee on

Communication, Universidade de Chicago.
SEBAG, Lucien, 1964. Marxisme et structuralisme. Paris: Payot.
SILVERSTEIN, Michael, 1976. “Shifters, linguistic categories and cultural description”, in Meaning

in Anthropology (org. por K. Basso e H. Selbey). Albuquerque: University of New Mexico
Press for School of American Research.

SIMMEL, George, 1904. “Fashion”, International Quarterly 10, p.130-55.
SMITH, Marian, 1959. “Boas ‘natural history’ approach to field method”, in The Anthropology of

Franz Boas (org. por W. Goldschmidt). American Anthropological Association memoir 89.



SOUTHAL, James P.C., 1937. Introduction to Physiological Optics. Londres: Oxford UP.
SPENGLER, Oswald, 1956. The Decline of the West. Vol.1. Nova York: Knopf.
STEINER, Franz, 1954. “Notes on comparative economics”, British Journal of Sociology 5, p.118-9.
STEWARD, Julian H., 1936. “The economic and social basis of primitive bands”, in Essays in Honor

of Alfred Lewis Kroeber (org. por R.H. Lowie). Berkeley: University of California Press.
______, 1938. “Basin-Plateau aboriginal sociopolitical groups”, Smithsonian Institution, Bureau of

American Ethnology Bulletin 120. Washington, D.C.: U.S. Government Printing Office.
______, 1955. Theory of Culture Change. Urbana: University of Illinois Press.
STOCKING, George W. Jr. 1968. Race, Culture and Evolution. Nova York: Free Press.
______, 1974. The Shaping of American Anthropology 1883-1911: A Franz Boas Reader. Nova

York: Basic Books.
______STONE, Gregory P., 1959. “Clothing and social relations: A study of appearance in the

context of community life”, tese de doutorado em sociologia. Universidade de Chicago.
TAMBIAH, S.J., 1969. “Animals are good to think and good to prohibit”, Ethnology 8, p.423-59.
TERRAY, Emmanuel, 1972. Marxism and “primitive” societies. Nova York: Monthly Review Press.
THOMPSON, Laura, 1940. “Southern Lau, Fiji: An ethnography”, Bernice P. Bishop Museum

Bulletin 162.
TIPPEL, Alan Richard, 1968. “Fijian material culture”, Bernice P. Bishop Museum Bulletin 232.
TREGEAR, Edward, 1891. The Maori-Polynesian Comparative Dictionary. Wellington: Lyon and

Blair.
TURKLE, Sherry, 1975. “Simbol and festival in the French student uprising (May-June 1968)”, in

Symbol and Politics in Communal Ideology (org. por Sally Falk Moore e Barbara G.
Meyerhoff). Ithaca, Nova York: Cornell UP.

TURNER, Bryan S., 1974. “The concept of social ‘stationariness’: Utilitarianism and Marxism”,
Science and Society 38, p.3-18.

TURNER, Terence S., MS. “The social structure of the Northern Kayapo”.
TURNER, Victor, 1967. The Forest of Symbols. Ithaca, Nova York: Cornell UP.
VALERI, Renee, 1971. “Study of tradicional food supply in the southwest of France”, Ethnologia

Scandinavica.
VALERI, Valério, 1970. “Struttura, transformazione, ‘esaustivita’: Un’esposizone di alcuni concetti

di Claude Lévi-Strauss”, Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa, ser.2, 39, p.347-75.
VAYDA, Andrew P., 1965. “Anthropologist ecological problems”, in Man, Culture and Animals

(org. por A.P. Vadya). American Association for the Advancement of Science Publication 78,
p.1-5.

______, 1969. “An ecological approach in cultural anthropology”, Bucknell Review 17(1), p.112-9.
______ e Roy A. Rappaport, 1967. “Ecology, cultural and non-cultural”, in Introduction to Cultural

Anthropology (org. por J. Clifton). Boston: Houghton Mifflin.
VEBLEN, Thorstein, 1934 [1899]. The Theory of the Leisure Class. Nova York: Modern Library.
VENABLE, Vernon, 1966 [1945]. Human Nature: The MarxianView. Cleveland: World Publishing

Co.
VOLOSINOV, V.N., 1973 [1930]. Marxism and the Philosophy of Language. Nova York: Seminar

Press.
VYGOTSKY, L.S., 1962. Thought and Language. Cambridge/Nova York: MIT Press/ John Wiley.
WAGNER, Roy, 1972. Habu. Chicago: University of Chicago Press.
WELLMER, Albrecht, 1971. Critical Theory of Society. Nova York: Herder and Herder.
WENTWORTH, Harold e Stuart Berry Flexner, 1967. Dictionary of American Slang. Nova York:

Crowell.



WEXNER, Louis B., 1954. “The degree to which colors (hues) are associated with mood-tones”,
Journal of Applied Psychology 38, p.432-5.

WHITE, Leslie, 1942. “On the use of tools by primates”, Journal of Comparative Psychology 34,
p.370-4.

______, 1949. The science of Culture. Nova York: Farrar, Straus and Cudahy.
______, 1958. “Man, culture, and human beings”. Comunicação do vice-presidente e diretor da

Seção E (Antropologia) da American Association for the Advancement of Science. Washington,
D.C., 27.12.1958 (mimeo).

______, 1959a. “The concept of culture”, American Anthropologist 61, p.227-51.
______, 1959b. The Evolution of Culture. Nova York: McGraw-Hill.
______, 1960. “Four stages in the evolution of minding”, in The Evolution of Man (org. por Sol Tax).

Chicago: University Chicago Press.
WILLIAMS, Thomas e James Calvert, 1959. Fiji and the Fijians. Nova York: Appleton.
WOLF, Eric R., 1964. Anthropology. Englewood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall.
WORSLEY, Peter M., 1956. “The kinship system of the Tallensi: A revaluation”, Journal of the

Royal Anthropological Institute 86, p.37-75.



AGRADECIMENTOS

Gostaria de agradecer especialmente àqueles que, em parte ou no todo,
participaram da versão de um ou outro manuscrito deste livro e ofereceram
a sua crítica e o seu estímulo: Firthjof Bergmann, James Boon, Vern
Carroll, Remo Guidieri, Paul Kay, Raymond Kelly, Julius Kirshner, Barbara
Sahlins, David Schneider, Bob Scholte, Judith Shapiro, Michael Silverstein,
George Stocking, Jr., Stanley Tambiah, Michael Taussig e Terence Turner.

Um gentil convite do Departamento de Antropologia do Lehman
College da City University of New York permitiu-me dar expressão pública
a estas ideias numa série de conferências, em abril de 1973. Sou grato à
professora Lucy Saunders, pela oportunidade a mim concedida e pela
hospitalidade com que me recebeu.



Título original:
 Culture and Practical Reason

Tradução autorizada da primeira edição norte-americana publicada em 1976 por The University of
Chicago Press, de Chicago, EUA

Copyright © 1976, The University of Chicago.

Copyright da edição brasileira © 2003:
 Jorge Zahar Editor Ltda.

 rua Marquês de S. Vicente 99 – 1º
 22451-041 Rio de Janeiro, RJ

 tel (21) 2529-4750 / fax (21) 2529-4787
 editora@zahar.com.br

 www.zahar.com.br

Todos os direitos reservados.
 A reprodução não autorizada desta publicação, no todo ou em parte, constitui violação de direitos

autorais. (Lei 9.610/98)

Grafia atualizada respeitando o novo
 Acordo Ortográfico da Língua Portuguesa

Capa: Joana Leal

Edição digital: julho 2012

ISBN: 978-85-378-0533-6

Arquivo ePub produzido pela Simplíssimo Livros

mailto:editora@zahar.com.br
http://www.simplissimo.com.br/

	Sumário
	Prefácio
	1. O marxismo e os dois estruturalismos
	O marxismo e o estruturalismo inglês: a controvérsia Worsley-Fortes
	O marxismo e o estruturalismo francês
	Dois tipos de sociedade: dois tipos de teoria?

	2. Cultura e razão prática – dois paradigmas da teoria antropológica
	Morgan
	Boas
	Variedades antropológicas da razão prática
	A razão cultural

	3. A antropologia e os dois marxismos – problemas do materialismo histórico
	Momentos culturais e naturais na teoria materialista
	A genealogia do pensamento conceitual
	A naturalização da concepção materialista da história
	Materialismo histórico e utilitarismo

	4. La pensée bourgeoise – a sociedade ocidental enquanto cultura
	A preferência de comida e o tabu nos animais domésticos americanos
	Notas sobre o sistema de vestuário americano

	Conclusão – a utilidade e a ordem cultural
	Bibliografia
	Agradecimentos
	Copyright

