
¡Error! No se ha suministrado níngún nombre de propiedad.Los artículos publicados en TRANS‐Revista Transcultural de Música están (si no se indica 
lo contrario) bajo una licencia Reconocimiento‐NoComercial‐SinObraDerivada 2.5 España de Creative Commons. Puede copiarlos, distribuirlos y 
comunicarlos públicamente siempre que cite su autor y mencione en un lugar visible que ha sido tomado de TRANS agregando la dirección URL 
y/o un enlace a este sitio: www.sibetrans.com/trans. No utilice los contenidos de esta revista para fines comerciales y no haga con ellos obra 
derivada. La licencia completa se puede consultar en http://creativecommons.org/licenses/by‐nc‐nd/2.5/es/deed.es 
 
All the materials in TRANS‐Transcultural Music Review are published under a Creative Commons licence (Attribution‐NonCommercial‐NoDerivs 
2.5) You can copy, distribute, and transmit the work, provided that you mention the author and the source of the material, either by adding the 
URL  address  of  the  article  and/or  a  link  to  the webpage: www.sibetrans.com/trans.  It  is  not  allowed  to  use  the  contents  of  this  journal  for 
comercial purposes and you may not alter, transform, or build upon this work. You can check the complete licence agreement in the following 
link: http://creativecommons.org/licenses/by‐nc‐nd/2.5/es/deed.en   

 

     TRANS‐ Revista Transcultural de Música/Transcultural Music Review 2011 
 

 
TRANS 15 (2011)  
DOSSIER: OBJETOS SONOROS‐VISUALES AMERINDIOS / SPECIAL ISSUE: AMERINDIAN SONIC‐
VISUAL OBJECTS 

 
Música indígena, música sertaneja: notas para uma antropologia da música entre 
os Índios do Nordeste brasileiro 
Edmundo Pereira (Universidade Federal do Rio Grande do Norte)  

 
 

Resumen  
Em  que  medida  uma  aproximação  histórica  pode  nos  ajudar  a 
entender  a  música  praticada  por  alguns  dos  grupos  indígenas  do 
Nordeste  brasileiro?  Quais  podem  ser  suas  contribuições  no 
exercício  de  descrição,  definição  e  entendimento  de  repertórios, 
eventos,  identidades  e  campos  musicais?  E  na  direção 
complementar:  em  que  medida  uma  aproximação  antropológica 
pode  nos  ajudar  a  classificar  as  representações  encontradas  nos 
debates sobre o lugar (ou não) do “indígena” nas musicalidades da 
região  Nordeste?  Focando  a  análise  no  fazer  musical,  o  artigo 
propõe  um primeiro  exercício  de  entendimento  das musicalidades 
encontradas  dentre  alguns  dos  grupos  indígenas  do  Nordeste 
operando  em  termos  de  campos  de  interação musical  articulando 
áreas  de  investigação  mais  amplas  do  que  aldeias  ou  etnias,  e 
situações musicais mais diversas do que as religiosas. 

Abstract  
To what extent a historical approach could shed light on the 
musical practices of  some Nordeastern Brazilian  indigenous 
groups?  Similarly,  to  what  extent  could  an  anthropological 
approach    help  us  to  classify  the  representations  found  in 
the  debates  about  the  place  (or  not)  of  the  indigenous 
people  in  Nordeastern  musicalities?  This  article  is  a  first 
attempt  to  grasp  this  issues  and  understand  the  musical 
practices  of  some Nordeastern  Brazilian  indigenous  groups 
in  terms  of  musical  interaction  fields  that  go  beyond  the 
ethnic  or  village  boundaries  and  explore musical  situations 
more diverse than the relisgous ones.  

 

Fecha de recepción: octubre 2010  
Fecha de aceptación: mayo 2011  
Fecha de publicación: septiembre 2011 

Received: October 2010 
Acceptance Date: May 2011 
Release Date: September 2011 

 



 2 �  TRANS 15 (2011)  ISSN: 1697‐0101  

 

Música indígena, música sertaneja: notas para uma antropologia da música entre 

os Índios do Nordeste brasileiro∗  
Edmundo Pereira (Universidade Federal do Rio Grande do Norte)  

 

 
“Os cachimbos, passando de mão em mão, correram toda a roda. Quando voltaram aos donos, uma 
das Cantadeiras, tocando o maracá, principiou a cantar. Era uma invocação a Nossa Senhora, na qual 
pedia paz e felicidade para a aldeia. Depois, vieram as toadas pagãs dirigidas aos “Encantos”. De vez 
em quando, no decorrer da cantiga, ouviam‐se, porém, os nomes de Jesus Cristo, Deus, Mãe de 
Deus, Nossa Senhora, Padre Eterno e, às vezes, também, o nome do Padre Cícero” (Carlos Estevão 
[1937] apud Cascudo, 2003:214). 

 

“Deus  vos  salve  casa  santa  /  Onde  Deus  fez  a morada  /  Onde mora  o  cálice  bento  /    E  a  hóstia 
consagrada / E meu filho, Jesus Cristo / Eiôa rá eia eia / Rá eia eia / Rá eia a / Eiôa rá eia eia / Rá eia 
eia / Rá eia a” (Toante do Mestre Anandoré.  Brejo dos Padres, Pernambuco, 1938).

1
 

 
Em  que  medida  uma  aproximação  histórica  pode  nos  ajudar  a  entender  a  música 

praticada  por  alguns  dos  grupos  indígenas  do  nordeste  brasileiro?  Quais  podem  ser  suas 

contribuições  no  exercício  de  descrição,  definição  e  entendimento  de  repertórios,  eventos, 

identidades e campos musicais? E na direção complementar: em que medida uma aproximação 

antropológica pode nos ajudar a classificar as representações encontradas nos debates sobre o 

lugar  (ou não)  do  “indígena” nas musicalidades da  região Nordeste? A partir  destas questões, 

gostaria  de  dar  continuidade  ao  exercício  de  aproximação  entre  disciplinas  (entre  alguma 

antropologia e alguma historiografia) na constituição de dados e reflexões com foco nas práticas 

musicais entre alguns dos chamados Índios do Nordeste.  

 
1. Música indígena ou música sertaneja? 
 
Minha entrada no campo social e investigativo da musicalidade dos grupos indígenas da 

                                                

∗ Agradecimentos: Rodrigo Grünewald, pela entrada na musicalidade indígena do Nordeste, pelas parcerias e amizade. 
Marcos  Albuquerque,  pelo  trabalho  conjunto  e  a  troca  de  experiências  e  apoio  na  discussão  deste  exercício.  José 
Caetano  da  Silva,  Arlindo  Florêncio  de  Moura  e  Maria  das  Dores  de  Moura,  pelos  dias  em  Mina  Grande,  pela 
disposição e atenção, e aos demais Kapinawá com quem compartilhamos o encontro etnográfico.  João Pacheco de 
Oliveira, pelo  incentivo a escrever estas notas, bem como pelo trabalho entre os Tuxá e Kambiwá. Samuel Araújo e 
Vincenzo Cambria pela entrada nas discussões etnomusicológicas sobre os índios norte‐americanos. Aos comentários 
e  sugestões  de  colegas  nas  vezes  em  que  apresentei  parte  destas  reflexões:  I  Seminário  do  LEME  (Laboratório  de 
Estudos em Movimentos Étnicos), 2008; PPGAS/MN/UFRJ e Grupo de Estudos sobre Culturas Populares/CCHLA/DAN‐
PPGAS,  2009.  Nestas  ocasiões,  agradeço  em  especial  a  Clarice  Mota,  Renata  Menezes  e  Luiz  Assunção.  E  a  Eloi 
Magalhães pela leitura e comentários de uma primeira versão deste texto.  
1 Gravado por Luiz Saia e sua equipe na que ficou conhecida como Missão Folclórica de 1938. Recentemente, parte do 
acervo da Missão  foi editado no  formato CD pelo SESC/SP‐Centro Cultural São Paulo, Mário de Andrade, Missão de 
Pesquisas Folclóricas. Música Tradicional do Norte e Nordeste. s/d. 



Música indígena, música sertaneja... 3 

 

região  (2000‐2001)  deu‐se  através dos Kapinawá de Mina Grande,2  sertão pernambucano,  em 

especial  através  do  complexo  ritual  do  toré3  e,  especificamente,  dos  atores  sociais  que  o 

sustentavam e difundiam no grupo  (Pereira, 2004). Esta experiência  foi marcante e de alguma 

forma  modelar  para  a  constituição  do  aporte  descritivo‐analítico  exercitado  ao  longo  de 

processo  etnográfico  fragmentado  (entre  gravações  de  campo  em  alguns  grupos  indígenas  e 

classificação  de  fontes  secundárias  diversas)4  que  trazia  como  sua  questão  inicial:  como  dar 

conta do conjunto de gêneros musicais articulados pelo grupo, que me levavam do indígena ao 

sertanejo,  dos  estudos  etnológicos  aos  de  catolicismo  e  cultura  populares,  onde  encontraria 

classificados,  respectivamente,  os  toantes,  os  benditos  e  os  cocos?  Diante  dessa  paisagem 

musical,  como  circunscrever  planos  analíticos  e  definir  identidades musicais?  Recorrendo,  em 

um primeiro exercício,  a  fontes bibliográficas diversas,  esse  trânsito entre  campos musicais  se 

apresentava como algo constatável não só no processo etnográfico, mas também na  literatura 

dedicada às musicalidades encontradas no Nordeste.  

Inicio,  então,  com  um  recorrido  histórico‐sociológico,  já  revelador  do  contexto 

musicológico em questão: em que campo intelectual (Bourdieu, 1968) encontramos os primeiros 

esforços  descritivo‐analíticos  para  demarcar  uma  presença  musical  indígena  onde,  na  última 

                                                
2
 “Os Kapinawá se reconhecem como a rama nova, isto é, descendentes diretos de índios que foram aldeados na Serra 
do Macaco ainda no  século XVIII,  e  cujos  títulos de posse da  terra estão  registradas em um documento datado de 
1874. As aldeias Kapinawá são: Mina Grande, que é a sede do Posto Indígena Kapinawá, Ponta da Várzea (Vargem), 
Riachinho,  Pau‐Ferro  Grosso,  Tabuleiro,  Quiri  d'Alho,  Lagoa,  Marias  Pretas,  Santa  Rosa,  Maniçoba,  Areia  Grossa, 
Macaco, Palmeira e Julião. E as novas áreas são: Coqueiro, Caldeirão, Coloral e Malhador. A Terra Indígena Kapinawá 
teve o seu processo de regularização  fundiária durante as décadas de 1980 e 1990. Até o começo dos anos 80 não 
eram reconhecidos oficialmente como índios, ocupando de forma livre e tradicional as terras que se estendem entre 
os municípios de Buíque, Tupanatinga e Ibimirim, na área de transição entre o Agreste e o Sertão de Pernambuco, no 
Vale  do  Ipanema,  no  sertão  do Moxotó.  Em  fins  dos  anos  setenta,  os  Kapinawá  começam a  ser  pressionados  pelo 
avanço de uma frente  latifundiária e procuram, então, se organizar para conseguir a regularização de suas terras. O 
reconhecimento do grupo foi longo e marcado por vários conflitos, tanto com posseiros e fazendeiros, como entre os 
próprios índios que vivenciaram um doloroso processo de faccionalismo. Resultado desses conflitos foi a demarcação 
da área, que contemplou apenas uma parte do seu  território  tradicional”  (Albuquerque, 2005:8). Para dados gerais 
sobre o grupo, vide também PETI (1993). 
3
 Para uma breve genealogia do termo, da prática e de sua representação, vide Pereira (2004). Para uma aproximação 
comparativa de sua prática dentre alguns grupos do Nordeste, vide Reesikin (2000) e Grünewald (2004b). 
4
  Posso  apresentar  este  processo  como  tendo  sito  multi‐situado  (nos  termos  de  Marcus  [1995]),  composto  de: 
gravações e breve etnografia em especial entre os Kapinawá de Mina Grande,  (23‐24/11/02 e 06/07/2003, Buíque, 
PE), mas  também entre os Atikum  (08‐09/03/2003, Serra do Umã, PE), Kambiwá  (17‐19/12/2005, Americana, PE) e 
Tuxá  (20‐22/12/05,  Rodelas,  PE).  Para  o  caso  aqui  tratado,  devo  ressaltar  de  suas  condições  de  produção  que  o 
registro realizado foi demanda de membros do grupo de Mina Grande, feita a pesquisadores da Universidade Federal 
de Campina Grande (UFCG) de forma a recolher material para a edição posterior de um CD com parte do repertório de 
cantos de seu toré. Faziam parte da equipe de trabalho: prof. Dr. Rodrigo Grünewald (UFCG), coordenador; Marcos 
Albuquerque,  antropólogo,  mestrando  pela  UFCG  desenvolvendo  pesquisa  entre  os  Kapinawá;  e  o  autor,  como 
técnico de gravação e etnomusicólogo. De todos estes investimentos, gerou‐se: o CD Kapinawá. Benditos, sambas de 
coco e toantes, em projeto coordenado por Rodrigo Grünewald (UFCG); e parte da trilha sonora da Exposição Índios: 
Os primeiros brasileiros, coordenada por João Pacheco de Oliveira (PPGAS/MN/UFRJ). 



 4 �  TRANS 15 (2011)  ISSN: 1697‐0101  

 

década,  esta  é  evidente?5  Recupero  a  questão  que  titula  esta  seção  (ou  antes,  uma  certa 

episteme),  esboçada  no  contexto  de  imaginação  da  nação  (Anderson,  1981)  das  primeiras 

décadas do século XX. Esta se insere em projeto (Vilhena, 1997) mais amplo de produção de uma 

identidade  brasileira,  no  caso  com  ênfase  em  uma  de  suas  (três)  matrizes:  o  indígena. 

Acompanhando  sua  produção,  nos  deparamos  com  significante  que  pode  transitar  entre 

significados múltiplos  (de  ausência  ou  de  presença)  e  que  se  articula  e  confunde  com  outros 

significantes,  à  primeira  vista  também  discretos,  como  popular  ou  sertanejo.  Uma  vez  que 

algumas das “comunidades” ou “grupos” com que trabalhamos, ao longo de diversas situações 

históricas (Oliveira, 1988), terem se articulado e sido reconhecidas por múltiplos referentes, era 

preciso também se relacionar com campos intelectuais diversos. Para este breve exercício, tomo 

como  campo  intelectual  os  estudos  de  folclore,  não  só  como  fonte  de  dados  musicais  e 

coreográficos, mas também de produção de classificações de  identidades. É nesse conjunto de 

estudos (em especial entre as décadas de 1920‐1950) que vamos encontrar um primeiro debate 

sobre uma música ou musicalidade indígena no Brasil ‐ e no Nordeste em particular ‐; elementos 

musicais  transitando  e  sendo  acionados  em  distintos  contextos  identitários;  bem  como  a 

presença de grupos sociais subsumidos à categorias intelectuais e políticas e que décadas depois 

se apresentariam enquanto indígenas. 

Na década de 1920, o maestro e acadêmico Luciano Gallet (1893‐1931), sob influência do 

movimento  modernista,  junto  a  outros  expoentes  de  seu  tempo,  como  Mário  de  Andrade, 

propõe pensar o ensino de música no Brasil, bem como tecer um escopo do que seria o “folclore 

musical brasileiro”.6 Em seu ensaio de 1928, O Índio na Música Brasileira, parte de seu projeto 

intelectual de constituição das “origens” da música “brasileira”,7 critica com veemência a versão 

de  que  esta  seria  “indio‐luso‐africana”:  “nunca  percebi  nitidamente  a  contribuição  direta  do 

índio  na  nossa  música”  (1934:37).  Não  é  sem  razão  que  Cascudo  (2003)  o  elenca  dentre  os 

textos  “antológicos”  dos estudos  folclóricos brasileiros,  texto  referência  para  textos  e  debates 

que  se  seguirão.  Sua  exegese  analítica  parte,  primeiro,  de  uma  divisão  entre  os  índios  da 

                                                
5
  Vide,  p.e.,  os  trabalhos  de:  Cunha,  1999,  2007  [Pankararu];  Nascimento,  1998  [Fulni‐ô];  Arcanjo,  2007  [Pipipã], 
Albuquerque,  2004,  2005  [Kapinawá];  Magalhães,  2007,  2009  [Pitaguary];  Herbetta,  2006  [Kalankó];  Vilar,  2003  e 
Acselhad & Vilar & Sandroni, 2004  [Pankararu]. E, p.e., os CDs: Xokó.  Secretaria de Estado da Cultura. Sergipe:  s/d; 
Saktêlhassato. Cantos Tradicionais dos  Índios Fulni‐ô. Recife: Piper Music,  s/d; FETHXA. Cantando com o sol. Recife: 
Ciranda Records, s/d. [Fulni‐ô]; Flêetwatxya. Cantos Tradicionais dos Índios Fulni‐ô. Recife: Piper Music, s/d.; O Canto 
das  Montanhas.  Krenak,  Maxakali  e  Pataxó.  São  Paulo:  Núcleo  de  Cultura  Indígena,  s/d.;  Índios  Pankararu  da 
Comunidade de Real Parque de São Paulo. SP: Mundo Melhor, s/d.  
6
 Para uma análise mais densa do projeto de Gallet e sua relação com Mário de Andrade, vide Menezes Bastos (2006). 

7
 O outro trabalho seria O negro na música brasileira (Menezes Bastos, 2006:117). 



Música indígena, música sertaneja... 5 

 

descoberta  (séculos  XVI  e  XVII)  e  o  indígena  descoberto  recentemente  (século  XIX‐XX).  Aos 

primeiros,  o  processo  de  missionarização  jesuítica  teria  levado  à  “destruição  da  música 

primitiva”, já na virada dos séculos XVI‐XVII. Por este tempo, afirma (ibid:41‐42), “já devia estar 

agonizando a primitiva música dos índios recém‐civilizados” dada, explica, a “fácil adaptação do 

índio  que  abandona  mesmo  cerimônias  e  usos  de  tradição  arraigada”.  Quer  dizer:  a 

musicalidade indígena (classificada como “cantigas profanas”) havia sucumbido totalmente, em 

pouco  tempo,  ao  projeto  jesuíta  que  tinha  na  música  um  de  seus  principais  instrumentos 

catequéticos.  De  uma  musicalidade  indígena  ainda  intacta  (um  “folclore  musical  indígena”), 

conclui  o  maestro  (ibid:42‐44),  nos  restaria  apenas  o  encontrado  entre  grupos  então  recém‐

contatados  ‐  como  os  Paresi  gravados  por  Roquette‐Pinto  (1917)  ‐,  cuja  música  se  manteria 

“afastada da música brasileira atual”. Neste ponto, temos uma tese cindida: temos uma música 

indígena  perdida,  em  regiões  de  contanto  antigo  como  o  Nordeste;  e  uma,  então,  pouco 

documentada, recém‐contactada ‐ em rincões como a Amazônia e o Brasil central ‐, que, como 

os  demais  elementos  da  cultura,  deve  ser  registrado  com  urgência  por  força  de  seu  futuro 

contágio e desaparecimento.   

Ainda sobre os debates da década de 1920, nas formulações sobre a natureza e origem 

do caráter nacional e qual música o representaria, Menezes Bastos (2002:115), além de traçar o 

projeto  intelectual  subjacente  à  obra  de  Gallet,  contribui  relacionando‐o  com  o  de Mário  de 

Andrade,  alinhavando‐os  em  um  mesmo  projeto  geral,  ao  final,  baseado,  musicalmente,  em 

duas,  e  não  em  três  “raças”:  “o  célebre  triângulo  racial  brasileiro  reduzindo‐se  assim  a  um 

segmento  de  linha,  com  extremos  ocupados  por  ‘negros’  e  ‘brancos’”.  Abrindo  suas  reflexões 

sobre  esse  “esquecimento”  da  matriz  indígena  (ibid),  brinda‐nos  com  citação  categórica  do 

intelectual paulistano, do mesmo ano da edição de Gallet: “o elemento ameríndio no populário 

brasileiro  está  psicologicamente  assimilado  e  praticamente  já  é  quase  nulo”,  corroborando  a 

tese  do maestro.8 Mas  o  projeto  intelectual  de  um  autor  é  capaz  de  apagar  por  completo  os 

rastos de uma presença em sua obra? Vejamos outros momentos da obra (extensa) de Mário de 

Andrade, agora posicionando‐nos na década de 1930, em especial, frente aos materiais gerados 

pelo grupo liderado por Luiz Saia na Missão Folclórica de 1938.   

Se tomarmos, p.e., o material  reunido pelo pesquisador paulistano, poucos anos depois 

(1933),  sobre o catimbó, prática popular  registrada nos  subúrbios de  João Pessoa  (PB) e Natal 

                                                
8
 Vide Andrade, 1972 [1928]:16. 



 6 �  TRANS 15 (2011)  ISSN: 1697‐0101  

 

(RN), o jogo de correlações possíveis entre as identidades representadas é notável. Diante deste 

misto  de  feitiçaria  com  processo  de  cura,  a  “tradição  ameríndia”,  ressalta  o  pesquisador 

(Andrade,  1983  [1933]:30),  “predomina  fortemente”.  Se  nos  atermos  ao  evocado  ao  longo de 

distintos  cantos  (pontos  ou  linhas),  encontramos  uma  série  de  categorias  e  entidades 

recorrentes  e  centrais  para  o  universo  religioso  do  toré,  também  baseado  na  “ciência  da 

jurema”:9 os mestres; a jurema (planta e entidade); a organização em troncos e ramas; os reinos 

e  reinados;  as  sementes;  além  de  estribilhos  como  oh  rei  iá‐iá  (ibid:71‐93).  Além  disso, 

encontramos  também,  com  funções  de  acompanhamento  e  terapêutica  (ibid:35‐36), 

instrumentos  como  maracás,  gaitas  e  búzios  (buzinas).  E  se  recorrermos  ainda  aos 

apontamentos de Luiz Saia (apud Carlini, 1993:67), sobre um catimbó registrado em João Pessoa 

pouco tempo depois  (1938),  temos: “Em seguida,  fazendo sair  fumaça pelo cano do cachimbo, 

fazem  um movimento  ascendente  do  tronco  para  direita”.  Este  modo  de  usar  o  cachimbo  é 

prática recorrente entre os grupos indígenas da região, não só em seus torés, mas também em 

assembléias e encontros políticos, tendo o mesmo fim: limpar os ambientes para os trabalhos.10 

Neste momento de sua trajetória intelectual, ainda que estando diante de “feitiçaria mais 

ou menos inventada ao acaso de reminiscências vagas”, enfatiza Andrade (ibid:30): 

Entre  os  nossos  folcloristas,  principalmente  musicais  muito  se  tem  discutido  ou  negado 

categoricamente  a  persistência  de  tradições  ameríndias  no  povo  brasileiro.  A  feitiçaria 

nacional vem fortemente depor em contrario. 

Nas  décadas  seguintes,  o  acúmulo  de  dados  e  experiências  que  rapidamente  o 

movimento  folclórico,  dada  sua  expansão  e  organização  (Vilhena,  1997),  produziria, 

contribuíram  para  complexificar  e  ampliar  modelos  explicativos  e  seus  alcances  etnográficos. 

Tomemos, agora, o coco como exemplo, ainda fazendo uso dos materiais produzidos por Mário 

de Andrade e os que participaram de seu projeto intelectual. Outros paralelismos são notáveis e 

possibilitam  a  aproximação  entre  identidades  musico‐coreográficas,  uma  vez  ser  sua  prática, 

historicamente, muito difundida entre alguns dos grupos indígenas do Nordeste, a ponto de ser 

tomado como parte constitutiva de suas “tradições”. No trabalho de Estevão Pinto (1956:144), 

                                                
9
 Vide a linha dedicada a Antonio Caboclinho (Andrade, 1983:77).  

10
  Décadas  depois,  de  sua  experiência  etnográfica  no  médio  rio  São  Francisco  nordestino,  Maynard  Araújo 

(2004[1961]:74) seria mais enfático sobre a relação entre a prática do toré e do catimbó para a região que estudava: 
“certamente é o mesmo catimbó dos arredores das capitais e grandes cidades do nordestinas, onde os destituídos de 
fortuna procuram como oráculo para minorar os penares e desditas. Quando afirmamos que toré é o mesmo catimbó, 
pajelança,  fizemos porque, neste vasto Brasil, as denominações de uma dança, de uma cerimônia variam de  região 
para  região”.  De  nossa  experiência,  afirmamos  que,  ainda  que  muitas  sejam  as  semelhanças,  catimbós  como  os 
registrados pela Missão de 1938 são bem distintos dos torés que presenciamos no estado de Pernambuco.  



Música indígena, música sertaneja... 7 

 

dedicado aos Fulni‐ô de Águas Belas, Pernambuco, encontramos, p.e, a seguinte passagem: 

Também os Fulniô dançam o coco, do qual podem fazer parte até os estranhos. Mário Melo 

[1929]11 acha‐o um tanto diferente do seu similar das Alagoas e outras regiões do Nordeste. 

No  coco  dos  índios  de  Águas  Belas  os  homens  organizam‐se  em  círculo,  cada  um  deles 

entre  duas  damas;  ao  centro  põe‐se  o  tirador  dos  versos,  cujo  refrão  todos  cantam  em 

coro. Iniciado o canto, a roda movimenta‐se, dando os cavaleiros passos ora para a direita, 

ora para a esquerda (no que são acompanhados pelas damas) e, em seguida, fazendo meia 

volta,  em  sapateado.  Nessa  meia  volta,  os  cavaleiros  oferecem  as  mãos  às  damas,  que 

passam da direita para a esquerda e vice‐versa, isto é, da esquerda para a direita. 

As semelhanças entre o coco e o toré são evidentes: circularidade, o tirador no meio da 

roda, a estrutura em chamada‐resposta para o canto. De fato, estamos diante de dois processos 

rituais  bastante  plásticos,  possíveis  de  serem  adaptados  a  distintas  platéias  e  contextos 

performáticos.12  Talvez  por  isso  encontremos  ao  toré,  no  trabalho  organizado  por  Oneyda 

Alvarenga  (1960:144‐145) a partir do espólio da Missão de 1938, dentro do verbete  coco,  sua 

única referência na obra Música Popular Brasileira: “No Estado da Paraíba, existe também uma 

dança chamada toré, perfeitamente igual ao Coco pela coreografia e pela música”. Apesar disso, 

brinda‐nos, sem maiores comentários, com um conjunto de fotos (27, 28 e 30) nas quais vemos 

uma  dança  em  grupo,  circular,  acompanhada  por  conjunto  descrito  como  (banda)  cabaçal 

formado por caixa, reco‐reco, gaita e zabumba (ibid:168).13  

 

                                                
11
 MELO, Mário. “Os Carnijós de Águas Belas”. Revista do Museu Paulista, XVI, 1929:811‐813. 

12
 Vide as coletâneas organizadas por Grünewald (2004), para o caso do toré, e Ayala & Ayala (2000), para o caso do 

coco.  Em especial, vide Silva, 2000. 
13
 Fotos registradas pela Missão em Mamanguape, atualmente área com presença indígena potiguara. 



 8 �  TRANS 15 (2011)  ISSN: 1697‐0101  

 

 

 

Mas ainda que Alvarenga não faça maiores menções ao toré, não o posicione dentro do 

modelo  de  três  matrizes  originais  (lógica  em  que  também  se  organiza  seu  esforço 

classificatório),  nos  diários  de  campo  de  Luiz  Saia,  chefe  da  Missão  (São  Paulo,  2000:29‐45), 

encontramos apontamentos sobre o toré como “dança indígena”, tendo sido feitos registros em 

cera e película em Brejos dos Padres, Taracatu, Pernambuco, entre os Pankararu. Dessa visita ao 

grupo,  os  membros  da  Missão  ainda  fazem  registros  fotográficos,  dos  quais  um  dos  mais 

interessantes  (dada  à  raridade  do  registro  dessa  prática  musical)  é  o  de  um  instrumento  de 

sopro com palheta, homônimo da dança. 

 



Música indígena, música sertaneja... 9 

 

 

Toré. Brejo dos Padres, Tacaratu, Pernambuco, 1938.
14 

 

Dois  meses  depois,  na  Baía  da  Traição,  Paraíba,15  farão  novas  filmagens  e  gravações, 

desta  vez  de  cocos.  Curiosamente,  um  dos  filmes  editados  do material  produzido  na  ocasião 

registra  uma  dança  circular,  acompanhada  por  canto  e  zabumba,  no  sentido  anti‐horário, 

nomeada como “coco de toré” (São Paulo, s/d).  

Fechando  esta  breve  aproximação  historico‐sociológica  (não  exaustiva)  ao  campo 

intelectual  em  torno  do  folclore  e  da  definição  de  identidades  musicais  regionais  dentro  do 

processo  de  formação  (de  invenção  [Hobsbawn  &  Ranger,  1989])  de  uma música  brasileira, 

recupero, ainda, o  trabalho do também maestro e acadêmico Baptista Siqueira em seu estudo 

sobre a Influência Ameríndia na Música Folclórica do Nordeste (1951). Se abrimos com o ensaio 

de Gallet  e  sua negação da presença  indígena no  “folclore brasileiro”,  com Siqueira,  passadas 

então  duas  décadas  da  publicação  de O  Índio  na Música  Brasileira,  a  busca  dessa  presença  é 

preterida,  mas  dentro  de  quadros  sócio‐geográficos  mais  circunscritos.  Seu  foco  recai, 

especialmente,  sobre  o  que  Euclides  da  Cunha  (apud  Baptista,  1951:17)  denominou  de 

Tapuiretama,  o  sertão  nordestino,  os  “rincões mais  afastados  das  civilizações”.  Apresentando 

seu exercício como “um estudo folclórico em área geográfica delimitada”, propõe a comparação 

entre  gêneros  musicais  (dos  cocos  e  aboios  às  bandas  de  pífanos  e  cantorias)  de  forma  a 

                                                
14
 Fonte: http://www.sescsp.org.br/sesc/hotsites/missao/fotos_frameset.html 

15
 Atualmente, território Potiguara. 



 10 �  TRANS 15 (2011)  ISSN: 1697‐0101  

 

averiguar “até que ponto a música dos selvagens contribui para a formação dos cantos da zona 

sertaneja”  (ibid:13).  Desta  vez,  a  identidade  acionada  é  a  de  caboclo  (ou  mameluco)  que, 

“desconhecendo  os  lustres  culturais”,  “vai  repetindo  o  canto  de  seus  antepassados”  (ibid:16). 

Sua  aposta  é  a  de  que  os  “aspectos  melódicos”  encontrados  nas  “melodias  tradicionais” 

(“estranhas melodias”)  anotadas  pelos  sertões  “guardavam  os  tesouros”  tapuias  e  cariris,  “os 

cantos mágicos ou guerreiros de suas tribos” (ibid). Neste sentido, critica as conclusões de Gallet 

e outros (ibid:27), concluindo que “a música ameríndia ficou insulada, como o próprio caboclo, 

nas  áreas  povoadas  dos  currais,  progredindo  lentamente  com as  classes  rurais”. Dessa  forma, 

certas  estruturas  melódicas  ascendentes  e  descendentes,  certas  rítmicas,  e  mesmo  certas 

divisões e paralelismos poéticos, encontrados em alguns dos gêneros musicais do sertão, seriam 

marcas, apesar dos esforços missionários e da vida dentre os currais, da presença indígena. Quer 

dizer: estaríamos diante de uma sobrevivência  (categoria vitoriana) de alguma música  indígena 

ao longo de gêneros sertanejos. 

Ainda que possamos posicionar o trabalho de Baptista Siqueira como um dos “pioneiros” 

em propor  buscar  o  que de  indígena houvesse  na música  dos  sertões  (onde hoje,  saliente‐se, 

essa presença é inquestionável), um eixo paradigmático central parece atravessar as décadas, o 

da  segmentação  de  identidades:  negro  –  índio  –  branco,  encontrados  ao  longo  do  popular, 

categorização passível de distintos matizes e gradações. Nos  jogos de produção de resultantes 

nos debates, no caso de uma presença possível  indígena, encontramos esta pensada ou como 

ausência,  ou  uma  sobrevivência,  indelevelmente  misturada.  Neste  ponto  do  exercício,  de 

produção  de  dados  tanto  sobre  a  distribuição  (nos  termos  de  Barth,  2000)  de  práticas  e 

repertórios  por  certos  grupos  sociais,  quanto  sobre  o  modo  como  estes  grupos  foram 

classificados em certo campo  intelectual, me parece que  já  se evidenciam alguns  rendimentos 

na  aproximação  antropologia‐história:  primeiro,  a  constatação  da  fluidez  do  campo  de 

identidades musicais  percorrido,  em  que  indígena  e  sertanejo  (este,  feição  do  popular),  mais 

especificamente  seus  repertórios  culturais,  se  interpenetram  e  podem  gerar  condensações 

culturais variáveis no tempo e no  jogo de relações sociais;  segundo, na ampliação dos campos 

intelectuais consultados, a constatação de que um mesmo grupo social pode ter sido entendido 

por múltiplas entradas e circunscrições analíticas. Ao final, vamos encontrar repertórios musico‐

coreográficos e  rituais  sendo classificados ora como  indígenas, ora como sertanejos, ora como 

feiticeiros.  Na  prática,  como  se  evidencia  nos  arranjos  dos  campos  sociais  contemporâneos, 

podendo transpassar identidades através de múltiplos acessos e significações. 



Música indígena, música sertaneja... 11 

 

 

2. Qual música indígena? Benditos, toantes, sambas de coco e bandas de pífano  

 

“Eu  sou  caboclo  brasileiro  /  da  tribo  Kapinawá  /  Ô  leirandô,  tiralandei  /  Ô  leirandô, 

tiralandá” (Toante. Terreiro da Mata, Mina Grande, 23.11.0207.03.03). 

 

Retomo a experiência etnográfica entre os Kapinawá de Mina Grande. O toante que abre 

esta seção é exemplar dos fluxos musicais em que o grupo se encontra, no caso, em particular, 

articulados em redes indígenas. Do mesmo modo, é exemplar dos usos da música, pelos Índios 

do Nordeste, para demarcar fronteiras étnicas e criar comunidades políticas abrangentes como a 

de “Índios do Nordeste”. Tendo‐se a oportunidade de assistir distintos torés, 16 bem como seus 

usos em reuniões e assembleias políticas micro e macro‐regionais, constata‐se não só o trânsito 

de toantes, mas sua adaptação para distintas vozes. “Eu sou caboclo brasileiro”, verso‐melodia 

de  ampla  circulação  e  significação  para  as  mobilizações  político‐reivindicatórias  indígenas 

nordestinas, pode ser encontrado cantado em distintos grupos, com especificação de etnônimo 

no  segundo verso, e possíveis  variações melódicas.17 Mas  se  seguirmos os outros gêneros que 

compõe  seu  toré,  os  cocos  e  benditos,  novas  redes  de  relação  se  abrem  e  direcionam  para 

outros  campos  sociais,  além  do  étnico,  alinhavando  índios  e  não‐índios.  Diante  desse 

entrecruzar  de  redes  sociais  e  de  gêneros musicais,  qual  a  extensão  do  recorte  analítico  que 

faremos para pensar uma “música kapinawá”, ou uma “música  indígena” em Kapinawá  (o que 

pode  não  ser  necessariamente  a  mesma  coisa)?  Estudaremos  só  a  música  religiosa?  Nela 

incluiremos a católica? E o calendário junino? E as demais danças praticadas pelos membros do 

grupo,  como  o  coco?  E  as  bandas  de  pífano  e  as  festas?  Podemos  continuar  operando  com 

epistemologias de diferenciação forte, nos perguntando se o que está diante de nós é indígena 

ou sertanejo, ou mesmo, brasileiro. Tomando elementos e  significados encontrados em ampla 

                                                
16
  No  nordeste  indígena  contemporâneo,  o  termo  toré  não  designa  algo  apenas  da  ordem  do  musicológico  ou 

coreográfico, mas um complexo ritual (ou rituais, se começarmos a tomar as realidades locais como pontos de vista) 
que envolve uma dança circular, em fila ou parelha, acompanhada por um repertório de cantos específicos (toantes 
ou  linhas  e,  ainda,  de  acordo  com  as  variantes  praticadas  por  cada  grupo, benditos  e  sambas  de  coco)  ao  som de 
maracás,  por  vezes  zabumbas,  gaitas  e  apitos. Nesse  contexto  de  religiosidade  e  cura,  irradiam‐se  os encantos,  os 
encantados,  entidades  espirituais  ou  antepassadas,  passíveis  de  incorporação  por  alguns  de  seus  participantes.  É 
também  situação  social  privilegiada  para  negociações  políticas  e  de  afirmação  identitária  intra  e  extra‐grupo.  Para 
uma breve genealogia dos usos do termo e introdução ao estudo do tema, vide Pereira (2004). Para um apanhado da 
complexidade  de  feições  que  este  pode  assumir  em  distintos  grupos  indígenas,  vide  a  coletânea  organizada  por  
Grünewald (2004). 
17
 Grünewald, 2003, comunicação pessoal. Saliente‐se que variações como essas são comuns em grupos de tradições 

musicais marcadas por regimes de transmissão especialmente orais. 



 12 �  TRANS 15 (2011)  ISSN: 1697‐0101  

 

extensão territorial e sócio‐cultural, tipificá‐los em regimes de circunscrição identitária.  

Mas  diante  deste  quadro  sócio‐histórico  de  articulação  entre  tradições  musicais, 

podemos  também  tentar  outros  exercícios  aproximativos  (Bachelard,  2004)  de  caráter  mais 

fluido  e  relacional.  E  se  mudarmos  o  foco  de  modelos  matriciais  e  de  sistemática  forte 

(discriminando  culturas  e  sistemas  musicais),  e  nos  atermos  às  práticas  musicais  em  sua 

extensão?18  E  se mudarmos  os  eixos  analíticos  de  aproximação  a  esses  campos  e  identidades 

musicais, não construindo unidades restritivas e diferenciáveis, e passarmos a operar em termos 

de  campos  de  interação  musical  articulando  (como  Leach  1996)  áreas  de  investigação  mais 

amplas do que aldeias ou etnias, e situações musicais mais diversas do que as religiosas?   Nos 

termos  de  Finnegan  (1989:7),  e  se  focarmos  no  “fazer  musical”?  E  se  acompanharmos  a 

circulação  de  “músicos”  (termo  aqui  entendido  em  sentido  amplo)  entre  diversas  situações 

musicais, do religioso ao festivo, do mais formal ao menos formal, do local ao regional?  E se nos 

preocuparmos com as vozes (musicais) em contexto de elocução, com os atos de música? 

No  exercício  de  entendimento  da  constituição  histórico‐musical  do  toré  kapinawá, 

através  de  benditos,  toantes,  e  sambas  de  coco,  aproximei‐me  de  certa  etnomusicologia  que 

vêm se desenvolvendo desde especialmente a década de 1980, com maior desenvolvimento na 

de  1990,  para  dar  conta  de  contextos  de  grande  diversidade  e  de  intensa  interação  de 

musicalidades.19  Mais  do  que  preocupada  com  circunscrições  musicais,  com  a  produção  da 

diferença musical (ou não só com ela), esta se dedica aos usos da música em distintos contextos, 

do local ao global, o que pode gerar múltiplas significações e sistemáticas. Na aproximação entre 

os  estudos  da  etnicidade  e  da música,  p.e.,  Stokes  (1994,  2004)  se  propõe,  em  introdução de 

coletânea  de  artigos,  "ver  [a música] menos  como  uma  essência  fixa  com  certas  propriedades 

definidas, mas como uma grande rede de práticas e significados" (1994:7). 

Uma década antes, Reyes‐Schramm (1982:1), em um artigo programático dedicado a uma 

etnomusicologia  das  “diversas  musicalidades”  (no  caso,  no  espaço  urbano),  propunha  como 

inquietação a ser perseguida: 

                                                
18
  Para  exercícios  monográficos  que  operam  com  o  modelo  rede  de  relações  em  perspectivas  gerativistas 

(aproximando antropologia e história), vide Albuquerque (2005) [Kapinawá] e Magalhães (2007) [Pitaguary]. 
19
 Em que encontraremos formações temáticas tais como: nacionalismo‐movimento social‐canção, hibridismo‐gênero‐

novas identidades musicais, etnicidade‐música, este último abrangendo casos que vão dos conjuntos vocais femininos 
búlgaros, às bandas de rock‐étnico aborígene da Austrália ou as bandas tecno‐pop maori. Vale também que, apesar de 
uma maior profusão nas últimas décadas, trabalhos como os de McAllester (1949) e Rhodes (1971), ainda trabalhando 
na chave boasiana da difusão, já haviam exercitado acompanhar as relações musicais entre grupos sociais, no caso em 
especial parte dos grupos  indígenas norte‐americanos que tem ao Peyote como divindade e  intercambiam cantos a 
ele dedicados. 



Música indígena, música sertaneja... 13 

 

 

Onde  as  fronteiras  que  definem  repertórios  musicais,  áreas  geográficas,  identidades 

étnicas, instituições e outras identidades se chocam ou contradizem umas às outras, como 

e sob que bases o pesquisador define o que deve ser estudado? 

No  ponto  em  que  estamos  de  uma  antropologia  dedicada  aos  grupo  indígenas  do 

Nordeste,20  sabemos  que  grupos  como  os  Atikum  (Grünewald  1993,  1999),  os  Kapinawá 

(Albuquerque 2004, 2005), os Kiriri (Brasileiro 1999; Nascimento 2004), os Pitaguary (Magalhães 

2008, 2009), os Kambiwá (Arruti 1999) e os Tumbalalá (Andrade 2004), tiveram de relacionar‐se 

com outros grupos indígenas (alguns dos quais já haviam também se relacionado com outros) de 

forma  a  organizar  seus  torés  nos  contextos  de  reconhecimento  identitário  e  territorial.  Nos 

termos  de  Arruti  (1999:251),  constituíram  circuitos  de  troca  ritual  de  forma  a  aprender  ou 

aperfeiçoar  repertórios  culturais,  pelo  que  se  conformaram  ou  acentuaram  redes  de  relações 

étnicas,  no  caso  perseguido,  redes  musicais.  Como  diagnostica  Slobin  (1993:19),  tomadas  as 

relações  (crescentes) entre músicas  locais  e músicas  regionais‐globais:  “observar os dois  lados 

dessa via expressa tornou‐se um problema central para a etnomusicologia”. 

Ao examinarmos casos como o dos Kapinawá (Pereira 2004), visualizamos que tais redes 

não  se  restringem  ao  étnico  em  particular,  mas  também  a  outros  circuitos  e  situações  de 

comunicação  que  podem  ultrapassar  suas  dimensões  e  nos  colocam  em  enquadramentos 

espaço‐sociais  mais  amplos.  Como  coloca  Magalhães  (2009:337)  para  o  caso  Pitaguary,  a 

constituição sócio‐histórica dos torés pressupôs o “aproveitamento simbólico”, no caso, musico‐

coreográfico,  de  outros  repertórios  culturais  que  ultrapassam  a  dimensão  estrita  desse 

complexo ritual e colocam o pesquisador em relação com outros campos sociais,  intra e extra‐

grupo. No  caso Kapinawá, nos  colocam em contato  com parte da grande música do agreste e 

sertão nordestinos, no grande fluxo de tradições culturais (no caso, musicais) que conforma esse 

espaço de circulação de conhecimentos simbólicos e práticos.21  

                                                
20
  Para  uma  aproximação  geral  a  esse  campo  de  estudos  antropológicos  vide,  p.e.,  as  coletâneas  organizadas  por 

Oliveira (1999) e Grünewald (2004).  
21
 Um adendo: de qual sertão, ou agreste estamos falando? Ou como estamos tratando esse sertão, como estamos 

entendendo essa região já bastante imaginada?  Primeiro, como Leach (1996), escolho como eixo de corte a região, 
pensar o  conjunto de  relações em sua extensão, para poder ver os  trânsitos e  transformações  culturais  a partir de 
mesmos elementos culturais. Além disso, é um sertão, um agreste, pensado em rede, se damos ênfase aos músicos. 
No meu caso, cantores. Quer dizer, naqueles que de alguma forma são “especialistas” – com os cuidados que o termo 
pede  ‐  nesses  conhecimentos,  ou  ao  menos,  que  sempre  estão  presentes  participando  das  execuções  musicais. 
Conhecimentos que dão conta de repertórios e seus respectivos processos rituais; instrumentos musicais; bem como 
do  significado  e  função  de  cada  canto  ao  longo  de  uma  determinada  seqüência  ritual.  Especialmente  os 
instrumentistas, sobretudo os ritmistas, são encontrados em diversos contextos musicais, do festivo ao religioso, do 



 14 �  TRANS 15 (2011)  ISSN: 1697‐0101  

 

Historicamente, antes da consolidação do complexo ritual do toré (ao longo da década de 

1970), dentre os repertórios musico‐coreográficos que encontraríamos entre os então caboclos 

de  Mina  Grande,  futuros  índios  Kapinawá  (vide  Albuquerque  2005),  estavam  os  benditos 

(entoados na pequena capela dedicada ao padroeiro do grupo, São Sebastião);22 os sambas de 

coco,  em  geral  praticados  quando  das  pisadas  de  chãos  de  casas  novas  e  festas;  e bandas  de 

pífanos,  em  especial  nas  novenas.  Todos  esses  repertórios  e  situações musicais  considerados 

pelo grupo, ressalte‐se, como “tradicionais”. Além disso, em dias festivos, podem ainda aparecer 

sanfonas,  zabumbas  e  triângulos.  Nesse  contexto,  a  organização  do  toré  é  tardia,  o  que  não 

significa que não  tenha  sido  rapidamente  incorporada, ou que antes não houvesse a  crença e 

culto de encantos23 e mestres, ao que Nascimento (1994) denominou de “complexo da jurema”, 

em cujo  largo  repertórios prático‐simbólicos  como encantos,  toantes  e  torés  são encontrados, 

mas não necessariamente sistematizados como dança, ou mesmo como indígenas.24 

Ao traçar uma versão histórica das mobilizações que ganhariam feições étnicas em Mina 

Grande, na década de 1970, Albuquerque (2004, 2005) compõe uma gênese do toré kapinawá, 

momento  em  que  se  cruzam,  em  quadro  indigenista  mais  amplo,  a  aquisição  de  novos 

repertórios culturais por intervenção de agentes xucuru e kambiwá25 e seu manejo a partir dos 

repertórios  e modelos organizacionais  (Barth  2000b)  de que  já  dispunham. Como apresenta o 

investigador (Albuquerque 2005:158): 

Os Kapinawá da Mina Grande, ao elaborarem um toré para se apresentarem ao órgão tutor 

(FUNAI) como índios, traduziram uma experiência coreográfico‐musical a partir das músicas 

que  já  conheciam,  a  união  destes  elementos  cosntituiu  um  toré  próprio,  uma  tradição 

original,um  produto  cultural  novo  que  permitia  a  visualização  da  nova  posição  social  do 

grupo, da sua etnicidade. 

Molda‐se,  então,  seu  toré,  compartindo  com  o  dos  demais  grupos  indígenas  da  região 

elementos  e  padrões  comuns,  mas  apresentando  (gerando)  também  alguma  especificidade  a 

partir dos repertórios e modos de produção de significado de que já dispunham, da criatividade 

                                                                                                                                                            

formal ao informal. 
22
  Albuquerque  (2010,  comunicação  pessoal),  informa  que  a  escolha  de  São  Sebastião  como  padroeiro  de  Mina 

Grande também vem da década de 1970, do início das mobilizações indígenas, uma vez tratar‐se que “santo guerreiro, 
protetor dos índios”. 
23
 Em resumo, antepassados indígenas ou entidades espirituais. 

24
 Sobre a jurema, em termos botânicos e religiosos, vide também a coletânea organizada por Mota & Ramos, 2002. 

25
 É dentro destas relações políticas que se estabelecem relações musicais, no caso ligadas em especial aos toantes, 

entre  gente  Kapinawá  e  seus  vizinhos  Kambiwá  e  Xucuru.  Para  uma  entrada  etnográfica  aos  circuitos  regionais  de 
fomento de indianidades entre grupos indígenas, vide, p.e, Arruti (1999) e Andrade (2004). 



Música indígena, música sertaneja... 15 

 

de alguns de seus cantores. Vejamos a organização social da música (Blacking 1966) encontrada 

no  toré  de Mina Grande, um dos aldeamentos do grupo. Dos  registros etnográficos  realizados 

entre os anos de 2002‐2003,26 escolho um dos torés gravados, situação social (Gluckman 1987; 

Mitchell  1968;  Van  Velsen  1987)  exemplar  do  modo  como  se  organizou  musicalmente  o 

processo ritual, bem como da rede de atores que o sustentava: 

 

Furna, Serra Grande, 24.11.02 

Canto
27
  Gênero

28
  Cantor  Te

mpo 

 
Oi que prazer que alegria 

Os apóstolos de Deus era um 
Meu padrinho padre Cícero 
A jurema preta é pau‐ferro 
Eu tava na minha aldeia 

Os índios desceram a serra 
Pisa na força Tupã 

Vem divino senhor meu mestre 
O cabo da vassoura cai 
Boa noite meus caboclos 
Ai, meu Deus me diz 

Sou eu caboclo de aldeia 
Meus canarinhos vamo‐nos embora 

Cuidado, o mamoeiro 
Boa noite meus índios 

Minha casa é uma pedrinha 
Lá no palácio do vento 
Meu canário cantador 

Oxossi no balanço do vento 
Pisa lá que eu piso cá 

 

 
Bendito 
Bendito 
Bendito 

Coco de toré Coco 
de toré 
Toante 
Toante 
Toante 

Samba de coco 
Toante 
Toante 

Samba de coco 
Toante 

Samba de coco 
Toante 

Toante lento 
Samba de coco 
Samba de coco 

Toante 
Toante 

 
Maria das Dores de Moura 
Arlindo Florêncio de Moura 

José Caetano da Silva 
Jacira Maria da Conceição 

Jaime de Moura 
José Caetano da Silva 

Arlindo Florêncio de Moura 
Arlindo Florêncio de Moura 
Maria das Dores de Moura 

... 
Maria das Dores de Moura 
Jacira Maria da Conceição 
José Caetano da Silva 

Jacira Maria da Conceição 
Maria das Dores de Moura 
Maria das Dores de Moura 

José Caetano da Silva 
Maria das Dores de Moura 
Arlindo Florêncio de Moura 

José Caetano da Silva 

 
00:02:02 
00:05:48 
00:04:07 
00:04:08 
00:01:59 
00:03:40 
00:03:19 
00:02:47 
00:01:29 
00:01:10 
00:02:38 
00:02:01 
00:03:06 
00:01:33 
00:01:17 
00:02:06 
00:02:41 
00:01:34 
00:02:47 
00:04:15 

 

Em Mina Grande existem dois  locais específicos para a prática do toré. O mais antigo, a 

furna da Serra Grande, onde se “pisou o primeiro toré”. Posteriormente, seria erigido o terreiro 

                                                
26
 Foram registrados quatro torés  (dois na capela e no terreiro da mata; e dois na furna) perfazendo pouco mais de 

sete  horas  de  gravação  distribuídas  em  3  gêneros  de  cantos  acompanhados,  à  exceção  do  primeiro,  de  maracás: 
benditos  (15), toantes  (56) e sambas de coco  (13). Em ambas, o ritual se organizava em termos espaciais da mesma 
maneira. Tendo o cruzeiro como centro, ao seu redor se dança, sentido anti‐horário, enquanto um cantor, no meio da 
roda, tira o canto.  
27
 Tomei o primeiro verso do canto para nomeá‐lo. 

28
  Em  uma  próxima  oportunidade,  vale  uma  discussão  sobre  até  que  ponto  posso  classificar  alguns  repertórios 

registrados como gêneros. Tomo a palavra em sentido fraco. Ainda que por vezes a diferença morfológica (rítmica e 
melódica)  e  poético‐evocativa  entre  um  toante  (tore)  e  uma  linha  (catimbó)  pareça  quase  inexistente,  este  sendo 
classificado  mais  pela  situação  de  uso  do  que  por  alguma  propriedade  estritamente  musical,  sigo  basicamente  a 
classificação  dos  cantores  que  acompanho.  Apenas  no  coco  de  toré  marquei  maior  diferença,  termo  que  ouvi  e 
encontrei  na  literatura,  mas  que  de  falto  não  me  pareceu  operar  com  um  diferenciador  forte,  categórico. 
Heuristicamente, no entanto, o ressalto, para mostrar o processo possível, nesse vai e vem de musicalidades, de fusão 
de gêneros.  



 16 �  TRANS 15 (2011)  ISSN: 1697‐0101  

 

da mata, mais  próximo  do  centro  do  aldeamento.  Nesse,  os  torés  registrados  começaram  na 

capela de São Sebastião, quando se entoam os benditos, passando‐se depois para o terreiro da 

mata,  área  aberta  contigua  ao  aldeamento,  organizada  para  a  prática  do  ritual,  quando  se 

intercalam  toantes  rápidos  e  lentos  com  sambas  de  coco  por  cerca  de  duas  horas.  Em  Serra 

Grande, na furna, a mesma organização musical e coreográfica é encontrada.29 Da solenidade e 

comedimento  corporal  e  musical  dos  benditos,  passa‐se  à  pisada,  à  dança,  quando  variavam 

toadas  e  coreografias,  entre  toantes  e  sambas.  Independente do  gênero  entoado,  sempre,  ao 

final,  se  balançava  os  maracás  com  gritos  como  “Viva  Deus!”,  “Viva  os  Encantos”,  “Viva  os 

Mestres”,  “Viva  Nosso  pai  Tupã”  ou  “Viva  Nosso  Padre  Cícero”.  Ao  longo  desses  encontros 

etnográficos,  ficou  evidente,  também,  que  o  mesmo  conjunto  de  atores  sociais  alinhava 

tradições musicais distintas, agora unidas na geração de uma indianidade kapinawá no ritual por 

excelência dos  Índios do Nordeste, o toré. Foram os principais cantores: José Caetano da Silva, 

56 anos; Arlindo Florêncio de Moura, 56 anos; Jacira Maria da Conceição, 27 anos e Maria das 

Dores  de  Moura,  55  anos.  Devo  marcar  neste  ponto,  ainda  que  sem  poder  avançar  muito 

etnograficamente,  o  lugar  de  algumas  famílias  e  indivíduos  na  transmissão  de  conteúdos 

culturais e no manejo do jogo político que envolve o ritual do toré, revelando a necessidade de 

seu  entendimento  em  termos  de  relações  diádicas.  Neste  sentido,  em  especial  José  Caetano, 

Arlindo  e Maria  estão  entre  os  elos  fundamentais  da  rede  que  desenvolve  e  mantém  o  toré 

entre os Kapinawá de Mina Grande. 

Cada  gênero  entoado  nos  remete  e  relaciona  com  tradições  e  situações  musicais 

distintas, mas  também com tradições de conhecimento  (Barth 1993, 2000) mais amplas a que 

estas  estão  relacionadas. Neste  sentido,  podemos  considerar  o  toré  como um compósito  (nos 

termos  de  Turner  1968)  de  tradições,  mas  também  como  manancial  a  partir  do  qual  novas 

formulações e enquadramentos, novos desenhos discretos e  sistemáticas, podem ser gerados. 

Afinal,  como  alertou  Barth  (2000:123),  a  interdependência  dos  elementos  que  constituem  os 

complexos  culturais  (suas  diferentes  correntes  de  tradições)  “não  implica  nenhuma  suposição 

predefinida  sobre  o  que  exatamente  mantém  juntos  os  elementos  de  cada  tradição 

coexistente”.  Tomados  os  contextos  sócio‐históricos  de  interação,  “as  pessoas  participam  de 

universos  de  discurso  múltiplos,  mais  ou  menos  discrepantes;  constroem mundos  diferentes, 

parciais e simultâneos, nos quais se movimentam” (ibid).  

                                                
29
 Para um investimento mais denso sobre alguns dos gêneros referidos ao toré kapinawá, vide Albuquerque (2005). 

Em trabalho anterior (Pereira, 2004), dei conta de uma definição morfológica básica desses gêneros.  



Música indígena, música sertaneja... 17 

 

Nesta  perspectiva,  com  os  benditos,  José  Caetano,  Arlindo  e Maria  nos  levam  às  suas 

formações  (e  do  grupo)  católicas,  aos  repertórios  aprendidos  com  pais  e  avôs,  aos  serviços  e 

missas  na  cidade  próxima  de  Buíque,  ou  na  capela  de  São  Sebastião  quando Mina  Grande  é 

visitada  pelo  padre.  Estes  “benditos  antigos”  dão  conta  de  pequeno  panteão  católico,  em 

particular  Jesus Cristo, Nossa Senhora, São José e São Sebastião. Com os toantes, de aquisição 

recente,  nos  levam  para  as  assembléias  indígenas,  para  as  mobilizações  políticas,  para  os 

“levantamentos de aldeias” que unem, através de  lideranças  (no caso, especializadas no  ritual 

do  toré  e  tudo  que  este  implica),  grupos  em  circuitos  de  relação  de  amplo  espectro, 

ultrapassando micro‐regiões e, por vezes, alcançando o nível nacional. Com os sambas, sambas 

de coco, nos  levam para  redes de  sociabilidade que unem  familiares – próximos e distantes  ‐, 

vizinhos e conterrâneos às festas e levantamentos de casas e pisadas de terreiros e chãos. Além 

disso, Albuquerque  (2010)30  ainda alerta para o  fato de que, assim como o  relatou Magalhães 

(2007,  2009) para o  caso Pitaguary,  ou Oliveira  (2009) para o  caso Xucuru,  é possível  traçar  a 

entrada de linhas ou pontos de umbanda evocativos da jurema e dos caboclos e mestres sendo 

acionados como toantes (e vice‐versa).31 Em todos os casos, do ponto de vista micrológico, das 

práticas sociais, a fronteira (heurística, para o pesquisador, e político‐estratégica, para os grupos 

sociais)  indígena  ‐  sertanejo  é  transpassada  constantemente.  E até  fundida,  como é o  caso de 

um tipo particular de samba, que chamei de coco de toré (Pereira, 2004), gênero aparecido nas 

últimas décadas entre os Kapinawá em que a rítmica e divisão melódica dos cocos é fundida às 

poéticas dos toantes, sendo, na atualidade, uma das marcas de diferenciação do toré kapinawá 

frente  ao  dos  demais  grupos  indígenas  da  região.  Do mesmo modo, me  parece,  nos  trânsitos 

possíveis  entre  repertórios  e  situações  musicais,  toantes  bem  podem  ser  executados  como 

sambas.32 Este é o caso dos dois sambas que abrem este toré. Transcrevo os versos do segundo, 

Eu tava na minha aldeia:  

 

Eu tava na minha aldeia 

pra que mandou me chamar? (x2) 

 

Eu venho na ponta do pé 

                                                
30
 Comunicação pessoal. 

31
 Para o caso Xucuru, na relação entre terreiros e torés, vide Oliveira (2009). Para exemplos de outros arranjos para as 

práticas envolvendo a Jurema e os Encantos, vide Batista (2004). 
32
  Magalhães  (2009,  comunicação  pessoal)  informa  que  dentre  os  Pitaguary,  esses  jogos  de  execução  se  dão  em 

especial entre a umbanda e o toré, tanto adaptações rítmicas quanto coreográficas. 



 18 �  TRANS 15 (2011)  ISSN: 1697‐0101  

 

e na força do maracá (x2) 

 

Eina reia reio mandjoa, 

eina reia reio madjá (x2) 

 

Eu tava no pé da jurema 

pra que mandou me chamar? (x2) 

 

Eu venho na ponta do pé 

e na força do maracá (x2) 

 

Eina reia reio mandjoa 

eina reia reio madjá (x2) 

 

Encontramos  evocados  nesse  samba,  alguns  símbolos  potentes  do  universo  categórico 

encontrado  no  entorno  do  toré:  a  aldeia,  termo  de  uso  recente  para  se  referir  a  pequenos 

povoados  como Mina  Grande;  a  força  ‐  categoria  que  transpassa  e  une  as  semânticas  (Valle 

1999)  políticas  e  religiosas  ‐  dada  pelo  maracá,  instrumento  por  excelência  dos  “índios”, 

acompanhante  constante  dos  toantes;  a  Jurema,  entidade  botânica  e  espiritual;  e  por  fim, 

seguindo a quadra de abertura, um trecho em  idioma,  como era tratado esse tipo de segunda 

parte recorrente nos toantes, e agora nos cocos de toré, para o grupo espécie de reminiscência 

das línguas de seus antepassados, ao mesmo tempo portador de segredos e dotado também de 

força.33 Talvez não seja à toa que tenha sido entoado logo no início dos trabalhos desse dia, logo 

após os benditos, dado seu potencial poético‐evocativo, chamando os índios de aldeia, para no 

entorno  da  Jurema,  cantar  e  dançar  ao  som  dos  maracás,  e  marcando  a  diferença  do  toré 

kapinawá para os demais. 

Ao  longo  das  gravações,  soubemos,  ainda,  de  uma  banda  de  pífano  em  aldeamento 

vizinho  à  Mina  Grande,  e  da  banda  de  pífano  de Mina  Grande  que  fazia  alguns  anos  estava 

desarticulada.  Estas,  por  sua  vez,  nos  levam  a  redes  religiosas  (novenas)  e  festivas  (bailes, 

casamentos,  batizados  e  festas  de  santos).  Em  filme  da  década  de  1980,34  flagramos  aos 

                                                
33
 Registrei as mesmas idéias, em Kambiwá (Americana, 17‐19/12/2005), sobre cantos de Praiá em idioma, linguagem 

secreta, referida a distintos encantos. 
34
 Filme 16 mm finalizado em 1989 e chamado KAPINAWA, wir dürfen wieder  Indianer sein,  realizado pela empresa 

alemã  Aradt  Film  Bumbold  KD  em  parceria  com  o  Conselho  Indigenista  Missionário  (Cimi).  Agradeço  a  Glauco 



Música indígena, música sertaneja... 19 

 

Kapinawá de Mina Grande cantando e dançando sambas para pisar chão de casa, evoluindo com 

um  terno de pífano em novena  tendo  como ponto  final  a  furna da  Serra Grande, dançando o 

toré  na  furna  e  no  terreiro  da  mata.  E  mais  uma  vez  encontramos  a  José  Caetano  e  Maria, 

cantando, dançando, balançando seus maracás.  

 

3. Músicas, identidades e fluxos culturais 

 

“Mãe dizia que dançava o toré em Lagoa de Teixeira, dançava mas não sabia que era toré. 

Ela cantava: ‘O caminho da Serra Grande / vou mandar e‐ladrilhar / é de ouro e prata fina 

/ pra Joaquina caminhar’. Mamãe dizia que dançava isso lá em Lagoa de Teixeira, aí dizia 

que era parte de  toré, mas nós não sabia porque era pequenininho”  (Maria Antonia da 

Conceição apud Albuquerque, 2005:90) 

 

Acompanhar  a  constituição  socio‐histórica  do  toré  Kapinawá  serve  de  entrada  para  o 

entendimento  dos  jogos  relacionais  entre  conjuntos  de  tradições  de  conhecimento  (Barth, 

2000), jogos com que seus membros geram representações e subjetividades sobre quem são, de 

onde  vieram  e  para  onde  vão,  no  nosso  caso,  o  que  cantam  e  como  dançam.  Alguma 

historiografia e alguma antropologia,  “ao  rés do  chão”  (Revel,  2000),  calcadas em modelos de 

redes  de  interação  e  em processos  de  formação  e  revisão  de  padrões materiais  e  simbólicos, 

podem  nos  ajudar  a  operacionalizar  uma  noção  de  identidade  musical  em  que  distintos 

elementos  em  lógicas  simbólicas  e  práticas  podem  gerar  múltiplos  arranjos  de  conjuntos 

culturais e sistemáticas, tanto ao nível individual quanto de grupo. Permitem‐nos pensar o fazer 

musical  ao  longo  de  distintas  (mas  articuladas)  situações  musicais,  gerando  modelos  de 

aproximação e representação investigativos voltados para a descrição e análise de processos de 

produção de significados e sistematização de musicalidades.  

Como ressalta Lassiter (1998:77) a partir do caso dos Kiowa (Oklahoma, Estados Unidos), 

também operando com o modelo rede de relações35 para pensar a circulação de bens musicais 

de diversas  tradições entre grupos  indígenas norte‐americanos:  “não estamos mais  falando de 

agregados  de  indivíduos,  mas  de  diferentes  mundos  [musicais]  nos  quais  os  indivíduos 

participam”. Aqui também, “suas dinâmicas atravessam e se chocam com as definições políticas 

                                                                                                                                                            

Machado por uma cópia do mesmo.  
35
 Neste ponto, vale lembrar o alerta epistemológico de Barnes (1987) de que, por mais empiristas que queiramos ser, 

ao final, nossos “indivíduos”, os que acompanhamos em rede, são também modelos. 



 20 �  TRANS 15 (2011)  ISSN: 1697‐0101  

 

de  tribo  usualmente  usadas  por  nós  para  interpretar  uma  comunidade  desde  o  exterior”, 

aproximando,  “de  uma  só  vez,  as  fronteiras  entre  a  via  de  Jesus,  a  via  do  peyote  e  a  via  da 

dança”  (ibid:77‐78).36  No  nosso  caso,  aproximando  Jesus  e  o  Padre  Cícero,  a  Jurema  e  os 

Encantos37, o coco e seu trupé38 na dança do toré. Fazendo da música kapinawá um arranjo de 

múltiplos gêneros, de distintas  tradições e situações musicais, em alguns casos  fundidos, aqui, 

no  “ritual  do  índio”,  ponto  de  encontro,  expressão  e  fomentador  da  produção  de  alguma 

especificidade social, no caso, étnica. 

Trabalhar  com  visões  panorâmicas  (Appadurai,1990),  reparando,  ao  largo  da  paisagem 

sonora,39 no entrelaçamento de repertórios, situações e identidades musicais, pode ser um dos 

caminhos para dar conta das brincadeiras de boi e da adaptação de  linhas de umbanda para o 

toré entre os Pitaguary (Magalhães 2009), das bandas de pífanos em Kambiwá,40 dos grupos de 

Penitentes e Romeiros e suas jornadas até Juazeiro do Norte entre os Pankararu (Mura 2008), da 

participação  de  gente  xucuru  em  grupos  de  coco  da  cidade  de  Arco  Verde,  ou  da  crescente 

gravação de CDs com parte de seus repertórios tradicionais, bem como de composições. Como 

celebra  Slobin  (1993:10)  frente  à  diversidade  e  alta  rotatividade  musical  contemporânea:  “a 

coisa boa sobre música é que ela combina o local e o nacional, o imediato e o intercultural”. Se 

aceitamos  esse  desafio,  cruzamos,  então,  aldeamentos  e  etnias,  circulamos  por  situações 

musicais  religiosas,  festivas, mais  formais, menos  formais, nos relacionamos com  índios e não‐

índios; da mesma forma que cruzamos campos intelectuais adentrando estudos de campesinato 

e  de  cultura  e  catolicismo  populares.  Nessa  caminhada,  podemos  tanto  tentar  (será  rentável) 

traçar alguns dos contornos de uma musicalidade kapinawá, resultado do entrelaçamento socio‐

histórico de tradições musicais em fluxos  locais e supra‐locais  (Hannerz 1993); quanto, através 

de  José  Caetano,  Arlindo  e Maria,  acompanhar  os  fazeres musicais  em Kapinawá,  fazeres  que 

independente  de  seus  posicionamentos  identitários  iniciais  (como  indígenas  ou  sertanejos), 

podem,  nos  jogos  de  produção  de  fronteiras  sociais,  servir  para  modelar  musicalidades 

distintivas com os mais diversos materiais, como benditos, cocos,  linhas e, mesmo, cantigas de 

                                                
36
  Para  uma  aproximação histórica  à  formação/reformulação  de  certas  danças  como  sinais  diacríticos  entre  grupos 

indígenas norte‐americanos em contextos indigenistas da virada dos séculos XIX‐XX, vide Troutman (2009). Tomadas 
as especificidades,  as  semelhanças  são notáveis  com os processos descritos por Grünewald  (1999) para o  caso dos 
índios do Nordeste.  
37 Em resumo, antepassados indígenas ou entidades espirituais. 
38
 Trupé: passo característico do coco. Desfaz‐se a dança circular que acompanha os toantes, e pisa‐se ritmicamente 

no chão, de um lado para o outro, marcando a cadência do coco. 
39
 Schaefer, 2001. 

40
 T. I. Kambiwá, Americana, 17‐19/12/2005. 



Música indígena, música sertaneja... 21 

 

roda. Reunindo, na religiosidade do toré, seus “folgares antigos” (Albuquerque 2005:263). Não é 

sem  razão  que  a  essa  versão  kapinawá  do  toré,  Albuquerque  (ibid:273)  chamou  de  torécoco, 

“um toré ‘ludicizado’”, um “toré sambado”.41 

Como tem criticado autores como Abu‐Lughod (1991), pode‐se, e deve‐se, tratar o outro, 

a  alteridade,  no  caso,  musical,  não  só  como  algo  erigido  na  diferenciação,  mas  também  na 

semelhança, mais bem, na aproximação, no mesmo. Assim como se adentra um toré kapinawá e, 

por  vezes,  tem‐se  a  impressão  de  já  ter  ouvido  algumas  daquelas  melodias,  alguns  daqueles 

versos.  Ao  final  desta  breve  incursão,  parafraseio  Agawu  (2003),  em  seu  trabalho  sobre  a 

produção colonial e pós‐colonial de uma “música africana”, sobre o caráter de “invenção”, por 

parte  do  Ocidente,  de  uma  “rítmica  africana”  (afinal,  harmonia  e melodia  estariam  em  outro 

lugar): em que medida estaremos em fase de “inventar” uma música “indígena” no Nordeste? 

Qual  música  inventaremos?  Vamos  separá‐la  de  alguma  das  tradições  musicais  que  lhe  são 

constitutivas  e  com  as  quais  esta,  historicamente,  dialoga?  Em  que medida  esta  música  será 

realmente outra? Em que medida, provoca Agawu (1995), precisamos que seja outra para que 

possamos fazer etno‐musicologia? 

 

 
 

BIBLIOGRAFÍA 

Abu‐lughod,  Lila.  1991.  “Writing  against  Culture”.  Em:  Fox,  R.  (ed.)  Recapturing  Anthropology. 
Working in the Present., pp.137‐162. School of American Research Press.  

Acselhad,   Maria & VILAR, Gustavo & SANDRONI, Carlos. 1993. “Torés pankararu ontem e hoje”. 
Em:  grünewald,  R.  de  A.  ‘Regime  de  Índio’  e  Faccionalismo:  os  Atikum  da  Serra  do  Umã. 
Dissertação de Mestrado, PPGAS‐UFRJ. 

Agawu,  Kofi.  1995.  “The  invention of  “African Rhythm?”.  Journal  of  the American Musicological 
Society, XLVIII (3):380‐395. 

_______. 2003. Representing African Music. Postcolonial notes, queries, positions. Routledge. 

Albuquerque, Marcos  Alexandre  S.  2004.  “O  Torécoco  (o  forgar  lúdico  dos  índios  Kapinawá  de 
Mina Grande)”. Em: Grünewald, Rodrigo (org.) Toré. Regime do Índio do Nordeste. Recife: Fundaj, 
Ed. Massangana.     

_______. 2005. O Torécoco. A construção do repertório musical tradicional dos índios Kapinawá da 
Mina Grande – PE. Dissertação de mestrado, UFCG. 

Alvarenga, Oneyda. 1960. Música Popular Brasileira. Rio de Janeiro, Editora Globo. 

                                                
41
 “O toré construído dentro da lógica musical já operacionalizada pelo grupo, ou seja, o sagrado das músicas religiosas 

e o profano da brincadeira do samba de coco” (Albuquerque, 2004:271). 



 22 �  TRANS 15 (2011)  ISSN: 1697‐0101  

 

Álvaro, Carlini. 1993 Cachimbo e Maracá: o catimbó da Missão (1938). São Paulo, CCSP. 

Anderson,  Benedict.  2008.  Comunidades  Imaginadas.  Reflexões  sobre  a  origem  e  a  difusão  do 
nacionalismo. São Paulo: Cia das Letras. 

Andrade, Ugo Maia. 2004. “Etnogênese tumbalalá. Identidade e rede de comunicação interétnica 
no  sub‐médio  São  Francisco”.  Em: Almeida,  Luiz  Sávio de &  Silva,  Christiano Barros Marinho da 
(orgs.) Índios do Nordeste: temas e problemas 4. Maceió: Edufal.    

Andrade, Mário de. 1972.  Ensaio sobre a música brasileira. SP: Martins, INL. 

____1983. Musica de Feitiçaria. Belo Horizonte, Itatiaia. 

Appadurai,  Arjun.  1990.  “Disjuncture  and  Difference  in  the  Global  Cultural  Economy”.  Theory 
Culture Society  (7): 295‐310  

Araújo, Alceu M. 2004. Medicina Rústica. SP: Martins Fontes. 

Arcanjo, Jozelito Alves. 2007 “Toré, o som dos Antigos entre os Pipipã”. Em: Athias, Renato (org.) 
Povos indígenas de Pernambuco. Identidade, Diversidade e Conflito. UFPE, 2007. 

Arruti, José Maurício Andion. 1999. “A árvore Pankararu: fluxos e metáforas da emergência étnica 
no sertão do São Francisco”. Em: Oliveira,  João Pacheco de (org.) A viagem da volta. Etnicidade, 
política e reelaboração cultural no Nordeste Indígena. RJ: Contra Capa, 1999.     

Ayala, Maria I. N. & AYALA, Marcos (org.) 2000. Cocos: Alegria e Devoção. Natal, EDUFRN, 2000.  

Bachelard, Gastón. 2004. Ensaio sobre o conhecimento aproximado. RJ: Contraponto, 2004. 

Barnes,  John.  A.  1987  “Redes  Sociais  e  Processo  Político”.  Em:  Feldmann‐Bianco,  Bella  (org.). 
Antropologia das Sociedades Contemporâneas. São Paulo: Global, 1987. 

Barth,  Fredrik. 2000.  “A análise da cultura nas  sociedades  complexas”. Em: Barth,  F. O guru e o 
iniciador e outras variações antropológicas. RJ: Contra Capa. 

____2000b.  “Os  grupos  étnicos  e  suas  fronteiras”.  Em:  Barth,  F. O  guru  e  o  iniciador  e  outras 
variações antropológicas. RJ: Contra Capa:25‐68. 

Batista, Mércia. 2004. “O Toré  a Ciência Truká”. Em: Grünewald, Rodrigo (org.) Toré. Regime do 
Índio do Nordeste. Recife: Fundaj, Ed. Massangana. 

Blacking, John. 1966.  How musical is man? University of Washington Press. 

Bourdieu,  Pierre.  1968.  "Campo  intelectual  e  projeto  criador".  Em:  POUILLON,  J.  Problemas  do 
Estruturalismo. RJ: Zahar Editores. 

Brasileiro,  Sheila.  1999.  “Povo  indígena  Kiriri:  emergência  étnica,  conquista  territorial  e 
facccionalismo”.  Em:  Oliveira,  João  Pacheco  de  (org.)  A  viagem  da  volta.  Etnicidade,  política  e 
reelaboração cultural no Nordeste Indígena. RJ: Contra Capa.  

Carlini, Álvaro. 1993. Cachimbo e Maracá: o catimbó da Missão. SP: CCSP. 

Cascudo, Luis da C. 2003. Antologia do Folclore Brasileiro (segundo volume). SP: Global. 

Cunha, Maximiliano C. da. 1999. A Música Encantada Pankararu. Toantes, torés, ritos e festas na 
cultura dos índios Pankararu. Dissertação de Mestrado, PPGAC‐UFPE.  

____2007.  “Performance  e  Prática  nos  Cerimoniais  Pankararu”.  Em:  Athias,  Renato  (org.) Povos 
indígenas de Pernambuco. Identidade, Diversidade e Conflito. UFPE. 



Música indígena, música sertaneja... 23 

 

Finnegan,  Ruth.  1989.  The  Hidden  Musicians.  Music‐making  in  an  English  Town.  Wesleyan 
University.  

Gallet,  Luciano.  1934.  “O  Índio  na Música  Brasileira”.  In: Gallet,  L.,  Estudos  de  Folclore.  Rio  de 
Janeiro, Carlos Wehrs & Cia. 

Gluckman,  Max.  1987.  “Análise  Social  na  Zululândia  Moderna”.  In:  Feldman‐Bianco,  B.  (org.), 
Antropologia nas Sociedades Contemporâneas. São Paulo, Globo.  

Grünewald, Rodrigo de A. 1993.  ‘Regime de  Índio’ e Faccionalismo: os Atikum da Serra do Umã. 
Dissertação de Mestrado, PPGAS‐UFRJ. 

____1999. “Etnogênese e ‘regime de índio’ na Serra do Uma”. Em: Oliveira, João Pacheco de (org.) 
A viagem da volta.  Etnicidade, política e  reelaboração  cultural  no Nordeste  Indígena.  RJ: Contra 
Capa.     

____2004. (org.) Toré. Regime do Índio do Nordeste. Recife: Fundaj, Ed. Massangana. 

____2004b. “As múltiplas incertezas do Toré”. Em: Grünewald, R. (org.) Toré. Regime do Índio do 
Nordeste. Recife: Fundaj, Ed. Massangana. 

Hannerz, Ulf. 1992. Cultural complexity: Studies in the social organization of meaning. New York: 
Columbia. 

Herbetta, Alexandre Ferraz. 2006. “A Idioma” dos índios Kalankó: Por uma etnografia da música no 
Alto‐Sertão Alagoano.Dissertação de Mestrado, PPGAS/UFSC.  

Hobsbawn, Eric & Ranger, Terence. 1989.  “Introdução”. Em: A  invenção das  tradições. RJ: Paz e 
Terra. 

Lassiter, Luke E. 1998. The power of kiowa song. University of Arizona Press. 

Leach, Edmund. 1999. Sistemas Políticos da Alta Birmânia. SP: Edusp. 

Mitchell, J. C. 1968. The Kalela Dance. Manchester, Manchester University Press. 

Marcus,  George.  1995.  “Ethnography  in/of  the  World  System:  the  emergence  of  multi‐sited 
ethnography”. Annual Review of Anthropology, 24:95‐117. 

Magalhães,  Eloi  dos  Santos.  2007.  Aldeia!  Aldeia!  A  formação  histórica  do  grupo  indígena 
Pitaguary e o ritual do tore. Dissertação de mestrado, UFCE. 

____2009. “O Balanço da aldeia pitaguary no giro do maracá”. Em: Palitot, Estevão (org.) Na mata 
do sabiá. Contribuições sobre a presença indígena no Ceará. CE: Secult/Museu do Ceará/IMOPEC. 

Mcallester, David. 1949. Peyote Music. NY: Viking Fund Publications in Anthropology. 

Menezes  Bastos,  Rafael.  2006.  “O  índio  na  música  brasileira.  Recordando  quinhentos  anos  de 
esquecimento”.  Em:  Tugny,  Rosângela  Pereira  de  &  Queiroz,  Ruben  Caixeta.  (orgs.)  Músicas 
africanas e indígenas no Brasil. BH: UFMG. 

Mota, Clarice N. & Barros, José F. P. de. 2002 “O Complexo da Jurema: Representações e Drama 
Social Negro‐Indígena”. In:   Mota, C. & Albuquerque, U. P. de (org.), As Muitas Faces da Jurema. 
De espécie botânica à divindade afro‐indígena. Recife, Bagaço. 

Mura,  Cláudia.  2008.  “Circuitos  rituais  e  fluxos  interétnicos  no  Nordeste”.  GT  20,  32º  Encontro 
Anual da Anpocs.       

Nascimento,  Marco  Tromboni  de  S.  2004.  “Toré  kiriri:  o  sagrado  e  o  étnico  na  reorganização 



 24 �  TRANS 15 (2011)  ISSN: 1697‐0101  

 

coletiva de um povo”. Em: Grünewald, Rodrigo (org.) Toré. Regime do Índio do Nordeste. Recife: 
Fundaj, Ed. Massangana.    

____1994. O tronco da jurema. Ritual e etnicidade entre os povos  indígenas no Nordeste: o caso 
kiriri. Dissertação de Mestrado. FFCH/UFBA, 1994. 

Nascimento, Romério H. Z. 1995. “Tolê Fulni‐ô. O som musical em um ritual  indígena”. In: Lucas, 
M. E. & Bastos, R. J. M. (org.), Pesquisas Recentes em Estudos Musicais no Mercosul. Série Estudos: 
1. Porto Alegre, Núcleo de Estudos Avançados do Programa de Pós‐Graduação em Música, 1995.  

Oliveira, João Pacheco de. 1988. O Nosso Governo: Os Ticuna e o Regime Tutelar. São Paulo, Marco 
Zero, MCT/CNPq. 

____1999.  “Uma  etnologia  dos  “Índios misturados”:  situação  colonial,  Territorialização  e  fluxos 
culturais”.  Em:  Oliveira,  J.  P.  de.  (org.)  A  viagem  de  volta:  etnicidade,  política  e  reelaboração 
cultural no Nordeste indígena. Rio de Janeiro, Contra Capa.  

Oliveira,  Kelly  Emanuelly  de.  2009.  “Os  terreiros  e  o  toré:  diálogo  entre  religião  e  política  no 
fortalecimento do povo Xucuru de ororubá (PE)”. Cadernos do LEME, volume 1(1: 47‐66. 

Pereira, Edmundo. 2004. “Benditos, toantes e sambas de coco: notas para uma antropologia da 
música entre os Kapinawá de Mina Grande”. Em: Grünewald, Rodrigo (org.) Toré. Regime do Índio 
do Nordeste. Recife: Fundaj, Ed. Massangana. 

Peti.  1993.  Atlas  das  Terras  Indígenas  do  Nordeste.  Rio  de  Janeiro,  PETI/PPGAS/Museu 
Nacional/UFRJ. 

Reyes‐schramm, Adelaida. 1982. “Explorations in Urban Ethnomusicology: Hard Lessons from the 
Spectacularly Ordinary”. Year Book for Traditional Music, 14:1‐14. 

Reesink, Edwin. 2000. “O segredo do sagrado. O toré entre os índios do nordeste”. Em: Almeida, L. 
S. de & Galindo, M. & Elias, J. L. (orgs.) Ìndíos do Nordeste: temas e problemas II. AL: EDUFAL. 

Revel,  Jacques.  2000.  “A  história  ao  rés‐do‐chão”.  Em:  Levi,  Giovanni.  A  herança  imaterial. 
Trajetória de um exorcista no Piemonte do século XVII. RJ: Civilização Brasileira. 

Rhodes, Willard. 1971. “A study of music diffusion based on the wandering of the opening peyote 
song”. Em: McAllester, D. (org.) Readings in Ethnomusicology. NY: Johnson Reprint Corporation. 

São paulo, Centro Cultural. Divisão de Bibliotecas. Discoteca Oneyda Alvarenga. 2000. Acervo de 
Pesquisas Folclóricas de Mário de Andrade: 1936‐1938. São Paulo, Centro Cultural São Paulo.  

Schafer, R. Murray. 2001. A afinação do mundo. SP: Unesp. 

Silva,  José da. 2000. “Da brincadeira do coco à  jurema sagrada: os cocos de roda e de gira”,.  In: 
Ayala, Maria I. N. & Ayala, Marcos. (org.), Cocos: Alegria e Devoção. Natal, EDUFRN. 

Siqueira,  Batista.  1951.  Influência  Ameríndia  na Música  Folclórica  do  Nordeste.  Rio  de  Janeiro, 
Universidade do Brasil. 

Slobin, Mark. 1993. Subcultural sounds. Micromusics of the West. University Press of New England. 

Stokes, Martin. 1997. “Introduction: Ethnicity, Identity and Music”. In: Stokes, M. (org.), Ethnicity, 
Identity and Music. The Musical Construction of Place. Oxford/New York, Berg.  

____2004. “Music and the Global Order”. Annual Review of Anthropology, 33:47‐72. 

Turner, Victor. 1968. The Drums of Affliction. A study of Religious Processes among the Ndembu of 



Música indígena, música sertaneja... 25 

 

Zambia. Oxford: Claredon Press. 

Troutman,  John W.  2009.  Indian  blues.  American  Indians  and  the  politics  of  music,  1879‐1934. 
University of Oklahoma Press. 

Valle,  Carlos  Guilherme  Octaviano  do.  1987.    “Experiência  e  semântica  entre  os  Tremembé  do 
Ceará” Em: Oliveira, João Pacheco de (org.) A viagem da volta. Etnicidade, política e reelaboração 
cultural no Nordeste Indígena. RJ: Contra Capa, 1999. 

Van  Velsen,  J.  1987.  “A  análise  situacional  e  o  método  de  estudo  de  caso  detalhado”.  Em: 
Feldmann‐Bianco, B. (org.) Antropologia das Sociedades Contemporâneas. SP: Global. 

VilaR, Gustavo.  2003.  “Novos  registros  e  velhos  problemas:  no  percurso  da Missão  de  Pesquisa 
Folclórica de 1938”. Comunicação apresentada no GT 08 (Música, Ritual e Política). São Luiz, VIII 
ABANNE.  

Vilhena,  Luís  R.  1997.  Projeto  e  Missão.  O  movimento  folclórico  brasileiro  1947‐1964.  Rio  de 
Janeiro, Funarte, FGV. 

 
 

 
Edmundo Pereira  
Antropólogo.  Mestrado  (1999)  e  doutorado  (2005)  em  Antropologia  Social  pelo  PPGAS‐Museu 
Nacional  (UFRJ).  Professor  adjunto  do  DAN‐PPGAS  da  Universidade  Federal  do  Rio  Grande  do 
Norte.  Atualmente  é  coordenador  do  Curso  de  Ciências  Sociais/CCHLA/UFRN.  Pesquisador 
vinculado  ao  LACED‐MN/UFRJ  e  ao  LEME‐UFCG.  Co‐editor  da  Coleção  Documentos  Sonoros  do 
Museu Nacional. Atua principalmente nos  seguintes campos  temáticos e etnográficos: etnologia 
indígena, etnomusicologia e cultura popular e patrimonialização.  
 

 
 

Cita recomendada 
 

Pereira,  Edmundo.  2011.  “Música  indígena, música  sertaneja:  notas  para  uma  antropologia  da 
música  entre  os  Índios  do  Nordeste  brasileiro”.  TRANS‐Revista  Transcultural  de 
Música/Transcultural Music Review 15 [Fecha de consulta: dd/mm/aa] 


