Trans

REVISTA TRANSCULTURAL DE MUSICA
TRANSCULTURAL MUSIC REVIEW

ISSN:1697-0101
www.sibetrans.com/trans

TRANS 15 (2011)
DOSSIER: OBJETOS SONOROS-VISUALES AMERINDIOS / SPECIAL ISSUE: AMERINDIAN SONIC-
VISUAL OBJECTS

Musica indigena, musica sertaneja: notas para uma antropologia da musica entre

os indios do Nordeste brasileiro
Edmundo Pereira (Universidade Federal do Rio Grande do Norte)

Resumen

Em que medida uma aproximagdo histérica pode nos ajudar a
entender a musica praticada por alguns dos grupos indigenas do
Nordeste brasileiro? Quais podem ser suas contribuigdes no
exercicio de descri¢do, definicdo e entendimento de repertorios,
eventos, identidades e campos musicais? E na diregdo
complementar: em que medida uma aproximagdo antropoldgica
pode nos ajudar a classificar as representagdes encontradas nos

Abstract

To what extent a historical approach could shed light on the
musical practices of some Nordeastern Brazilian indigenous
groups? Similarly, to what extent could an anthropological
approach help us to classify the representations found in
the debates about the place (or not) of the indigenous
people in Nordeastern musicalities? This article is a first

debates sobre o lugar (ou ndo) do “indigena” nas musicalidades da
regido Nordeste? Focando a analise no fazer musical, o artigo
propde um primeiro exercicio de entendimento das musicalidades

attempt to grasp this issues and understand the musical
practices of some Nordeastern Brazilian indigenous groups
in terms of musical interaction fields that go beyond the

encontradas dentre alguns dos grupos indigenas do Nordeste
operando em termos de campos de interagdo musical articulando
dreas de investigagdo mais amplas do que aldeias ou etnias, e
situagdes musicais mais diversas do que as religiosas.

ethnic or village boundaries and explore musical situations
more diverse than the relisgous ones.

Received: October 2010
Acceptance Date: May 2011
Release Date: September 2011

Fecha de recepcidn: octubre 2010
Fecha de aceptacion: mayo 2011
Fecha de publicacién: septiembre 2011

iError! No se ha suministrado ningin nombre de propiedad.Los articulos publicados en TRANS-Revista Transcultural de Musica estdn (si no se indica
lo contrario) bajo una licencia Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 2.5 Espafia de Creative Commons. Puede copiarlos, distribuirlos y
comunicarlos publicamente siempre que cite su autor y mencione en un lugar visible que ha sido tomado de TRANS agregando la direccién URL
y/o un enlace a este sitio: www.sibetrans.com/trans. No utilice los contenidos de esta revista para fines comerciales y no haga con ellos obra
derivada. La licencia completa se puede consultar en http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/deed.es

All the materials in TRANS-Transcultural Music Review are published under a Creative Commons licence (Attribution-NonCommercial-NoDerivs
2.5) You can copy, distribute, and transmit the work, provided that you mention the author and the source of the material, either by adding the
URL address of the article and/or a link to the webpage: www.sibetrans.com/trans. It is not allowed to use the contents of this journal for
comercial purposes and you may not alter, transform, or build upon this work. You can check the complete licence agreement in the following
link: http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/deed.en

SOME RIGHTS RESERVED @TRANS- Revista Transcultural de Musica/Transcultural Music Review 2011




2 o TRANS 15 (2011) ISSN: 1697-0101

Musica indigena, musica sertaneja: notas para uma antropologia da musica entre

os indios do Nordeste brasileiro-
Edmundo Pereira (Universidade Federal do Rio Grande do Norte)

“Os cachimbos, passando de mao em mao, correram toda a roda. Quando voltaram aos donos, uma
das Cantadeiras, tocando o marac3, principiou a cantar. Era uma invoca¢do a Nossa Senhora, na qual
pedia paz e felicidade para a aldeia. Depois, vieram as toadas pagas dirigidas aos “Encantos”. De vez
em quando, no decorrer da cantiga, ouviam-se, porém, os nomes de Jesus Cristo, Deus, Mae de
Deus, Nossa Senhora, Padre Eterno e, as vezes, também, o nome do Padre Cicero” (Carlos Estevado
[1937] apud Cascudo, 2003:214).

“Deus vos salve casa santa / Onde Deus fez a morada / Onde mora o céalice bento / E a hdstia
consagrada / E meu filho, Jesus Cristo / Eida ra eia eia / Ra eia eia / R4 eia a / Eiba ra eia eia / R4 eia
eia / R4 eia a” (Toante do Mestre Anandoré. Brejo dos Padres, Pernambuco, 1938).1

Em que medida uma aproximacdo histérica pode nos ajudar a entender a musica
praticada por alguns dos grupos indigenas do nordeste brasileiro? Quais podem ser suas
contribuicdes no exercicio de descricdo, definicdo e entendimento de repertérios, eventos,
identidades e campos musicais? E na direcdo complementar: em que medida uma aproximacgao
antropoldgica pode nos ajudar a classificar as representa¢cdes encontradas nos debates sobre o
lugar (ou ndo) do “indigena” nas musicalidades da regido Nordeste? A partir destas questdes,
gostaria de dar continuidade ao exercicio de aproximacdo entre disciplinas (entre alguma
antropologia e alguma historiografia) na constituicdo de dados e reflexdes com foco nas praticas

musicais entre alguns dos chamados Indios do Nordeste.

1. Mdsica indigena ou musica sertaneja?

Minha entrada no campo social e investigativo da musicalidade dos grupos indigenas da

- Agradecimentos: Rodrigo Griinewald, pela entrada na musicalidade indigena do Nordeste, pelas parcerias e amizade.
Marcos Albuquerque, pelo trabalho conjunto e a troca de experiéncias e apoio na discussdo deste exercicio. José
Caetano da Silva, Arlindo Floréncio de Moura e Maria das Dores de Moura, pelos dias em Mina Grande, pela
disposicdo e atencdo, e aos demais Kapinawa com quem compartilhamos o encontro etnografico. Jodo Pacheco de
Oliveira, pelo incentivo a escrever estas notas, bem como pelo trabalho entre os Tuxd e Kambiwa. Samuel Aradjo e
Vincenzo Cambria pela entrada nas discussdes etnomusicolégicas sobre os indios norte-americanos. Aos comentarios
e sugestdes de colegas nas vezes em que apresentei parte destas reflexdes: | Seminario do LEME (Laboratdrio de
Estudos em Movimentos Etnicos), 2008; PPGAS/MN/UFRJ e Grupo de Estudos sobre Culturas Populares/CCHLA/DAN-
PPGAS, 2009. Nestas ocasifes, agradeco em especial a Clarice Mota, Renata Menezes e Luiz Assunc¢do. E a Eloi
Magalhaes pela leitura e comentdrios de uma primeira versao deste texto.

1 Gravado por Luiz Saia e sua equipe na que ficou conhecida como Missao Folclérica de 1938. Recentemente, parte do
acervo da Missdo foi editado no formato CD pelo SESC/SP-Centro Cultural S3o Paulo, Mdrio de Andrade, Misséo de
Pesquisas Folcléricas. Musica Tradicional do Norte e Nordeste. s/d.



Musica indigena, musica sertaneja... 3

regido (2000-2001) deu-se através dos Kapinawa de Mina Grande,” sertdo pernambucano, em
especial através do complexo ritual do toré’® e, especificamente, dos atores sociais que o
sustentavam e difundiam no grupo (Pereira, 2004). Esta experiéncia foi marcante e de alguma
forma modelar para a constituicdo do aporte descritivo-analitico exercitado ao longo de
processo etnografico fragmentado (entre gravacées de campo em alguns grupos indigenas e
classificacdo de fontes secundarias diversas)® que trazia como sua questo inicial: como dar
conta do conjunto de géneros musicais articulados pelo grupo, que me levavam do indigena ao
sertanejo, dos estudos etnoldgicos aos de catolicismo e cultura populares, onde encontraria
classificados, respectivamente, os toantes, os benditos e os cocos? Diante dessa paisagem
musical, como circunscrever planos analiticos e definir identidades musicais? Recorrendo, em
um primeiro exercicio, a fontes bibliograficas diversas, esse transito entre campos musicais se
apresentava como algo constatdvel ndo sé no processo etnografico, mas também na literatura
dedicada as musicalidades encontradas no Nordeste.

Inicio, entdo, com um recorrido histdrico-sociolégico, ja revelador do contexto
musicolégico em questdo: em que campo intelectual (Bourdieu, 1968) encontramos os primeiros

esforcos descritivo-analiticos para demarcar uma presenga musical indigena onde, na ultima

24“0s Kapinawa se reconhecem como a rama nova, isto é, descendentes diretos de indios que foram aldeados na Serra
do Macaco ainda no século XVIII, e cujos titulos de posse da terra estdo registradas em um documento datado de
1874. As aldeias Kapinawa sdo: Mina Grande, que é a sede do Posto Indigena Kapinawd, Ponta da Varzea (Vargem),
Riachinho, Pau-Ferro Grosso, Tabuleiro, Quiri d'Alho, Lagoa, Marias Pretas, Santa Rosa, Manicoba, Areia Grossa,
Macaco, Palmeira e Julido. E as novas areas sdo: Coqueiro, Caldeirdo, Coloral e Malhador. A Terra Indigena Kapinawa
teve o seu processo de regularizacdo fundiaria durante as décadas de 1980 e 1990. Até o comego dos anos 80 ndo
eram reconhecidos oficialmente como indios, ocupando de forma livre e tradicional as terras que se estendem entre
0s municipios de Buique, Tupanatinga e lbimirim, na drea de transi¢do entre o Agreste e o Sertdo de Pernambuco, no
Vale do Ipanema, no sertdo do Moxotd. Em fins dos anos setenta, os Kapinawa comegam a ser pressionados pelo
avanc¢o de uma frente latifundidria e procuram, entdo, se organizar para conseguir a regularizacdo de suas terras. O
reconhecimento do grupo foi longo e marcado por varios conflitos, tanto com posseiros e fazendeiros, como entre os
proprios indios que vivenciaram um doloroso processo de faccionalismo. Resultado desses conflitos foi a demarcacgao
da drea, que contemplou apenas uma parte do seu territorio tradicional” (Albuquerque, 2005:8). Para dados gerais
sobre o grupo, vide também PETI (1993).

* Para uma breve genealogia do termo, da pratica e de sua representagdo, vide Pereira (2004). Para uma aproximacio
comparativa de sua pratica dentre alguns grupos do Nordeste, vide Reesikin (2000) e Griinewald (2004b).

* Posso apresentar este processo como tendo sito multi-situado (nos termos de Marcus [1995]), composto de:
gravacdes e breve etnografia em especial entre os Kapinawa de Mina Grande, (23-24/11/02 e 06/07/2003, Buique,
PE), mas também entre os Atikum (08-09/03/2003, Serra do Um3, PE), Kambiwa (17-19/12/2005, Americana, PE) e
Tuxa (20-22/12/05, Rodelas, PE). Para o caso aqui tratado, devo ressaltar de suas condi¢des de produgdo que o
registro realizado foi demanda de membros do grupo de Mina Grande, feita a pesquisadores da Universidade Federal
de Campina Grande (UFCG) de forma a recolher material para a edigdo posterior de um CD com parte do repertoério de
cantos de seu toré. Faziam parte da equipe de trabalho: prof. Dr. Rodrigo Griinewald (UFCG), coordenador; Marcos
Albuquerque, antropdlogo, mestrando pela UFCG desenvolvendo pesquisa entre os Kapinawd; e o autor, como
técnico de gravacdo e etnomusicélogo. De todos estes investimentos, gerou-se: o CD Kapinawd. Benditos, sambas de
coco e toantes, em projeto coordenado por Rodrigo Griinewald (UFCG); e parte da trilha sonora da Exposi¢do indios:
Os primeiros brasileiros, coordenada por Jodo Pacheco de Oliveira (PPGAS/MN/UFRJ).



4 o TRANS 15 (2011) ISSN: 1697-0101

década, esta é evidente?®> Recupero a questdo que titula esta secdo (ou antes, uma certa
episteme), esbocada no contexto de imaginacdo da nac¢do (Anderson, 1981) das primeiras
décadas do século XX. Esta se insere em projeto (Vilhena, 1997) mais amplo de producdo de uma
identidade brasileira, no caso com énfase em uma de suas (trés) matrizes: o indigena.
Acompanhando sua produc¢do, nos deparamos com significante que pode transitar entre
significados multiplos (de auséncia ou de presenca) e que se articula e confunde com outros
significantes, a primeira vista também discretos, como popular ou sertanejo. Uma vez que
algumas das “comunidades” ou “grupos” com que trabalhamos, ao longo de diversas situagcdes
histdricas (Oliveira, 1988), terem se articulado e sido reconhecidas por multiplos referentes, era
preciso também se relacionar com campos intelectuais diversos. Para este breve exercicio, tomo
como campo intelectual os estudos de folclore, ndao sé como fonte de dados musicais e
coreograficos, mas também de producdo de classificacdes de identidades. E nesse conjunto de
estudos (em especial entre as décadas de 1920-1950) que vamos encontrar um primeiro debate
sobre uma musica ou musicalidade indigena no Brasil - e no Nordeste em particular -; elementos
musicais transitando e sendo acionados em distintos contextos identitarios; bem como a
presenca de grupos sociais subsumidos a categorias intelectuais e politicas e que décadas depois
se apresentariam enquanto indigenas.

Na década de 1920, o maestro e académico Luciano Gallet (1893-1931), sob influéncia do
movimento modernista, junto a outros expoentes de seu tempo, como Mario de Andrade,
propde pensar o ensino de musica no Brasil, bem como tecer um escopo do que seria o “folclore
musical brasileiro”.® Em seu ensaio de 1928, O indio na Mdsica Brasileira, parte de seu projeto
intelectual de constituicdo das “origens” da musica “brasileira”,” critica com veeméncia a versdo
de que esta seria “indio-luso-africana”: “nunca percebi nitidamente a contribuicdo direta do
indio na nossa musica” (1934:37). Nao é sem razdo que Cascudo (2003) o elenca dentre os
textos “antoldgicos” dos estudos folcldricos brasileiros, texto referéncia para textos e debates

gue se seguirdo. Sua exegese analitica parte, primeiro, de uma divisdo entre os indios da

> Vide, p.e., os trabalhos de: Cunha, 1999, 2007 [Pankararu]; Nascimento, 1998 [Fulni-0]; Arcanjo, 2007 [Pipipal,
Albuquerque, 2004, 2005 [Kapinawa]; Magalhdes, 2007, 2009 [Pitaguary]; Herbetta, 2006 [Kalankd]; Vilar, 2003 e
Acselhad & Vilar & Sandroni, 2004 [Pankararu]. E, p.e., os CDs: Xokd. Secretaria de Estado da Cultura. Sergipe: s/d;
Saktélhassato. Cantos Tradicionais dos Indios Fulni-6. Recife: Piper Music, s/d; FETHXA. Cantando com o sol. Recife:
Ciranda Records, s/d. [Fulni-6]; Fléetwatxya. Cantos Tradicionais dos indios Fulni-6. Recife: Piper Music, s/d.; O Canto
das Montanhas. Krenak, Maxakali e Pataxé. S3o Paulo: Nucleo de Cultura Indigena, s/d.; indios Pankararu da
Comunidade de Real Parque de Séo Paulo. SP: Mundo Melhor, s/d.

® para uma analise mais densa do projeto de Gallet e sua relagdo com Mario de Andrade, vide Menezes Bastos (2006).

’ 0 outro trabalho seria O negro na musica brasileira (Menezes Bastos, 2006:117).



Musica indigena, musica sertaneja... 5

descoberta (séculos XVI e XVIl) e o indigena descoberto recentemente (século XIX-XX). Aos
primeiros, o processo de missionarizacdo jesuitica teria levado a “destruicdo da mdusica
primitiva”, ja na virada dos séculos XVI-XVII. Por este tempo, afirma (ibid:41-42), “ja devia estar
agonizando a primitiva musica dos indios recém-civilizados” dada, explica, a “facil adaptacao do
indio que abandona mesmo cerimOnias e usos de tradicdo arraigada”. Quer dizer: a
musicalidade indigena (classificada como “cantigas profanas”) havia sucumbido totalmente, em
pouco tempo, ao projeto jesuita que tinha na musica um de seus principais instrumentos
catequéticos. De uma musicalidade indigena ainda intacta (um “folclore musical indigena”),
conclui o maestro (ibid:42-44), nos restaria apenas o encontrado entre grupos entdo recém-
contatados - como os Paresi gravados por Roquette-Pinto (1917) -, cuja musica se manteria

III

“afastada da musica brasileira atual”. Neste ponto, temos uma tese cindida: temos uma musica
indigena perdida, em regides de contanto antigo como o Nordeste; e uma, entdo, pouco
documentada, recém-contactada - em rincdes como a Amazonia e o Brasil central -, que, como
os demais elementos da cultura, deve ser registrado com urgéncia por for¢ca de seu futuro
contagio e desaparecimento.

Ainda sobre os debates da década de 1920, nas formula¢des sobre a natureza e origem
do cardter nacional e qual musica o representaria, Menezes Bastos (2002:115), além de tracar o
projeto intelectual subjacente a obra de Gallet, contribui relacionando-o com o de Mario de
Andrade, alinhavando-os em um mesmo projeto geral, ao final, baseado, musicalmente, em
duas, e ndo em trés “racas”: “o célebre triangulo racial brasileiro reduzindo-se assim a um
segmento de linha, com extremos ocupados por ‘negros’ e ‘brancos’”. Abrindo suas reflexdes
sobre esse “esquecimento” da matriz indigena (ibid), brinda-nos com citacdo categdrica do
intelectual paulistano, do mesmo ano da edi¢ao de Gallet: “o elemento amerindio no populario
brasileiro esta psicologicamente assimilado e praticamente ja é quase nulo”, corroborando a
tese do maestro.® Mas o projeto intelectual de um autor é capaz de apagar por completo os
rastos de uma presenca em sua obra? Vejamos outros momentos da obra (extensa) de Mario de
Andrade, agora posicionando-nos na década de 1930, em especial, frente aos materiais gerados
pelo grupo liderado por Luiz Saia na Missao Folclérica de 1938.

Se tomarmos, p.e., o material reunido pelo pesquisador paulistano, poucos anos depois

(1933), sobre o catimbd, pratica popular registrada nos suburbios de Jodo Pessoa (PB) e Natal

8 Vide Andrade, 1972 [1928]:16.



6 0 TRANS 15 (2011) ISSN: 1697-0101

(RN), o jogo de correlagGes possiveis entre as identidades representadas é notdvel. Diante deste
misto de feiticaria com processo de cura, a “tradicdo amerindia”, ressalta o pesquisador
(Andrade, 1983 [1933]:30), “predomina fortemente”. Se nos atermos ao evocado ao longo de
distintos cantos (pontos ou linhas), encontramos uma série de categorias e entidades
recorrentes e centrais para o universo religioso do toré, também baseado na “ciéncia da
jurema”:9 os mestres; a jurema (planta e entidade); a organizacdo em troncos e ramas; os reinos
e reinados; as sementes; além de estribilhos como oh rei id-ia (ibid:71-93). Além disso,
encontramos também, com funcdes de acompanhamento e terapéutica (ibid:35-36),
instrumentos como maracds, gaitas e buzios (buzinas). E se recorrermos ainda aos
apontamentos de Luiz Saia (apud Carlini, 1993:67), sobre um catimbd registrado em Jodo Pessoa
pouco tempo depois (1938), temos: “Em seguida, fazendo sair fumaca pelo cano do cachimbo,
fazem um movimento ascendente do tronco para direita”. Este modo de usar o cachimbo é
pratica recorrente entre os grupos indigenas da regidao, ndao sé em seus torés, mas também em
assembléias e encontros politicos, tendo o mesmo fim: limpar os ambientes para os trabalhos.*®

Neste momento de sua trajetdria intelectual, ainda que estando diante de “feiticaria mais
ou menos inventada ao acaso de reminiscéncias vagas”, enfatiza Andrade (ibid:30):

Entre os nossos folcloristas, principalmente musicais muito se tem discutido ou negado
categoricamente a persisténcia de tradigdes amerindias no povo brasileiro. A feiticaria
nacional vem fortemente depor em contrario.

Nas décadas seguintes, o acumulo de dados e experiéncias que rapidamente o
movimento folclérico, dada sua expansdo e organizacdo (Vilhena, 1997), produziria,
contribuiram para complexificar e ampliar modelos explicativos e seus alcances etnograficos.
Tomemos, agora, o coco como exemplo, ainda fazendo uso dos materiais produzidos por Mario
de Andrade e os que participaram de seu projeto intelectual. Outros paralelismos sdao notaveis e
possibilitam a aproximacdo entre identidades musico-coreograficas, uma vez ser sua pratica,
historicamente, muito difundida entre alguns dos grupos indigenas do Nordeste, a ponto de ser

tomado como parte constitutiva de suas “tradicdes”. No trabalho de Estevao Pinto (1956:144),

? Vide a linha dedicada a Antonio Caboclinho (Andrade, 1983:77).

1% Décadas depois, de sua experiéncia etnogrdfica no médio rio Sdo Francisco nordestino, Maynard Araujo
(2004[1961]:74) seria mais enfatico sobre a relagdo entre a pratica do toré e do catimbé para a regido que estudava:
“certamente é o mesmo catimbé dos arredores das capitais e grandes cidades do nordestinas, onde os destituidos de
fortuna procuram como oraculo para minorar os penares e desditas. Quando afirmamos que toré é o mesmo catimbd,
pajelanca, fizemos porque, neste vasto Brasil, as denomina¢Ges de uma danga, de uma cerimonia variam de regido
para regido”. De nossa experiéncia, afirmamos que, ainda que muitas sejam as semelhancas, catimbds como os
registrados pela Missdo de 1938 sdo bem distintos dos torés que presenciamos no estado de Pernambuco.



Musica indigena, musica sertaneja... 7

dedicado aos Fulni-6 de Aguas Belas, Pernambuco, encontramos, p.e, a seguinte passagem:

Também os Fulnid dangam o coco, do qual podem fazer parte até os estranhos. Mario Melo
[1929]™ acha-o um tanto diferente do seu similar das Alagoas e outras regides do Nordeste.
No coco dos indios de Aguas Belas os homens organizam-se em circulo, cada um deles
entre duas damas; ao centro pGe-se o tirador dos versos, cujo refrdo todos cantam em
coro. Iniciado o canto, a roda movimenta-se, dando os cavaleiros passos ora para a direita,
ora para a esquerda (no que sdo acompanhados pelas damas) e, em seguida, fazendo meia
volta, em sapateado. Nessa meia volta, os cavaleiros oferecem as mados as damas, que
passam da direita para a esquerda e vice-versa, isto é, da esquerda para a direita.

As semelhancas entre o coco e o toré sao evidentes: circularidade, o tirador no meio da
roda, a estrutura em chamada-resposta para o canto. De fato, estamos diante de dois processos
rituais bastante plasticos, possiveis de serem adaptados a distintas platéias e contextos
performaticos.'” Talvez por isso encontremos ao toré, no trabalho organizado por Oneyda
Alvarenga (1960:144-145) a partir do espélio da Missdao de 1938, dentro do verbete coco, sua
Unica referéncia na obra Musica Popular Brasileira: “No Estado da Paraiba, existe também uma
danca chamada toré, perfeitamente igual ao Coco pela coreografia e pela musica”. Apesar disso,
brinda-nos, sem maiores comentdrios, com um conjunto de fotos (27, 28 e 30) nas quais vemos
uma dang¢a em grupo, circular, acompanhada por conjunto descrito como (banda) cabacal

formado por caixa, reco-reco, gaita e zabumba (ibid:168)."?

1 MELO, Mario. “Os Carnijés de Aguas Belas”. Revista do Museu Paulista, XVI, 1929:811-813.

2 Vide as coletaneas organizadas por Grinewald (2004), para o caso do toré, e Ayala & Ayala (2000), para o caso do
coco. Em especial, vide Silva, 2000.

B Fotos registradas pela Missdo em Mamanguape, atualmente drea com presenca indigena potiguara.



8 0 TRANS 15 (2011) ISSN: 1697-0101

Foto 30 — Toré: Cabacal acompanhador. (Sio Francisco — Vila de S. Miguel,
Mamanguape — Paraiba, 11-5-1938.)

Mas ainda que Alvarenga ndo faca maiores mencgdes ao toré, ndo o posicione dentro do
modelo de trés matrizes originais (légica em que também se organiza seu esforgo
classificatério), nos didrios de campo de Luiz Saia, chefe da Missdo (Sdo Paulo, 2000:29-45),
encontramos apontamentos sobre o toré como “danca indigena”, tendo sido feitos registros em
cera e pelicula em Brejos dos Padres, Taracatu, Pernambuco, entre os Pankararu. Dessa visita ao
grupo, os membros da Missdo ainda fazem registros fotograficos, dos quais um dos mais
interessantes (dada a raridade do registro dessa pratica musical) é o de um instrumento de

sopro com palheta, homénimo da danca.



Musica indigena, musica sertaneja... 9

S

Toré. Brejo dos Padres, Tacaratu, Pernambuco, 1938.

Dois meses depois, na Baia da Traicdo, Paraiba,’® fardo novas filmagens e gravacdes,
desta vez de cocos. Curiosamente, um dos filmes editados do material produzido na ocasido
registra uma danca circular, acompanhada por canto e zabumba, no sentido anti-hordrio,
nomeada como “coco de toré” (Sdo Paulo, s/d).

Fechando esta breve aproximacdo historico-sociolégica (ndo exaustiva) ao campo
intelectual em torno do folclore e da definicdo de identidades musicais regionais dentro do
processo de formacgdo (de inven¢do [Hobsbawn & Ranger, 1989]) de uma mdusica brasileira,
recupero, ainda, o trabalho do também maestro e académico Baptista Siqueira em seu estudo
sobre a Influéncia Amerindia na Musica Folcldérica do Nordeste (1951). Se abrimos com o ensaio
de Gallet e sua negacdo da presenca indigena no “folclore brasileiro”, com Siqueira, passadas
entdo duas décadas da publicacdo de O indio na Musica Brasileira, a busca dessa presenca é
preterida, mas dentro de quadros sdécio-geograficos mais circunscritos. Seu foco recai,
especialmente, sobre o que Euclides da Cunha (apud Baptista, 1951:17) denominou de
Tapuiretama, o sertdo nordestino, os “rincées mais afastados das civilizagdes”. Apresentando
seu exercicio como “um estudo folclérico em drea geografica delimitada”, propde a comparacao

entre géneros musicais (dos cocos e aboios as bandas de pifanos e cantorias) de forma a

“ Fonte: http://www.sescsp.org.br/sesc/hotsites/missao/fotos_frameset.html
B Atualmente, territério Potiguara.



10 o TRANS 15 (2011) ISSN: 1697-0101

averiguar “até que ponto a musica dos selvagens contribui para a formacao dos cantos da zona
sertaneja” (ibid:13). Desta vez, a identidade acionada é a de caboclo (ou mameluco) que,
“desconhecendo os lustres culturais”, “vai repetindo o canto de seus antepassados” (ibid:16).
Sua aposta é a de que os “aspectos melddicos” encontrados nas “melodias tradicionais”
(“estranhas melodias”) anotadas pelos sertdes “guardavam os tesouros” tapuias e cariris, “os
cantos magicos ou guerreiros de suas tribos” (ibid). Neste sentido, critica as conclusdes de Gallet
e outros (ibid:27), concluindo que “a musica amerindia ficou insulada, como o préprio caboclo,
nas areas povoadas dos currais, progredindo lentamente com as classes rurais”. Dessa forma,
certas estruturas meldédicas ascendentes e descendentes, certas ritmicas, e mesmo certas
divisdes e paralelismos poéticos, encontrados em alguns dos géneros musicais do sertao, seriam
marcas, apesar dos esforgos missionarios e da vida dentre os currais, da presenca indigena. Quer
dizer: estariamos diante de uma sobrevivéncia (categoria vitoriana) de alguma musica indigena
ao longo de géneros sertanejos.

Ainda que possamos posicionar o trabalho de Baptista Siqueira como um dos “pioneiros”
em propor buscar o que de indigena houvesse na musica dos sertdes (onde hoje, saliente-se,
essa presenca é inquestiondvel), um eixo paradigmatico central parece atravessar as décadas, o
da segmentacdo de identidades: negro — indio — branco, encontrados ao longo do popular,
categorizacao passivel de distintos matizes e gradac¢des. Nos jogos de producdo de resultantes
nos debates, no caso de uma presenca possivel indigena, encontramos esta pensada ou como
auséncia, ou uma sobrevivéncia, indelevelmente misturada. Neste ponto do exercicio, de
producdo de dados tanto sobre a distribuicdo (nos termos de Barth, 2000) de praticas e
repertdérios por certos grupos sociais, quanto sobre o modo como estes grupos foram
classificados em certo campo intelectual, me parece que ja se evidenciam alguns rendimentos
na aproxima¢ao antropologia-histéria: primeiro, a constatacdo da fluidez do campo de
identidades musicais percorrido, em que indigena e sertanejo (este, feicdo do popular), mais
especificamente seus repertérios culturais, se interpenetram e podem gerar condensagdes
culturais variaveis no tempo e no jogo de relagdes sociais; segundo, na ampliagdo dos campos
intelectuais consultados, a constatacao de que um mesmo grupo social pode ter sido entendido
por multiplas entradas e circunscricdes analiticas. Ao final, vamos encontrar repertérios musico-
coreograficos e rituais sendo classificados ora como indigenas, ora como sertanejos, ora como
feiticeiros. Na pratica, como se evidencia nos arranjos dos campos sociais contemporaneos,

podendo transpassar identidades através de multiplos acessos e significagdes.



Musica indigena, musica sertaneja... 11

2. Qual musica indigena? Benditos, toantes, sambas de coco e bandas de pifano

“Eu sou caboclo brasileiro / da tribo Kapinawa / O leirandd, tiralandei / O leirands,

tiralandd” (Toante. Terreiro da Mata, Mina Grande, 23.11.0207.03.03).

Retomo a experiéncia etnografica entre os Kapinawa de Mina Grande. O toante que abre
esta secdo é exemplar dos fluxos musicais em que o grupo se encontra, no caso, em particular,
articulados em redes indigenas. Do mesmo modo, é exemplar dos usos da musica, pelos indios
do Nordeste, para demarcar fronteiras étnicas e criar comunidades politicas abrangentes como a
de “Indios do Nordeste”. Tendo-se a oportunidade de assistir distintos torés, '® bem como seus
usos em reunides e assembleias politicas micro e macro-regionais, constata-se ndao sé o transito
de toantes, mas sua adaptacao para distintas vozes. “Eu sou caboclo brasileiro”, verso-melodia
de ampla circulagcdo e significacdo para as mobilizacdes politico-reivindicatérias indigenas
nordestinas, pode ser encontrado cantado em distintos grupos, com especificacdo de etnénimo
no segundo verso, e possiveis variacdes melddicas.’” Mas se seguirmos os outros géneros que
compde seu toré, os cocos e benditos, novas redes de relacdo se abrem e direcionam para
outros campos sociais, além do étnico, alinhavando indios e ndo-indios. Diante desse
entrecruzar de redes sociais e de géneros musicais, qual a extensao do recorte analitico que
faremos para pensar uma “musica kapinawa”, ou uma “musica indigena” em Kapinawa (o que
pode ndo ser necessariamente a mesma coisa)? Estudaremos sé a musica religiosa? Nela
incluiremos a catdlica? E o calendario junino? E as demais dangas praticadas pelos membros do
grupo, como o coco? E as bandas de pifano e as festas? Podemos continuar operando com
epistemologias de diferenciacao forte, nos perguntando se o que esta diante de nds é indigena

ou sertanejo, ou mesmo, brasileiro. Tomando elementos e significados encontrados em ampla

' No nordeste indigena contemporaneo, o termo toré ndo designa algo apenas da ordem do musicolégico ou
coreografico, mas um complexo ritual (ou rituais, se comegarmos a tomar as realidades locais como pontos de vista)
que envolve uma danga circular, em fila ou parelha, acompanhada por um repertério de cantos especificos (toantes
ou linhas e, ainda, de acordo com as variantes praticadas por cada grupo, benditos e sambas de coco) ao som de
maracas, por vezes zabumbas, gaitas e apitos. Nesse contexto de religiosidade e cura, irradiam-se os encantos, os
encantados, entidades espirituais ou antepassadas, passiveis de incorporacdo por alguns de seus participantes. E
também situagdo social privilegiada para negocia¢des politicas e de afirmacdo identitaria intra e extra-grupo. Para
uma breve genealogia dos usos do termo e introdugdo ao estudo do tema, vide Pereira (2004). Para um apanhado da
complexidade de feicGes que este pode assumir em distintos grupos indigenas, vide a coletanea organizada por
Grinewald (2004).

v Griinewald, 2003, comunicagdo pessoal. Saliente-se que variagGes como essas sdo comuns em grupos de tradi¢cdes
musicais marcadas por regimes de transmissdo especialmente orais.



12 o TRANS 15 (2011) ISSN: 1697-0101

extensao territorial e sécio-cultural, tipifica-los em regimes de circunscri¢cdo identitaria.

Mas diante deste quadro sécio-histérico de articulacdo entre tradicdes musicais,
podemos também tentar outros exercicios aproximativos (Bachelard, 2004) de carater mais
fluido e relacional. E se mudarmos o foco de modelos matriciais e de sistematica forte
(discriminando culturas e sistemas musicais), e nos atermos as praticas musicais em sua
extens3o?'® E se mudarmos os eixos analiticos de aproximacdo a esses campos e identidades
musicais, ndo construindo unidades restritivas e diferenciaveis, e passarmos a operar em termos
de campos de interagdo musical articulando (como Leach 1996) dreas de investigacdo mais
amplas do que aldeias ou etnias, e situagdes musicais mais diversas do que as religiosas? Nos
termos de Finnegan (1989:7), e se focarmos no “fazer musical”? E se acompanharmos a
circulacdo de “musicos” (termo aqui entendido em sentido amplo) entre diversas situacdes
musicais, do religioso ao festivo, do mais formal ao menos formal, do local ao regional? E se nos
preocuparmos com as vozes (musicais) em contexto de elocu¢do, com os atos de musica?

No exercicio de entendimento da constituicdo histéorico-musical do toré kapinawa3,
através de benditos, toantes, e sambas de coco, aproximei-me de certa etnomusicologia que
vém se desenvolvendo desde especialmente a década de 1980, com maior desenvolvimento na
de 1990, para dar conta de contextos de grande diversidade e de intensa interacdo de
musicalidades.® Mais do que preocupada com circunscricdes musicais, com a producdo da
diferenca musical (ou ndo sé com ela), esta se dedica aos usos da musica em distintos contextos,
do local ao global, o que pode gerar multiplas significagcdes e sistematicas. Na aproximacao entre
os estudos da etnicidade e da musica, p.e., Stokes (1994, 2004) se propde, em introducdo de
coletanea de artigos, "ver [a musica] menos como uma esséncia fixa com certas propriedades
definidas, mas como uma grande rede de praticas e significados" (1994:7).

Uma década antes, Reyes-Schramm (1982:1), em um artigo programatico dedicado a uma
etnomusicologia das “diversas musicalidades” (no caso, no espac¢o urbano), propunha como

inquietacdo a ser perseguida:

18 ;. e ~ . .o
Para exercicios monograficos que operam com o modelo rede de relagbes em perspectivas gerativistas

(aproximando antropologia e histdria), vide Albuquerque (2005) [Kapinawd] e Magalhdes (2007) [Pitaguary].

YEm que encontraremos formacoes temdticas tais como: nacionalismo-movimento social-can¢do, hibridismo-género-
novas identidades musicais, etnicidade-musica, este ultimo abrangendo casos que vao dos conjuntos vocais femininos
bulgaros, as bandas de rock-étnico aborigene da Australia ou as bandas tecno-pop maori. Vale também que, apesar de
uma maior profusdo nas Ultimas décadas, trabalhos como os de McAllester (1949) e Rhodes (1971), ainda trabalhando
na chave boasiana da difusdo, ja haviam exercitado acompanhar as relagdes musicais entre grupos sociais, no caso em
especial parte dos grupos indigenas norte-americanos que tem ao Peyote como divindade e intercambiam cantos a
ele dedicados.



Mousica indigena, musica sertaneja... 13

Onde as fronteiras que definem repertérios musicais, areas geograficas, identidades
étnicas, instituicdes e outras identidades se chocam ou contradizem umas as outras, como
e sob que bases o pesquisador define o que deve ser estudado?

No ponto em que estamos de uma antropologia dedicada aos grupo indigenas do

Nordeste,*

sabemos que grupos como os Atikum (Grinewald 1993, 1999), os Kapinawa
(Albuguerque 2004, 2005), os Kiriri (Brasileiro 1999; Nascimento 2004), os Pitaguary (Magalhdes
2008, 2009), os Kambiwa (Arruti 1999) e os Tumbalala (Andrade 2004), tiveram de relacionar-se
com outros grupos indigenas (alguns dos quais ja haviam também se relacionado com outros) de
forma a organizar seus torés nos contextos de reconhecimento identitdrio e territorial. Nos
termos de Arruti (1999:251), constituiram circuitos de troca ritual de forma a aprender ou
aperfeicoar repertdrios culturais, pelo que se conformaram ou acentuaram redes de relagdes
étnicas, no caso perseguido, redes musicais. Como diagnostica Slobin (1993:19), tomadas as
relacOes (crescentes) entre musicas locais e musicas regionais-globais: “observar os dois lados
dessa via expressa tornou-se um problema central para a etnomusicologia”.

Ao examinarmos casos como o dos Kapinawa (Pereira 2004), visualizamos que tais redes
nao se restringem ao étnico em particular, mas também a outros circuitos e situacdes de
comunicacdao que podem ultrapassar suas dimensdes e nos colocam em enquadramentos
espaco-sociais mais amplos. Como coloca Magalhdes (2009:337) para o caso Pitaguary, a
constituicao sécio-histérica dos torés pressupds o “aproveitamento simbdlico”, no caso, musico-
coreografico, de outros repertdrios culturais que ultrapassam a dimensdo estrita desse
complexo ritual e colocam o pesquisador em relagdo com outros campos sociais, intra e extra-
grupo. No caso Kapinawad, nos colocam em contato com parte da grande musica do agreste e
sertdao nordestinos, no grande fluxo de tradi¢Ges culturais (no caso, musicais) que conforma esse

espaco de circulacdo de conhecimentos simbdlicos e praticos.*

%% para uma aproximacdo geral a esse campo de estudos antropoldgicos vide, p.e., as coletaneas organizadas por
Oliveira (1999) e Grinewald (2004).

> Um adendo: de qual sertdo, ou agreste estamos falando? Ou como estamos tratando esse sertdo, como estamos
entendendo essa regido ja bastante imaginada? Primeiro, como Leach (1996), escolho como eixo de corte a regido,
pensar o conjunto de relagdes em sua extensdo, para poder ver os transitos e transformacgdes culturais a partir de
mesmos elementos culturais. Além disso, é um sertdo, um agreste, pensado em rede, se damos énfase aos musicos.
No meu caso, cantores. Quer dizer, naqueles que de alguma forma sdo “especialistas” — com os cuidados que o termo
pede - nesses conhecimentos, ou ao menos, que sempre estdo presentes participando das execu¢des musicais.
Conhecimentos que ddo conta de repertdrios e seus respectivos processos rituais; instrumentos musicais; bem como
do significado e fung¢do de cada canto ao longo de uma determinada sequéncia ritual. Especialmente os
instrumentistas, sobretudo os ritmistas, sdo encontrados em diversos contextos musicais, do festivo ao religioso, do



14 o TRANS 15 (2011) ISSN: 1697-0101

Historicamente, antes da consolidacdo do complexo ritual do toré (ao longo da década de
1970), dentre os repertdrios musico-coreograficos que encontrariamos entre os entao caboclos
de Mina Grande, futuros indios Kapinawa (vide Albuquerque 2005), estavam os benditos
(entoados na pequena capela dedicada ao padroeiro do grupo, S3o Sebastido);** os sambas de
coco, em geral praticados quando das pisadas de chaos de casas novas e festas; e bandas de
pifanos, em especial nas novenas. Todos esses repertdrios e situagdes musicais considerados
pelo grupo, ressalte-se, como “tradicionais”. Além disso, em dias festivos, podem ainda aparecer
sanfonas, zabumbas e triangulos. Nesse contexto, a organizacdo do toré é tardia, o que nao
significa que ndo tenha sido rapidamente incorporada, ou que antes ndo houvesse a crencga e
culto de encantos® e mestres, ao que Nascimento (1994) denominou de “complexo da jurema”,
em cujo largo repertdrios pratico-simbdlicos como encantos, toantes e torés sao encontrados,
mas nao necessariamente sistematizados como danga, ou mesmo como indl'genas.24
Ao tracar uma versao histdérica das mobilizagdes que ganhariam feigdes étnicas em Mina
Grande, na década de 1970, Albuquerque (2004, 2005) compde uma génese do toré kapinawa,
momento em que se cruzam, em quadro indigenista mais amplo, a aquisicio de novos
repertérios culturais por intervencdo de agentes xucuru e kambiwa®® e seu manejo a partir dos
repertérios e modelos organizacionais (Barth 2000b) de que ja dispunham. Como apresenta o
investigador (Albuquerque 2005:158):
Os Kapinawa da Mina Grande, ao elaborarem um toré para se apresentarem ao érgdo tutor
(FUNAI) como indios, traduziram uma experiéncia coreografico-musical a partir das musicas
gue ja conheciam, a unido destes elementos cosntituiu um toré proprio, uma tradicao
original,um produto cultural novo que permitia a visualizagdo da nova posi¢do social do
grupo, da sua etnicidade.
Molda-se, entdo, seu toré, compartindo com o dos demais grupos indigenas da regiao
elementos e padrdes comuns, mas apresentando (gerando) também alguma especificidade a

partir dos repertdrios e modos de producao de significado de que ja dispunham, da criatividade

formal ao informal.

2 Albuquerque (2010, comunicagdo pessoal), informa que a escolha de Sdo Sebastido como padroeiro de Mina
Grande também vem da década de 1970, do inicio das mobiliza¢gGes indigenas, uma vez tratar-se que “santo guerreiro,
protetor dos indios”.

2Em resumo, antepassados indigenas ou entidades espirituais.

**Sobre a jurema, em termos botanicos e religiosos, vide também a coletanea organizada por Mota & Ramos, 2002.

> £ dentro destas relagdes politicas que se estabelecem relagdes musicais, no caso ligadas em especial aos toantes,
entre gente Kapinawd e seus vizinhos Kambiwa e Xucuru. Para uma entrada etnografica aos circuitos regionais de
fomento de indianidades entre grupos indigenas, vide, p.e, Arruti (1999) e Andrade (2004).



Mousica indigena, musica sertaneja... 15

de alguns de seus cantores. Vejamos a organizacdo social da musica (Blacking 1966) encontrada
no toré de Mina Grande, um dos aldeamentos do grupo. Dos registros etnograficos realizados
entre os anos de 2002-2003,%° escolho um dos torés gravados, situacdo social (Gluckman 1987;
Mitchell 1968; Van Velsen 1987) exemplar do modo como se organizou musicalmente o

processo ritual, bem como da rede de atores que o sustentava:

Furna, Serra Grande, 24.11.02
Canto”’ Género™ Cantor Te
mpo
Oi que prazer que alegria Bendito Maria das Dores de Moura 00:02:02
Os apdstolos de Deus era um Bendito Arlindo Floréncio de Moura 00:05:48
Meu padrinho padre Cicero Bendito José Caetano da Silva 00:04:07
A jurema preta é pau-ferro Coco de toré Coco Jacira Maria da Conceigao 00:04:08
Eu tava na minha aldeia de toré Jaime de Moura 00:01:59
Os indios desceram a serra Toante José Caetano da Silva 00:03:40
Pisa na for¢ca Tupd Toante Arlindo Floréncio de Moura 00:03:19
Vem divino senhor meu mestre Toante Arlindo Floréncio de Moura 00:02:47
O cabo da vassoura cai Samba de coco Maria das Dores de Moura 00:01:29
Boa noite meus caboclos Toante 00:01:10
Ai, meu Deus me diz Toante Maria das Dores de Moura 00:02:38
Sou eu caboclo de aldeia Samba de coco Jacira Maria da Conceigao 00:02:01
Meus canarinhos vamo-nos embora Toante José Caetano da Silva 00:03:06
Cuidado, o mamoeiro Samba de coco Jacira Maria da Conceigao 00:01:33
Boa noite meus indios Toante Maria das Dores de Moura 00:01:17
Minha casa é uma pedrinha Toante lento Maria das Dores de Moura 00:02:06
Ld no paldcio do vento Samba de coco José Caetano da Silva 00:02:41
Meu candrio cantador Samba de coco Maria das Dores de Moura 00:01:34
Oxossi no balango do vento Toante Arlindo Floréncio de Moura 00:02:47
Pisa ld que eu piso cd Toante José Caetano da Silva 00:04:15

Em Mina Grande existem dois locais especificos para a pratica do toré. O mais antigo, a

furna da Serra Grande, onde se “pisou o primeiro toré”. Posteriormente, seria erigido o terreiro

%% Foram registrados quatro torés (dois na capela e no terreiro da mata; e dois na furna) perfazendo pouco mais de
sete horas de gravacdo distribuidas em 3 géneros de cantos acompanhados, a exce¢do do primeiro, de maracas:
benditos (15), toantes (56) e sambas de coco (13). Em ambas, o ritual se organizava em termos espaciais da mesma
maneira. Tendo o cruzeiro como centro, ao seu redor se danga, sentido anti-hordrio, enquanto um cantor, no meio da
roda, tira o canto.

” Tomei o primeiro verso do canto para nomea-lo.

% Em uma proxima oportunidade, vale uma discussdo sobre até que ponto posso classificar alguns repertdrios
registrados como géneros. Tomo a palavra em sentido fraco. Ainda que por vezes a diferenga morfoldgica (ritmica e
melddica) e poético-evocativa entre um toante (tore) e uma linha (catimbd) pareca quase inexistente, este sendo
classificado mais pela situacdo de uso do que por alguma propriedade estritamente musical, sigo basicamente a
classificagdo dos cantores que acompanho. Apenas no coco de toré marquei maior diferenca, termo que ouvi e
encontrei na literatura, mas que de falto ndo me pareceu operar com um diferenciador forte, categodrico.
Heuristicamente, no entanto, o ressalto, para mostrar o processo possivel, nesse vai e vem de musicalidades, de fusdao
de géneros.



16 o TRANS 15 (2011) ISSN: 1697-0101

da mata, mais proximo do centro do aldeamento. Nesse, os torés registrados comegaram na
capela de Sdo Sebastido, quando se entoam os benditos, passando-se depois para o terreiro da
mata, drea aberta contigua ao aldeamento, organizada para a pratica do ritual, quando se
intercalam toantes rapidos e lentos com sambas de coco por cerca de duas horas. Em Serra
Grande, na furna, a mesma organizacdo musical e coreografica é encontrada.”® Da solenidade e
comedimento corporal e musical dos benditos, passa-se a pisada, a danga, quando variavam
toadas e coreografias, entre toantes e sambas. Independente do género entoado, sempre, ao
final, se balancava os maracds com gritos como “Viva Deus!”, “Viva os Encantos”, “Viva os
Mestres”, “Viva Nosso pai Tupd” ou “Viva Nosso Padre Cicero”. Ao longo desses encontros
etnograficos, ficou evidente, também, que o mesmo conjunto de atores sociais alinhava
tradicdes musicais distintas, agora unidas na geracao de uma indianidade kapinawa no ritual por
exceléncia dos Indios do Nordeste, o toré. Foram os principais cantores: José Caetano da Silva,
56 anos; Arlindo Floréncio de Moura, 56 anos; Jacira Maria da Conceicdo, 27 anos e Maria das
Dores de Moura, 55 anos. Devo marcar neste ponto, ainda que sem poder avang¢ar muito
etnograficamente, o lugar de algumas familias e individuos na transmissdo de conteudos
culturais e no manejo do jogo politico que envolve o ritual do toré, revelando a necessidade de
seu entendimento em termos de relagdes diddicas. Neste sentido, em especial José Caetano,
Arlindo e Maria estdo entre os elos fundamentais da rede que desenvolve e mantém o toré
entre os Kapinawa de Mina Grande.

Cada género entoado nos remete e relaciona com tradicdes e situagdes musicais
distintas, mas também com tradi¢cdes de conhecimento (Barth 1993, 2000) mais amplas a que
estas estdo relacionadas. Neste sentido, podemos considerar o toré como um compdsito (nos
termos de Turner 1968) de tradicbes, mas também como manancial a partir do qual novas
formulagdes e enquadramentos, novos desenhos discretos e sistematicas, podem ser gerados.
Afinal, como alertou Barth (2000:123), a interdependéncia dos elementos que constituem os
complexos culturais (suas diferentes correntes de tradi¢Ges) “ndo implica nenhuma suposicao
predefinida sobre o que exatamente mantém juntos os elementos de cada tradicdao
coexistente”. Tomados os contextos sécio-histéricos de interacdo, “as pessoas participam de
universos de discurso multiplos, mais ou menos discrepantes; constroem mundos diferentes,

parciais e simultaneos, nos quais se movimentam” (ibid).

%% para um investimento mais denso sobre alguns dos géneros referidos ao toré kapinawa, vide Albuquerque (2005).
Em trabalho anterior (Pereira, 2004), dei conta de uma definicdo morfoldgica basica desses géneros.



Musica indigena, musica sertaneja... 17

Nesta perspectiva, com os benditos, José Caetano, Arlindo e Maria nos levam as suas
formacdOes (e do grupo) catdlicas, aos repertérios aprendidos com pais e avOs, aos servicos e
missas na cidade préxima de Buique, ou na capela de S3o Sebastido quando Mina Grande é
visitada pelo padre. Estes “benditos antigos” dao conta de pequeno pantedo catdlico, em
particular Jesus Cristo, Nossa Senhora, Sdo José e S3o Sebastido. Com os toantes, de aquisicao
recente, nos levam para as assembléias indigenas, para as mobilizacdes politicas, para os
“levantamentos de aldeias” que unem, através de liderangas (no caso, especializadas no ritual
do toré e tudo que este implica), grupos em circuitos de relacdo de amplo espectro,
ultrapassando micro-regides e, por vezes, alcancando o nivel nacional. Com os sambas, sambas
de coco, nos levam para redes de sociabilidade que unem familiares — préximos e distantes -,
vizinhos e conterraneos as festas e levantamentos de casas e pisadas de terreiros e chdos. Além
disso, Albuquerque (2010)* ainda alerta para o fato de que, assim como o relatou Magalh3es
(2007, 2009) para o caso Pitaguary, ou Oliveira (2009) para o caso Xucuru, é possivel tracar a
entrada de linhas ou pontos de umbanda evocativos da jurema e dos caboclos e mestres sendo
acionados como toantes (e vice-versa).>' Em todos os casos, do ponto de vista microldgico, das
praticas sociais, a fronteira (heuristica, para o pesquisador, e politico-estratégica, para os grupos
sociais) indigena - sertanejo é transpassada constantemente. E até fundida, como é o caso de
um tipo particular de samba, que chamei de coco de toré (Pereira, 2004), género aparecido nas
ultimas décadas entre os Kapinawa em que a ritmica e divisdo melddica dos cocos é fundida as
poéticas dos toantes, sendo, na atualidade, uma das marcas de diferenciacao do toré kapinawa
frente ao dos demais grupos indigenas da regido. Do mesmo modo, me parece, nos transitos
possiveis entre repertérios e situacdes musicais, toantes bem podem ser executados como
sambas.*” Este é o caso dos dois sambas que abrem este toré. Transcrevo os versos do segundo,

Eu tava na minha aldeia:

Eu tava na minha aldeia

pra que mandou me chamar? (x2)

Eu venho na ponta do pé

30 Comunicacdo pessoal.

3! para o caso Xucuru, na relagdo entre terreiros e torés, vide Oliveira (2009). Para exemplos de outros arranjos para as
praticas envolvendo a Jurema e os Encantos, vide Batista (2004).

32 Magalhdes (2009, comunica¢do pessoal) informa que dentre os Pitaguary, esses jogos de execuc¢do se ddo em
especial entre a umbanda e o toré, tanto adaptagbes ritmicas quanto coreograficas.



18 o TRANS 15 (2011) ISSN: 1697-0101

e na forga do maraca (x2)

Eina reia reio mandjoa,

eina reia reio madjd (x2)

Eu tava no pé da jurema

pra que mandou me chamar? (x2)

Eu venho na ponta do pé

e na forga do maraca (x2)

Eina reia reio mandjoa

eina reia reio madja (x2)

Encontramos evocados nesse samba, alguns simbolos potentes do universo categérico
encontrado no entorno do toré: a aldeia, termo de uso recente para se referir a pequenos
povoados como Mina Grande; a forca - categoria que transpassa e une as semanticas (Valle
1999) politicas e religiosas - dada pelo maracd, instrumento por exceléncia dos “indios”,
acompanhante constante dos toantes; a Jurema, entidade botanica e espiritual; e por fim,
seguindo a quadra de abertura, um trecho em idioma, como era tratado esse tipo de segunda
parte recorrente nos toantes, e agora nos cocos de toré, para o grupo espécie de reminiscéncia
das linguas de seus antepassados, ao mesmo tempo portador de segredos e dotado também de
forga.*® Talvez n3o seja a toa que tenha sido entoado logo no inicio dos trabalhos desse dia, logo
apds os benditos, dado seu potencial poético-evocativo, chamando os indios de aldeia, para no
entorno da Jurema, cantar e dancar ao som dos maracds, e marcando a diferenga do toré
kapinawa para os demais.

Ao longo das gravacdes, soubemos, ainda, de uma banda de pifano em aldeamento
vizinho a Mina Grande, e da banda de pifano de Mina Grande que fazia alguns anos estava
desarticulada. Estas, por sua vez, nos levam a redes religiosas (novenas) e festivas (bailes,

casamentos, batizados e festas de santos). Em filme da década de 1980,* flagramos aos

3 Registrei as mesmas idéias, em Kambiwa (Americana, 17-19/12/2005), sobre cantos de Praia em idioma, linguagem
secreta, referida a distintos encantos.

** Filme 16 mm finalizado em 1989 e chamado KAPINAWA, wir diirfen wieder Indianer sein, realizado pela empresa
alem3 Aradt Film Bumbold KD em parceria com o Conselho Indigenista Missionario (Cimi). Agradeco a Glauco



Musica indigena, musica sertaneja... 19

Kapinawa de Mina Grande cantando e dancando sambas para pisar chdao de casa, evoluindo com
um terno de pifano em novena tendo como ponto final a furna da Serra Grande, dan¢ando o
toré na furna e no terreiro da mata. E mais uma vez encontramos a José Caetano e Maria,

cantando, dangcando, balan¢gando seus maracas.

3. Musicas, identidades e fluxos culturais

“Mae dizia que dangava o toré em Lagoa de Teixeira, dan¢cava mas ndo sabia que era toré.
Ela cantava: ‘O caminho da Serra Grande / vou mandar e-ladrilhar / é de ouro e prata fina
/ pra Joaquina caminhar’. Mam3e dizia que dangava isso l1a em Lagoa de Teixeira, ai dizia
que era parte de toré, mas nds ndo sabia porque era pequenininho” (Maria Antonia da

Conceigdo apud Albuquerque, 2005:90)

Acompanhar a constituicdo socio-histdorica do toré Kapinawa serve de entrada para o
entendimento dos jogos relacionais entre conjuntos de tradicdes de conhecimento (Barth,
2000), jogos com que seus membros geram representacdes e subjetividades sobre quem sao, de
onde vieram e para onde vdo, no nosso caso, o que cantam e como dangam. Alguma
historiografia e alguma antropologia, “ao rés do chdo” (Revel, 2000), calcadas em modelos de
redes de interagco e em processos de formacao e revisdo de padrdes materiais e simbdlicos,
podem nos ajudar a operacionalizar uma noc¢ao de identidade musical em que distintos
elementos em ldgicas simbdlicas e praticas podem gerar multiplos arranjos de conjuntos
culturais e sistematicas, tanto ao nivel individual quanto de grupo. Permitem-nos pensar o fazer
musical ao longo de distintas (mas articuladas) situagcdes musicais, gerando modelos de
aproximacado e representacgao investigativos voltados para a descri¢cdo e andlise de processos de
producao de significados e sistematizacdo de musicalidades.

Como ressalta Lassiter (1998:77) a partir do caso dos Kiowa (Oklahoma, Estados Unidos),
também operando com o modelo rede de relagdes®® para pensar a circulagdo de bens musicais
de diversas tradi¢cdes entre grupos indigenas norte-americanos: “ndao estamos mais falando de
agregados de individuos, mas de diferentes mundos [musicais] nos quais os individuos

participam”. Aqui também, “suas dinamicas atravessam e se chocam com as defini¢des politicas

Machado por uma cépia do mesmo.
35 . . . - .

Neste ponto, vale lembrar o alerta epistemolégico de Barnes (1987) de que, por mais empiristas que queiramos ser,
ao final, nossos “individuos”, os que acompanhamos em rede, sdo também modelos.



20 o TRANS 15 (2011) ISSN: 1697-0101

de tribo usualmente usadas por nds para interpretar uma comunidade desde o exterior”,
aproximando, “de uma soé vez, as fronteiras entre a via de Jesus, a via do peyote e a via da
danca” (ibid:77-78).>° No nosso caso, aproximando Jesus e o Padre Cicero, a Jurema e os
Encantos®” o coco e seu trupé® na danca do toré. Fazendo da mdsica kapinawd um arranjo de
multiplos géneros, de distintas tradi¢cdes e situagdes musicais, em alguns casos fundidos, aqui,
no “ritual do indio”, ponto de encontro, expressdo e fomentador da producao de alguma
especificidade social, no caso, étnica.

Trabalhar com visGes panoramicas (Appadurai,1990), reparando, ao largo da paisagem
sonora,* no entrelacamento de repertdrios, situacdes e identidades musicais, pode ser um dos
caminhos para dar conta das brincadeiras de boi e da adaptacdo de linhas de umbanda para o
toré entre os Pitaguary (Magalh3es 2009), das bandas de pifanos em Kambiwa,*® dos grupos de
Penitentes e Romeiros e suas jornadas até Juazeiro do Norte entre os Pankararu (Mura 2008), da
participacdo de gente xucuru em grupos de coco da cidade de Arco Verde, ou da crescente
gravacao de CDs com parte de seus repertérios tradicionais, bem como de composi¢cdes. Como
celebra Slobin (1993:10) frente a diversidade e alta rotatividade musical contemporanea: “a
coisa boa sobre musica é que ela combina o local e o nacional, o imediato e o intercultural”. Se
aceitamos esse desafio, cruzamos, entdo, aldeamentos e etnias, circulamos por situagcdes
musicais religiosas, festivas, mais formais, menos formais, nos relacionamos com indios e nao-
indios; da mesma forma que cruzamos campos intelectuais adentrando estudos de campesinato
e de cultura e catolicismo populares. Nessa caminhada, podemos tanto tentar (serd rentdvel)
tracar alguns dos contornos de uma musicalidade kapinawa, resultado do entrelacamento socio-
histérico de tradicdes musicais em fluxos locais e supra-locais (Hannerz 1993); quanto, através
de José Caetano, Arlindo e Maria, acompanhar os fazeres musicais em Kapinawa, fazeres que
independente de seus posicionamentos identitarios iniciais (como indigenas ou sertanejos),
podem, nos jogos de producdo de fronteiras sociais, servir para modelar musicalidades

distintivas com os mais diversos materiais, como benditos, cocos, linhas e, mesmo, cantigas de

*® para uma aproximacdo histérica a formacdo/reformulacdo de certas dangas como sinais diacriticos entre grupos
indigenas norte-americanos em contextos indigenistas da virada dos séculos XIX-XX, vide Troutman (2009). Tomadas
as especificidades, as semelhancas sdo notdveis com os processos descritos por Grinewald (1999) para o caso dos
indios do Nordeste.

37 Em resumo, antepassados indigenas ou entidades espirituais.

38 Trupé: passo caracteristico do coco. Desfaz-se a danga circular que acompanha os toantes, e pisa-se ritmicamente
no chdo, de um lado para o outro, marcando a cadéncia do coco.

39 Schaefer, 2001.

0T, 1. Kambiwa, Americana, 17-19/12/2005.



Musica indigena, musica sertaneja... 21

roda. Reunindo, na religiosidade do toré, seus “folgares antigos” (Albuquerque 2005:263). Nao é
sem razdo que a essa versdao kapinawd do toré, Albuquerque (ibid:273) chamou de torécoco,

, um “toré sambado”.**

nm

“um toré ‘ludicizado

Como tem criticado autores como Abu-Lughod (1991), pode-se, e deve-se, tratar o outro,
a alteridade, no caso, musical, ndo s6 como algo erigido na diferenciacdo, mas também na
semelhanca, mais bem, na aproximacgao, no mesmo. Assim como se adentra um toré kapinawa e,
por vezes, tem-se a impressdo de ja ter ouvido algumas daquelas melodias, alguns daqueles
versos. Ao final desta breve incursdao, parafraseio Agawu (2003), em seu trabalho sobre a
producdo colonial e pds-colonial de uma “musica africana”, sobre o carater de “invengao”, por
parte do Ocidente, de uma “ritmica africana” (afinal, harmonia e melodia estariam em outro
lugar): em que medida estaremos em fase de “inventar” uma musica “indigena” no Nordeste?
Qual musica inventaremos? Vamos separa-la de alguma das tradicdes musicais que lhe sdo
constitutivas e com as quais esta, historicamente, dialoga? Em que medida esta musica serd
realmente outra? Em que medida, provoca Agawu (1995), precisamos que seja outra para que

possamos fazer etno-musicologia?

BIBLIOGRAFIA
Abu-lughod, Lila. 1991. “Writing against Culture”. Em: Fox, R. (ed.) Recapturing Anthropology.
Working in the Present., pp.137-162. School of American Research Press.

Acselhad, Maria & VILAR, Gustavo & SANDRONI, Carlos. 1993. “Torés pankararu ontem e hoje”.
Em: griinewald, R. de A. ‘Regime de Indio’ e Faccionalismo: os Atikum da Serra do Uma.
Dissertacao de Mestrado, PPGAS-UFRJ.

Agawu, Kofi. 1995. “The invention of “African Rhythm?”. Journal of the American Musicological
Society, XLVIII (3):380-395.

. 2003. Representing African Music. Postcolonial notes, queries, positions. Routledge.

Albuquerque, Marcos Alexandre S. 2004. “O Torécoco (o forgar ludico dos indios Kapinawa de
Mina Grande)”. Em: Griinewald, Rodrigo (org.) Toré. Regime do Indio do Nordeste. Recife: Fundaj,
Ed. Massangana.

. 2005. O Torécoco. A construgdo do repertorio musical tradicional dos indios Kapinawdad da
Mina Grande — PE. Dissertacao de mestrado, UFCG.

Alvarenga, Oneyda. 1960. Musica Popular Brasileira. Rio de Janeiro, Editora Globo.

41 4 . , ;s . . .z . . . . ..
O toré construido dentro da légica musical ja operacionalizada pelo grupo, ou seja, o sagrado das musicas religiosas
e o profano da brincadeira do samba de coco” (Albuguerque, 2004:271).



22 o0 TRANS 15 (2011) ISSN: 1697-0101

Alvaro, Carlini. 1993 Cachimbo e Maracd: o catimbd da Misséo (1938). Sdo Paulo, CCSP.

Anderson, Benedict. 2008. Comunidades Imaginadas. Reflexbes sobre a origem e a difusGo do
nacionalismo. Sao Paulo: Cia das Letras.

Andrade, Ugo Maia. 2004. “Etnogénese tumbalala. Identidade e rede de comunicac¢ado interétnica
no sub-médio Sao Francisco”. Em: Almeida, Luiz Sdvio de & Silva, Christiano Barros Marinho da
(orgs.) Indios do Nordeste: temas e problemas 4. Maceié: Edufal.

Andrade, Mario de. 1972. Ensaio sobre a musica brasileira. SP: Martins, INL.
1983. Musica de Feiticaria. Belo Horizonte, Itatiaia.

Appadurai, Arjun. 1990. “Disjuncture and Difference in the Global Cultural Economy”. Theory
Culture Society (7): 295-310

Araujo, Alceu M. 2004. Medicina Rustica. SP: Martins Fontes.

Arcanjo, Jozelito Alves. 2007 “Toré, o som dos Antigos entre os Pipipa”. Em: Athias, Renato (org.)
Povos indigenas de Pernambuco. Identidade, Diversidade e Conflito. UFPE, 2007.

Arruti, José Mauricio Andion. 1999. “A arvore Pankararu: fluxos e metaforas da emergéncia étnica
no sertdo do Sdo Francisco”. Em: Oliveira, Jodo Pacheco de (org.) A viagem da volta. Etnicidade,
politica e reelaborag¢do cultural no Nordeste Indigena. R): Contra Capa, 1999.

Ayala, Maria I. N. & AYALA, Marcos (org.) 2000. Cocos: Alegria e Devogdo. Natal, EDUFRN, 2000.
Bachelard, Gastén. 2004. Ensaio sobre o conhecimento aproximado. RJ: Contraponto, 2004.

Barnes, John. A. 1987 “Redes Sociais e Processo Politico”. Em: Feldmann-Bianco, Bella (org.).
Antropologia das Sociedades Contemporéneas. Sao Paulo: Global, 1987.

Barth, Fredrik. 2000. “A analise da cultura nas sociedades complexas”. Em: Barth, F. O guru e o
iniciador e outras varia¢des antropoldgicas. RJ: Contra Capa.

2000b. “Os grupos étnicos e suas fronteiras”. Em: Barth, F. O guru e o iniciador e outras
varia¢ées antropoldgicas. RJ: Contra Capa:25-68.

Batista, Mércia. 2004. “O Toré a Ciéncia Trukd”. Em: Grinewald, Rodrigo (org.) Toré. Regime do
Indio do Nordeste. Recife: Fundaj, Ed. Massangana.

Blacking, John. 1966. How musical is man? University of Washington Press.

Bourdieu, Pierre. 1968. "Campo intelectual e projeto criador". Em: POUILLON, J. Problemas do
Estruturalismo. R): Zahar Editores.

Brasileiro, Sheila. 1999. “Povo indigena Kiriri: emergéncia étnica, conquista territorial e
facccionalismo”. Em: Oliveira, Jodo Pacheco de (org.) A viagem da volta. Etnicidade, politica e
reelaboragdo cultural no Nordeste Indigena. RJ: Contra Capa.

Carlini, Alvaro. 1993. Cachimbo e Maracd: o catimbé da Misséo. SP: CCSP.
Cascudo, Luis da C. 2003. Antologia do Folclore Brasileiro (segundo volume). SP: Global.

Cunha, Maximiliano C. da. 1999. A Musica Encantada Pankararu. Toantes, torés, ritos e festas na
cultura dos indios Pankararu. Dissertacdao de Mestrado, PPGAC-UFPE.

2007. “Performance e Pratica nos Cerimoniais Pankararu”. Em: Athias, Renato (org.) Povos
indigenas de Pernambuco. Identidade, Diversidade e Conflito. UFPE.



Mousica indigena, musica sertaneja... 23

Finnegan, Ruth. 1989. The Hidden Musicians. Music-making in an English Town. Wesleyan
University.

Gallet, Luciano. 1934. “O indio na Musica Brasileira”. In: Gallet, L., Estudos de Folclore. Rio de
Janeiro, Carlos Wehrs & Cia.

Gluckman, Max. 1987. “Analise Social na Zululandia Moderna”. In: Feldman-Bianco, B. (org.),
Antropologia nas Sociedades Contempordneas. Sao Paulo, Globo.

Griinewald, Rodrigo de A. 1993. ‘Regime de Indio’ e Faccionalismo: os Atikum da Serra do Umad.
Dissertacao de Mestrado, PPGAS-UFRJ.

1999. “Etnogénese e ‘regime de indio’ na Serra do Uma”. Em: Oliveira, Jodo Pacheco de (org.)
A viagem da volta. Etnicidade, politica e reelaborag¢éo cultural no Nordeste Indigena. RJ: Contra
Capa.

2004. (org.) Toré. Regime do indio do Nordeste. Recife: Fundaj, Ed. Massangana.

2004b. “As multiplas incertezas do Toré”. Em: Griinewald, R. (org.) Toré. Regime do Indio do
Nordeste. Recife: Fundaj, Ed. Massangana.

Hannerz, UIf. 1992. Cultural complexity: Studies in the social organization of meaning. New York:
Columbia.

Herbetta, Alexandre Ferraz. 2006. “A Idioma” dos indios Kalankd: Por uma etnografia da musica no
Alto-Sertdo Alagoano.Dissertacdo de Mestrado, PPGAS/UFSC.

Hobsbawn, Eric & Ranger, Terence. 1989. “Introducao”. Em: A inven¢do das tradicbes. R): Paz e
Terra.

Lassiter, Luke E. 1998. The power of kiowa song. University of Arizona Press.
Leach, Edmund. 1999. Sistemas Politicos da Alta Birmdnia. SP: Edusp.
Mitchell, J. C. 1968. The Kalela Dance. Manchester, Manchester University Press.

Marcus, George. 1995. “Ethnography in/of the World System: the emergence of multi-sited
ethnography”. Annual Review of Anthropology, 24:95-117.

Magalhdes, Eloi dos Santos. 2007. Aldeia! Aldeia! A formagdo historica do grupo indigena
Pitaguary e o ritual do tore. Dissertacao de mestrado, UFCE.

2009. “O Balanco da aldeia pitaguary no giro do maraca”. Em: Palitot, Estevao (org.) Na mata
do sabid. Contribui¢des sobre a presenca indigena no Ceard. CE: Secult/Museu do Ceara/IMOPEC.

Mcallester, David. 1949. Peyote Music. NY: Viking Fund Publications in Anthropology.

Menezes Bastos, Rafael. 2006. “O indio na musica brasileira. Recordando quinhentos anos de
esquecimento”. Em: Tugny, Rosangela Pereira de & Queiroz, Ruben Caixeta. (orgs.) Musicas
africanas e indigenas no Brasil. BH: UFMG.

Mota, Clarice N. & Barros, José F. P. de. 2002 “O Complexo da Jurema: Representa¢des e Drama
Social Negro-Indigena”. In: Mota, C. & Albuquerque, U. P. de (org.), As Muitas Faces da Jurema.
De espécie botdnica a divindade afro-indigena. Recife, Bagaco.

Mura, Claudia. 2008. “Circuitos rituais e fluxos interétnicos no Nordeste”. GT 20, 322 Encontro
Anual da Anpocs.

Nascimento, Marco Tromboni de S. 2004. “Toré kiriri: o sagrado e o étnico na reorganiza¢ao



24 0 TRANS 15 (2011) ISSN: 1697-0101

coletiva de um povo”. Em: Griinewald, Rodrigo (org.) Toré. Regime do Indio do Nordeste. Recife:
Fundaj, Ed. Massangana.

1994. O tronco da jurema. Ritual e etnicidade entre os povos indigenas no Nordeste: o caso
kiriri. Dissertacdo de Mestrado. FFCH/UFBA, 1994.

Nascimento, Romério H. Z. 1995. “Tolé Fulni-6. O som musical em um ritual indigena”. In: Lucas,
M. E. & Bastos, R. J. M. (org.), Pesquisas Recentes em Estudos Musicais no Mercosul. Série Estudos:
1. Porto Alegre, Nucleo de Estudos Avangados do Programa de Pés-Graduagao em Mdusica, 1995.

Oliveira, Jodo Pacheco de. 1988. O Nosso Governo: Os Ticuna e o Regime Tutelar. Sao Paulo, Marco
Zero, MCT/CNPq.

1999. “Uma etnologia dos “Indios misturados”: situa¢do colonial, Territorializacdo e fluxos
culturais”. Em: Oliveira, J. P. de. (org.) A viagem de volta: etnicidade, politica e reelaboragdo
cultural no Nordeste indigena. Rio de Janeiro, Contra Capa.

Oliveira, Kelly Emanuelly de. 2009. “Os terreiros e o toré: dialogo entre religido e politica no
fortalecimento do povo Xucuru de ororuba (PE)”. Cadernos do LEME, volume 1(1: 47-66.

Pereira, Edmundo. 2004. “Benditos, toantes e sambas de coco: notas para uma antropologia da
musica entre os Kapinawa de Mina Grande”. Em: Griinewald, Rodrigo (org.) Toré. Regime do Indio
do Nordeste. Recife: Fundaj, Ed. Massangana.

Peti. 1993. Atlas das Terras Indigenas do Nordeste. Rio de Janeiro, PETI/PPGAS/Museu
Nacional/UFRJ.

Reyes-schramm, Adelaida. 1982. “Explorations in Urban Ethnomusicology: Hard Lessons from the
Spectacularly Ordinary”. Year Book for Traditional Music, 14:1-14.

Reesink, Edwin. 2000. “O segredo do sagrado. O toré entre os indios do nordeste”. Em: Almeida, L.
S. de & Galindo, M. & Elias, J. L. (orgs.) Indios do Nordeste: temas e problemas II. AL: EDUFAL.

Revel, Jacques. 2000. “A histéria ao rés-do-chdo”. Em: Levi, Giovanni. A heran¢a imaterial.
Trajetdria de um exorcista no Piemonte do século XVII. R): Civilizagao Brasileira.

Rhodes, Willard. 1971. “A study of music diffusion based on the wandering of the opening peyote
song”. Em: McAllester, D. (org.) Readings in Ethnomusicology. NY: Johnson Reprint Corporation.

Sao paulo, Centro Cultural. Divisao de Bibliotecas. Discoteca Oneyda Alvarenga. 2000. Acervo de
Pesquisas Folcldricas de Mdrio de Andrade: 1936-1938. Sao Paulo, Centro Cultural S3o Paulo.

Schafer, R. Murray. 2001. A afinag¢do do mundo. SP: Unesp.

Silva, José da. 2000. “Da brincadeira do coco a jurema sagrada: os cocos de roda e de gira”,. In:
Ayala, Maria I. N. & Ayala, Marcos. (org.), Cocos: Alegria e Devogdo. Natal, EDUFRN.

Siqueira, Batista. 1951. Influéncia Amerindia na Musica Folclérica do Nordeste. Rio de Janeiro,
Universidade do Brasil.

Slobin, Mark. 1993. Subcultural sounds. Micromusics of the West. University Press of New England.

Stokes, Martin. 1997. “Introduction: Ethnicity, Identity and Music”. In: Stokes, M. (org.), Ethnicity,
Identity and Music. The Musical Construction of Place. Oxford/New York, Berg.

2004. “Music and the Global Order”. Annual Review of Anthropology, 33:47-72.
Turner, Victor. 1968. The Drums of Affliction. A study of Religious Processes among the Ndembu of



Musica indigena, musica sertaneja... 25

Zambia. Oxford: Claredon Press.

Troutman, John W. 2009. Indian blues. American Indians and the politics of music, 1879-1934.
University of Oklahoma Press.

Valle, Carlos Guilherme Octaviano do. 1987. “Experiéncia e semantica entre os Tremembé do
Ceard” Em: Oliveira, Jodo Pacheco de (org.) A viagem da volta. Etnicidade, politica e reelaboragdo
cultural no Nordeste Indigena. R): Contra Capa, 1999.

Van Velsen, J. 1987. “A andlise situacional e o0 método de estudo de caso detalhado”. Em:
Feldmann-Bianco, B. (org.) Antropologia das Sociedades Contempordneas. SP: Global.

VilaR, Gustavo. 2003. “Novos registros e velhos problemas: no percurso da Missdao de Pesquisa
Folcldrica de 1938”. Comunicacdo apresentada no GT 08 (Musica, Ritual e Politica). Sdo Luiz, VIII
ABANNE.

Vilhena, Luis R. 1997. Projeto e Missdo. O movimento folclorico brasileiro 1947-1964. Rio de
Janeiro, Funarte, FGV.

Edmundo Pereira

Antropdlogo. Mestrado (1999) e doutorado (2005) em Antropologia Social pelo PPGAS-Museu
Nacional (UFRJ). Professor adjunto do DAN-PPGAS da Universidade Federal do Rio Grande do
Norte. Atualmente é coordenador do Curso de Ciéncias Sociais/CCHLA/UFRN. Pesquisador
vinculado ao LACED-MN/UFRJ e ao LEME-UFCG. Co-editor da Cole¢do Documentos Sonoros do
Museu Nacional. Atua principalmente nos seguintes campos tematicos e etnograficos: etnologia
indigena, etnomusicologia e cultura popular e patrimonializagao.

Cita recomendada

Pereira, Edmundo. 2011. “Musica indigena, musica sertaneja: notas para uma antropologia da
musica entre os Indios do Nordeste brasileiro”. TRANS-Revista Transcultural de
Musica/Transcultural Music Review 15 [Fecha de consulta: dd/mm/aa]



